



Download from: bawarketabtoon.com

# ﴿ وَإِنَّهُ لَكِتَنْ عَزِيزٌ ١٠ ﴾ [حم السجدة]

او بېشکه دا ذکر (قرآن) هرومرو کلک (قوي) کتاب دی

" WIN MIFER IN LUNCTION

به فعل جار له ما در شو.

· which & exactlish a copies of the solution in the second

" to have the section without the received the last was need there passed

د قرآن کریم پښتو ترجمه او تفسير

د "المائدة" [۵۱] ايت څخه د "الأعراف" تر [۱۴۱] ايت پورې

څلورم ټوک

مولوي سلطان عزيز (عزيز) أبو حديفه عنرشعه

حسن خیل مومند، د نجم المدارس پخوانی استاذ

ناشى: دار الكنون العلمية

Downloded from: bawarketabtoon.com

# بعرالكما وارمق والرحيح

- د دې کتاب لیکنه د الله گال په توفیق په دار الهجرة (پیښور پاکستان) کې په ۱٤١١/٢/۳ ه ق = ۱۳۸۹/٦/۲ ه ش ۱۳۲۹/٦/۲۱ ه ش ۱۳۸٤/۱/۳۱ ه ش نیټه د جمعې د شبې په دوه بجو پیل، او په ۱٤٢٦/٤/۱۲ ه ق = ۱۳۸٤/۱/۳۱ ه ش نیټه پای ته ورسیده.
- په ۱٤٢٩/۱/۱ ه.ق= ۱۳۸٦/۱۰/۲ ه.ش نیټه یې بیا کتنه، تصحیح او ډیزاین ترسره شوه او د الله ﷺ
   په فضل چاپ ته چمتوشو.
- له شروع نه تر پایه ورباندې اوولس کاله، څلور میاشتې او اوولس ورځې تیرې شوي، البته په دې
   حساب کې هره میاشت د دیرشو ورځو په لحاظ نیولې شوې ده.
- کمپوز: مولوي تبیان الحق عزیز حقائي. تصحیح: قاضي اسامه عزیز، د (دکتور اظهار الحق عزیز، نبراس الحق عزیز، د حدیفه عزیز) په همکاری. ډیزاین: نبراس الحق عزیز، د حدیفه عزیز په همکاری.

# څلوس چاپ

### 1277هـ ق / 1490هـ ش

#### 2065

## د دې کتاب ټول حقوق محفوظ دي

ر اړيکو پتې:

ا) بریښنالیک: <u>azizultafasir@gmail.com</u>

٢) گرخنده تلفون: (۱۹۳۳،۰۵۸۴۶۳۵۱)، (۱۰۹۲۳،۴۵۲۷۹۳۰۳)

#### ر لاسته *ر*اوړلو پتې:

۱) رشیدیه کتب خانه ، کابل، افغانستان گرځنده تلفون: (۱۰۲۸ (۰۷۷۱۹۴۱) ، (۲۸۰۹۴۲۸۰۷)

۲) رشیدیه کتب خانه ، صدف پلازه، محله جنگي، د قصه خواني شاته، پیښور، پاکستان. تلفون: (۳۸ ۱۹۱۹ ۲۰۱۹)

Y want lite (1) Bus with long & Mary land with make times ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَتَّخِذُوا ٱلْيَهُودَ وَٱلنَّصَرَىٰ أُولِيَآءَ بَعْضُهُمْ أُولِيَآء بعض ومن يَتَوَلَّهُم مِّنكُمْ فَإِنَّهُ، مِنْهُمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ۞ فَتَرَى ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ يُسَرِعُونَ فِيمِمْ يَقُولُونَ نَخْشَىٰ أَن تُصِيبَنَا دَآبِرَةٌ فَعَسَى ٱللَّهُ أَن يَأْتِي بِٱلْفَتْحِ أَوْ أَمْرٍ مِنْ عِندِهِ - فَيُصْبِحُواْ عَلَىٰ مَاۤ أَسَرُّواْ فِيۤ أَنفُسِهِمْ نَندِمِينَ ۞ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَهَنَوُلآءِ ٱلَّذِينَ أَقْسَمُواْ بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ ۚ إِنَّهُمْ لَعَكُمْ حَبِطَتَ أَعْمَالُهُمْ

### فَأَصْبُحُواْ خَسِرِينَ ٢٠٠

[۵۱] ای هغو کسانو چې ایمان یې راوړی دی، یهودان او نصارا (د خپلو ځانونو دپاره) کومکيان راو دوستان) مه نيسئ، دوي ځينې د ځينو نورو کومکيان دي (ستاسو کومکيان نه دي). او ستاسو څخه چې هرڅوک هغوی (د مسلمانانو په ضد) کومکيان ونيسي نو يقينًا هغه د هغوی څخه دي (څه چې هغوی ته رسېږي ده ته به هم ورسېږي). بې شکه الله ﷺ ظالم قوم ته لارښودنه نه کوی.

[۵۲] نو ته به (د ذکر شوي اعلان څخه وروسته) هغه خلک وګورې چې د دوی په زړونو کښي: مرض دی چې د هغوی په (موالاة) کښې به تاند وهي، وايي به چې مونږ ډارېږو چې د زمانې حوادث به راورسېږي راو هغوی به مو په کار راشي،

نو شايد چې الله ﷺ فتحه راولي او يا د خپله جانبه يو بل كار (راولي) نو دوى (مريضان) به په هغه شي باندې چې دوي په خپلو زړونو کښي ساتلي دي پښېمانه شي.

[۵۳] او (ته به وگوري) هغه کسان چې ايمان يې راوړي دي (او په زړونو کښي يې مرض نشته دوى به ، ځينې ځينو نورو ته (په تعجب سره) وايي چې: ايا دغه ډله هغه کسان دي چې په الله عد باندي يي قسمونه كول كلك قسمونه، چي يقينًا دوي خامخا ستاسو سره دي (خو خبره داسي نه ده) د دوی عملونه ضائع شوه نو زیانکاران و کرخېدل.

په وړاندېنيو ايتونو کښې الله ﷺ نبي کريم ﷺ ته توصيه کړې وه چې اهل الکتاب نيت لري چې تا د برابرې لارې څخه واړوي ترڅو ته په قضاياوو کښې په هغه څه باندې فيصلي ونه کړې چې الله ﷺ نازل کړي دي او د دوی د غوښتنو پيرو شي، په دې ايتونو کښې ټول مومنان متوجه کړی شوي دي چې د يو پلوه د اهل الكتابو د تېر ويستلو څخه ځانونه وساتي او د بله پلوه د مسلمانانو په ضد باندې د دوی سره لاس يو نه کړي.

#### شان نزول

مفسرينو کرامو د ذکرو شوو ايتونو د شان نزول په باره کښې متعدد واقعات ليکلي دي (۱) څه لرې نه ده چې ټول واقعات به وړاندې بېرته پېښ شوي وي، خو مونږ د دغو ټولو د جملې څخه لاندې دوه واقعي ليکو، هغه دا چې:

۱\_ يوه ورځې د نبي كريم ﷺ په حضور كښې عبادة بن الصامت ، وويلې چې زه د يهودو څخه ډېر كومكيان لرم چې د پوره قوت خاوندان دي، مګر دوى ټول مې د الله څخه او د ده ﷺ د پيغمبر ﷺ د ولايت او نصرت په خاطر پرېښى دى او د ټولو څخه بېزار يم.

د ده په مقابل کښې عبد الله بن اُټي (رئيس المنافقين) وويلې چې زه خو د يهودانو د دوستۍ څخه لاس نه اخلم او خپله بيزاري ترې نه اعلانوم ځکه چې د حوادثو څخه ډارېږم، امکان لري چې په راتلونکي کښې مې په کار شي.

نوموړي ته نبي کريم ٷ وفرمايل چې په کوم شي باندې چې ته افتخار کوې او لاس ترې نه اخلې هغه دې همدا ستا وي، نوموړي وويلې چې همدا مې قبوله ده٬۲۰ نو الله ٷ د همدې ايتونو څخه نيولي آن تر [۶۷] ايت پورې اولس (۱۷) ايتونه نازل کړه٬۳۰.

۲\_ کله چې د أحد غزا تېره شوه او مسلمانانو شکست وخوړ نو په ځينو ځلکو باندې دې وېرې او ډار غلبه وکړه چې اسلام د منځه تلونکی دی، په کار دي چې د ځپلو ځانو دپاره په نورو ځلکو کښې د نصرت ځای پیدا کړو. یوه سړي وویلې چې زه به د فلاني یهودي سره یهودي شم، او بل وویلې چې زه خو د فلاني نصراني پورې نښلم او ورسره نصراني کېږم. نو الله څه ذکر شوي ایتونه نازل کړه د٠٠٠.

#### د مطلب خلاصه

۱\_ یعنی: ای هغو کسانو چی د اینان مدعیان یاست (برابره خبره ده چی واقعاً مومنان یاست او یا مو یوازی په خولو باندی ایمان راوړی دی، تاسو د مومنانو په مقابل کښی مه د یهودو سره لاس یو کوئ او مه د نصاراوو سره، په دې تمه باندې چې د دوی انډیوالي به یو وخت ستاسو په درد باندې وخوري او د زمانې د حوادثو په مقابل کښې به مو په کار درشي، ځکه چې:

الف: د یهودو او نصاراوو د هرې ډلې اشخاص د خپلې ډلې د اشخاصو دپاره کومکیان او ناصران دي، هغوی به تر هغه وخته پورې ستاسو کومکیان جوړ نه شي ترڅو چې تاسو د خپل دین څخه لاس واخلئ او د هغوی یقین راشي چې تاسو رښتیا یا یهودان او یا نصرانیان جوړ شوي یاست.

<sup>(</sup>١) تفسير القاسمي ج۶ ص٢٤٣

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي ج٢ ص٣٤، اسباب النزول للواحدي ص١٢٣٠

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ج٢ ص ٤٩

<sup>(4)</sup> الدر المنثور ج٣ ص٩٩

ب: نو ستاسو څخه هر څوک چې ذکر شوی چال چلند وکړي هغه به خپل ځان د ظالمانو څخه شمېر کړي او الله کخ خو ظالمانو ته هدايت نه کوي، څوک چې عقيده د هغوي سره ملګري شي نو د هغه په کفر کښې څه شک نه پاتې کېږي او که عملًا يې کومکي جوړ شي نو د الله ﷺ په غضب كښې به ورسره شريك شي، چې كله ورباندې نازل كړى شي.

۲\_ ای پیغمبره! ته خو ګورې چې منافقان او ځینې د کمزورو عقیدو والا مسلمانان فعلًا په پهودانو او نصاراوو پورې څومره کلک نښتي دي او د دوی د نصرت په لاس ته راوړلو کښې څومره تاند وهي چې په بده ورځ کښې به يې په کار باندې ورشي، مګر الله ﷺ ته اُميد وکړئ چې د دوي وطنونه د مسلمانانو په لاس باندې فتحه کړي او يا مسلمانان دومره قوي کړي چې حتى مکه معظمه رچي د ټول عربستان مرکز دي، په خپل تسلط کښي راولي، او بالآخره يا الله ﷺ په يهودانو او نصاراوو باندې جزيد وټاکي او يا په دوي باندې يو بل مصيبت نازل کړي چې د دوستانو د نصرت تمه يي وشكوي.

نو كله چې الله ﷺ د ذكر شوو كارونو څخه كوم يو كار وكړي نو هلته به هغه ټول ځلك پښېمانه شي کوم چي د اهل الکتابو په لمنو پورې نښتي وه او په تمه وه چې په بده ورځ کښې به يې په درد باندې وخوري او دا ځکه چې دوي به په خپلو سترګو باندې وګوري چې هغوي خپل ځانونه د الله ﷺ د نيوني څخه نه شي بچ كولي نو بل چا ته به څنګه نجات وركړي شي.

لنډه دا چې کله ته (اي پيغمبره!) د يهودو او نصاراوو د عدم موالاة اعلان وکړي نو ته به وګوري چې منافقان او د کمزوري عقيدې خاوندان به د الله که هدايت او توصيي ته پاملرنه ونه کړي او د کافرانو په لمنو پورې په ونښلي، مګر بالمقابل په د قوي عقیدې خاوندان او کلک مومنان وګوري چې دوي په د هغوي د حال څخه تعجب کوي چې عجيبه ده تر نن ورځې پورې يې قسمونه کول چې مونږ ستاسو سره ياستو او اوس يې زمونږ په مقابل کښې د کافرانو صف قوي کړ او د هغوي په صف کښې ودرېده، نو د يو پلوه يې عملونه ضائع شوه البته هغه عملونه چې زمونږ په انډيوالۍ کښې يې کړي وه، او د بله پلوه د لوي زيان او تاوان سره مخامخ شوه، چې دنيا او آخرت يې دواړه خراب شوه.

#### توضيحات

١\_ موني د الله على په توفيق سره د [آل عمران:٢٨] ايت لاندې د كافرانو سره د موالاة او نژدېكت درې صورتونه ښه پوره واضحه کړي دي، هيله ده چې يو ځل پرې نظر واچول شي. مګر په دې مقام کښې پرې وراضافه کوو چي:

دلته د اهل الكتابو د موالاة (نژدېكت) څخه هغوى سره د نصرت او خلوص موالاة مطلب دى،

چې د مومنانو په مقابل کښې د کافرانو سره لاس يو کړي او د هغوی په څنګ کښې ودرېږي، لکه چې په همدې مضمون باندې د شان نزول واقعات ښه دلالت کوي.

#### سوال جواب

۲\_که څوک وايي چې: ايا په ذکر شوي ډول موالاة (نژدېکت) باندې سړی کافر کېږي، لکه چې ﴿ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ ﴾ ورياندي دلالت كوي؛ او كه څنگه؟

مونږ وايو چې: د ﴿ فَإِنَّهُ، مِنْهُمْ ﴾ جمله په لاندې ټولو صورتونو باندې صادقېږي:

الف: که يو منافق د مومنانو د مقابلي دپاره د کافرانو په صف کښې ودرېږي نو د ذکرې شوې جملي معني دا ده چې نوموړي اوس منافق نه بلکې ښکاره کافر ګڼل کېږي او منافقت يې په علني کفر باندی بدل شو.

ب: که بالفرض يو مسلمان د کافرانو په قطار کښې د دې کبله ودرېږي چې د هغوی مسلک ورته ښه ښکاري نو د ده په کفر کښې هم هيڅ شک او شبه نشته.

ج کوم يو مسلمان چې د عقيدې د استقامت سره سره عملًا د کافرانو په قطار کښې د مسلمانانو په ضد باندې ودرېږي هغه په لاندې حکمونو سره د کافرانو د جملې څخه ګڼل کېږي: اول: مجاهدينو ته د هغه وژل داسې جائز دي لکه څنګه چې د ده د انډيوالانو وژل ورته

دوهم: د قيامت په ورځ نوموړي هم د خپلو انډيوالانو غوندې دوزځي دي، البته چې انډيوالان به يې پکښې همېشه وي او نوموړي به ترې د ايمان په برکت يو وخت وويستلي شي او جنت ته بە بوتللى شي.

يوه پوښتنه او د هغې جواب

٣\_ که څوک وايي چې: الله که د يهودانو او نصاراوو حالات داسې بيان کړي دي چې يوه ډله بلي ته په سپک نظر گوري.يا په بل عبارت: يوه ډله د بلي ډلې دښمنه ده لکه چې فرمايي: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ لَيْسَتِ ٱلنَّصَارَىٰ عَلَىٰ شَيْءٍ وَقَالَتِ ٱلنَّصَارَىٰ لَيْسَتِ ٱلْيَهُودُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَهُمْ يَثْلُونَ ٱلْكِتَابَ﴾ [البقرة: ١٨٣] يعني: أو يهودان وايي چې: نصارا په چندان (اعتمادي) دين باندې نه دي او نصارا وايي چې پهودان په چندان (اعتمادي) دين باندې نه دي او دوی (دواړه ډلې) کتاب هم لولي. نو پوښتنه داده چې په دې مقام کښې په څه منظور يوه ډله د بلې دوسته او ناصره ګڼله شوې ده: ﴿ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضٍ ﴾؟

مونږ وايو چې

بغض » معنی دا ده چی پهودان په خپلو منځو کښې سره دوستان او

Marin Harrison

کومکيان دي او نصارا په خپلو منځو کښې سره دوستان او کومکيان دي<sup>٧١</sup>٠. يا په بل عبارت: ذکره شوې جمله په يوه ډله باندې جداحدا صادقېږي، داسې نه ده چې دواړه ډلې ورته په ګړه مصداق جوړ شي ترڅو ذکر شوی اعتراض وارد شي.

د ذکرې شوې جملې نظير دا دي چې الله که د همدغو دواړو ډلو د حالاتو په بيان کښې داسې عبارت نازل كرى دى چى: ﴿ وَقَالُوا لَن يَدْخُلَ ٱلْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَرَىٰ ﴾ [البقوة: ١١١] يعني: او دوي (دواړه ډلې) وايي چې: هيڅکله به جنت ته داخل نه شي مګر هغه څوک چې يا يهودي او يا نصراني وي، يعني هره يوه ډله فقط خپل ځانونه د جنت د دخول مستحق ګڼي، نه بله ډله.

ب: څه لرې نه ده چې د ذکرې شوې جملې مطلب دا وي چې دواړه ډلې هره يوه د بلې ډلې دوسته او ناصره ده مگر د مسلمانانو په مقابل کښې او بس.

او دا خو واقعيت لري چې ټول اهل الكتاب ذ اسلام په مقابل كښې يو صف دى او ټول سره يو لاس دي، لکه چې مونږ نن ورځ ۲۰، ګورو چې شرقيان او غربيان ټول په اتفاق سره زيار باسي چې په افغانستان کښي د اسلامي حکومت مخه ونيسي، او د همدې غرض دپاره يې خپلمنځي اختلافات يو طرف ته کړي دي.

مګر دا بېله خبره ده چې ذکرې شوې دواړه ډلې په مجموعي شکل سره وسه نه لري چې زمونږ په مقابل کښې وسلواله يوه جبهه جوړه کړي او په اتفاق سره وجنګېږي، لکه چې ښه وضاحت يې په [المائدة:۴۴] ایت کښې را روان دی، چې دوی دواړه ډلې د قیامت د ورځې پورې په مشترکه لښكركشى باندى توافق ته نه شي رسېدلى.

#### دَائِرَة حُد معنى؟

۴\_ که څه هم د ﴿ دَآبِرَة ﴾ کلمه د "دَوَرَان" څخه اخستله شوې ده او "دَوَرَان" تاوېدلو ته وايي، د همدې کبله هغې سطحې ته دائره وايي چې يوه داسې خط احاطه کړې وي چې د ټولو اطرافو نسبت يى مركز ته يو برابر وي، او همدارنگه كله-كله په ذكر شوي محيطي خط باندي هم د دائري اطلاق کېږي ۲۰، مګر په استعمال کښې هغې زړه دردوونکې حادثې ته دائره وايي چې سړي يې د هره طرفه احاطه کړی وي او د تېښتې لاره يې ترې ورکه کړې وي ۴٠٠.

بالمقابل هغې خوشالوونکي حالت ته "دَولة" وايي چې په يوه طرف کښې يې هم د مخنيوي او د منځه د وړلو اسباب نه ليده کېږي<sup>۵،</sup>.

<sup>(</sup>١) روح المعانى ج۶ ص١٥٧

<sup>(</sup>۲) ۱۳۷۳/۸/۱۲ هش

<sup>(</sup>۲) روح المعاني ج۶ ص۱۵۸

<sup>(4)</sup> مفردات الراغب ص۱۷۶

<sup>(</sup>۵) تفسير القاسمي ج۶ ص۲۴۱

نو په دې مقام کښې يې حاصل داسې راوځي چې مونږ ځکه د يهودو او يا نصاراوو سره موالاة کوو ترڅو مو په داسې ورځ کښې په کار راشي چې په هغې کښې د هره طرفه يوې زړه دردوونکې حادثنې راګير کړي ياستو او د خلاصون درک مو ورک وي، چې يا راباندې قحطي او وچکالي راشي او دوی راسره کومک او قرضداري وکړي، او يا د مسلمانانو دولت مخ په څټ شي او د پښو ولوېږي چې د دوی د سيوري لاندې ژوند وکړو.

#### فتحداو الهي امر حد فرق لري؟

۵\_په دې مقام کښې الله څک د منافقانو د نداخت او پښېمانۍ دپاره دوه سببونو ته اشاره وکړه چې يو فتحه ده ﴿ أُن يَأْتِيَ بِٱلْفَتْحِ ﴾، او بل الهي کار دی ﴿ أُو أُمْرٍ مِّن عِندِهِ ﴾، نو مفسرينو کرامو د دواړو سببونو په منځکښې ډېر فرقونه ليکلي دي او هر يوه ته يې بيل بيل مصداقونه ذکر کړي دي ار مګر مونې ته چې په دې مقام کښې کوم شي ښه ښکاره شوي دي هغه دا دي چې

الف: د الفَتْح کلمه اصلاً د دې دپاره وضعه شوې ده چې د يوه شي مشکلات حل شي او موانع يې د منځه يووړل شي ۲۰، نو په دې مقام کښې لاندې ټول صورتونه په الفَتْح کښې شاملېږي:

اول: چې مسلمانانو ته د اهل الکتابو د مساکنو د قبضه کولو فیصله ورکړي شي، لکه چې خیبر او نور ځایونه مجاهدینو فتحه کړه.

دوهم: چې په هغوي باندې فيصله وکړه شي چې د وطنه يې وشړي، لکه چې بني قينقاع او بني نضير د همدې فيصلي سره مخامخ شوه.

درېم: چې په هغوي باندې د اعدام فيصله وكړي شي لكه چې په بني قريظه وو باندې همدا فيصله عملي شوه (بېخ يې وويستلي شو).

څلورم چې په هغوی باندې جزیه کېښودله شي او حتی خپل څانونه هم د دې دلت څخه خلاص نه کړی شي.

پنځم: چې الله څخه د هغوی د رسوائۍ او شرمولو فیصله وکړي لکه چې عبد الله بن مسعود چه په اوږد حدیث کښې وایي چې یوه ورځې مونږ ته نبي کریم چه اوږده خطابه وکړه او په دې خطابه کښې یې وفرمایل چې: «فَمَن سَمَّیتُ فَلْیَقُمْ»(۲) یعنې ما چې د چا نوم واخست نو هغه دې پورته شي، او بیا یې په نامه باندې یوه یوه یوه ته غږ کاوه چې: ای فلانکیه ا پورته شه، ای فلانکیه ا پورته شه، ای فلانکیه ا پورته شه، ای فلانکیه پورته کړه.

په همدې حديث کښي عمر چه وايي چي ما يو منافق وليد چي سريي پټ کړي وه (ډېر غمژن

Mary have a lack of time home of a 191

<sup>(</sup>١) زاد السيرج٢ ص٠٢١

<sup>(</sup>۲) مفردات الراغب ص۲۸۳

<sup>(</sup>٣) مسند احد بن حنبل ج٨ ص٣١٧

معلومېده) ما ترې پوښتنه وکړه چې ولې څه چل دی؟، هغه راته قیصه وکړه (چې مونږ خو رسوا شوو)، نو ما ورته وویلې چې: «بُعْدًا لَكَ سَائِرَ الْيَوْمِ» يعنې: په راتلونكې کښې هم ښه ورځ ومه ګورې. شپږم: دا ډول څه نور مثالونه هم درلودلى شي چې پخوا به تېر شوي وي او يا به راتلونكې کښې تحقق ومومى.

ب: که څه هم ټول کارونه الله الله کوي مګر د مقابلې څخه څرګندېږي چې دلته به د ﴿ أُو أُمرِ مِن عِندهِ ﴾ کلمه هغو ټولو کارونو ته شامله وي چې په اهل الکتابو باندې د الله د پلوه نازل کړی شي او د بندګانو پکښې هيڅ مداخله نه وي چې په نتيجه کښې د منافقانو او هغو خلکو اميدونه د خاورو سره برابر کړي چې هغوی ته په تمه وه. لاندې څو مثالونه يې ولولئ:

اول: چې الله ﷺ يې په زړونو کښې رعب واچوي او په غيبي قوت سره يې شوکت او دبدبه ماته کړي. لکه چې د بني نضيرو په زړونو کښې يې رعب اچولي وه

دوهم: چې د هغوي په مالونو او زراعتونو باندې اسماني آفت نازل کړي حتى چې د منافقانو او نورو تمه کوونکو تمه ترې وشکېږي.

درېم: چې مشران او د سر سړي يې مړه شي چې د چا ترې سترګه نه سوزي او داسې نور کارونه چې بندګان پکښې دخل ونه لري. څه لرې نه ده چې د قيامت د ورځې پورې په ډېرو څېرو کښې تحقق ومومي

#### يادونه

ع خينو مفسرينو كرامو (۱۰ دى جملى ﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ الآية ته د نژدې جملى ﴿ فَيُصْبِحُواْ عَلَىٰ مَاۤ أَسَرُواْ ﴾ الآية سره ارتباط وركړى دى، نو د معنى حاصل يې داسې را اوځي چې : كله الله ﷺ د يهودو او نصاراوو قوت مات كړي نو خلك به لاندې دوه محروپه جوړ شي:

الف: منافقان به د هغوي په موالاة باندې پښېمانه شي او په ډاګه به په خپل منافقت باندې د خطاکارۍ اعتراف وکړي.

ب: سوچه مومنان به ځينې ځينو نورو ته ووايي چې عجيبه ده دغو خلکو خو قسمونه کول چې مونږ ستاسو سره ياستو، اوس معلومه شوه چې زمونږ سره نه بلکې د يهودو او نصاراوو سره وه.

۷\_ مګر مونږ ته داسې برېښي چې ذکره شوې جمله د منافقانو د وینا ﴿ يَقُولُونَ خَنتَىٰ أَن تُحْسِبَنَا دَآبِرَةٌ ﴾ سره اړونده ده، نو د معنی حاصل یې داسې کېږي چې کله د ایمان دعوه دارانو ته اعلان وکړی شي چې د یهودو او نصاراوو سره د اسلام په ضد موالاة مه کوئ، نو دوی په لاندې دوه ګروپه تشکیل کړي:

<sup>(</sup>١) روح البعاني ج۶ ص١٥٩؛ البحر البحيط ج۴ ص٢٩٤ و Downloded from: bawarketabtoon.com

اول: د چا په زړه کښې چې ناروغي وي هغوی به وايي چې مونږ د راتلونکي ژوند د خاطره د هغوی د مولاة څخه نه شو تېرېدلی، په راتلونکي کښې زمونږ په کارېږي.

دوهم: څوک چې د صفا زړه خاوندان دي هغوی به ووايي چې عجيبه ده دغې ډلې (ناروغانو) خو قسمونه کول چې مونږ ستاسو سره ياستو حال دا چې اوس د يهودو او نصاراوو څخه نه تېرېږي او کلک ورپورې نښتي دي. مونږ ځکه د جملو ذکر شوی اړوند خوښ کړ چې د شان نزول د واقعاتو سره ښه سريښ نيسي او هم ذهن ته په زغرده ورځي.

﴿ يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَن يَرْتَدُ مِنكُمْ عَن دِينِهِ عَلَى اللَّهِ فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ عُجِيهُمْ وَمُحِبُونَهُ وَ أَذِلَةٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أُعِزَّةٍ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ مُجْتَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَا إِلَّهُ وَاللَّهُ وَالَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللللَّهُ وَاللَّهُ وَالللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا

[۵۴] ای هغو کسانو چې ایمان یې راوړی دی استاسو څخه چې هرڅوک د خپل دین څخه بېرته 
تاو شي نو (فقط خپل ځان ته یې تاوان ورساوه، او دا ځکه چې) ډېر ژر به الله گه (د اسلام د نصرت 
دپاره) داسې قوم راولي چې دوی به الله څخ خوښوي او الله څخ به دوی خوښوي، دوی به په مسلمانانو 
باندې نرمي کوونکي او په کافرانو باندې به سختي کوونکي وي، دوی به د الله څخ په لاره کښې 
جهاد کوي او د ملامته کوونکي د ملامتې څخه به نه ډارېږي، دا (ذکر شوي صفات) د الله څخ فضل 
دی، هغه چا ته یې ورکوي چې کوم ته یې اراده وشي، او الله څخ د پراخۍ خاوند (او هم) د علم 
خاوند دی.

[۵۵] يقينًا ستاسو دوست رناص الله گدى او د ده گڼيغبر گرهم او هغه كسان رهم ستاسو ناصران دي چې ايمان يې راوړى وي هغه كسان چې لمونځونه ودروي او زكاتونه وركوي په داسې حال كښې چې عاجزي كوونكي راو دوامداره لمونځ كوونكي دي.

[۵۶] او هر څوک چې الله گاه او د ده گه پيغمبر گاو هغه کسان متوليان (دوستان) ونيسي چې ايمان يې راوړى دى، نو (د بل هيچا دوستۍ ته يې اړتيا نشته ځکه چې) يقينا د الله څه ټولګي همدوى غالب دي.

#### ع **ارتباط** می در این واری

په دې ایتونو کښې د وړاندېنیو ایتونو مضمون تعقیب شوي دي چې که بالفرض تاسو د پهودو Downloded from: bawarketabtoon.com او نصاراوو سره اړوند او ارتباط زيات قوي کړئ نو د دې خطره شته چې مرتد شئ او د ارتداد په صورت کښې به د خپل ځان څخه په غير بل هيچا ته ضرر ونه شئ رسولي.

#### د مطلب خلاصه

۱\_ یعنی: ای مؤمنانوا یهود او نصارا به ستاسو څخه په صرف کومک کولو سره تر هغی خوشاله نه شي چې ترڅو تاسو خپل دین ته شا کړئ او د هغوی معتقدات قبول کړئ.

مګر په یاد ولرئ! چې د ارتداد په صورت کښې به فقط او فقط خپل ځانونه د خسران سره مخامخ کړئ او د هغه ټولګي څخه به وویستل شئ کوم چې په الله څخ باندې ګران دی او د اسلام په خدمت کښې یې استعمالوي، په دې صورت کښې به د اسلام د خدمت دپاره الله څخ بل ټولګي په میدان کښې ودروي، چې هغوی به لاندې صفات ولري:

الف: الله ﷺ به هغوي خوښوي او په الله ﷺ باندې به ګران وي.

ب: په هغوي باندې په الله ﷺ ګران وي او د ده ﷺ د رضا دپاره په د سر او مال څخه تېرېږي.

چ. هغوی به په مومنانو وروڼو باندې زړونه سوزي او د دوی په ضد باندې به د هیچا سره لانسونه ه یو کوي.

د: هغوی به په کافرانو باندې اسماني تندر وي چې د هیبت څخه به یې د کافرانو اندامونه په لړزان وي

ه: هغوى به صرف د الله گخ په لار كښې جهاد كوي نه به ورسره د نوم نشان غم وي او نه به يې په جهاد كښې د نياوي مال او متاع مطلب وي، او نه به بالآخره د همدې اغراضو د كبلم يهودو او يا نصاراوو ته د كومك لاس ورغزوي.

و: هغوي به د هيڅ ملامته كوونكي د ملامتې څخه نه ډارېږي او صرف د الله گاد د ملامتۍ څخه به خپل ځانونه ژغوري، چې ورباندې په غضب نه شي.

لنډه دا چې هغوی به د ټولو اسلام دښمنه ټولنو په مقابل کښې په جهاد باندې مصروف وي، هغوی به د مرتدانو او هم د دوی د بادارانو (یهودو او نصاراوو او نورو کافرانو) سره په اخلاص سره جهاد کوي.

۲\_ آی هغو مؤمنانو چې تاسو سمدستي د ذکرو شوو شپږو صفاتو درلودونکي ياست خپلو اخلاقو ته په همدې ډول باندې ادامه ورکړئ، چې دا د الله څخ فضل دی او الله څخ خپل فضل هغه چا ته ورکوي چې هغه ته يې د ورکړې اراده وشي.

د الله الله الله على خزاني مالامال ډكې دي او په وركړه باندې پكښې كمبود نه واقع كېږي مكر الله الله د علم خاوند دى مستحق او غير مستحق پېژني.

۳\_ای مومنانو! ستاسو ناصر او مددگار نه یهودی کبدلی شی او نه نصرانی، ستاسو ناصر او کومک کوونکی او ناصر کومک درکوونکی بل هیڅوک نه دی مگر یوازی الله ان ستاسو اصلی کومک کوونکی او ناصر

My the state of the Miles

دی هوا په تبعي توګه مو د الله چې پيغمبر هم ناصر دی چې الله چې دراستولی دی، او همدارنګه مو په کومک کوونکو کښې په تبعې توګه مومنان هم شامل دي، مګر هغه مومنان نه چې يوازې په لساني اقرار باندې اکتفاء کوي بلکې هغه مومنان چې په ايمان باندې علاوه لاندې خاصيتونه هم ولري:

الف: چې هغوی د لمونځونو د ټولو ارکانو حفاظت کوي او خپل لمونځونه په پښو باندې ودروي او څه نواقص پکښې نه واقع کوي، بلکې ټول بدني عبادتونه کوي.

ب چې هغوی برسېره په بدني عباداتو، په مالي عبادتونو باندې هم صرفه ند کوي او همېشه زگاتونه ورکوي

ج: چې هغوی د يوه پلوه د لمانځه په ارکانو باندې حفاظت کوي او په اخلاص سره خيراتونه کوي، او د بله پلوه د لمانځه په اداء کولو باندې په تواضع سره پابندي کې ي

او هر څوک چې الله که او د ده که پیغمبر که او مومنان په دوستۍ سره ونیسي نو همدوی یې بس دی، چې په دې صورت کښې به نوموړی په هغه ټولګي کښې شامل شي چې الله که د هغه ټولګي مددګار دی، و داسې ټولګی چې الله که یې مددګار دی همدغه ټولګی غالب دی او بس.

#### توضيحات

۱- د تېرو شوو ایتونو څخه د نزول په وخت کښې په دوه مهمو خبرونو باندې د اشارې په توګه مسلمانان پوه شوه چې په راتلونکې کښې به واقع شي، یو د ځینو خلکو بېرته مرتد کېدل، او بل د مرتدانو په مقابل کښې یوه مجاهده ډله ودرېدل. دغه دواړه خبرونه رښتیا واقع شوه او د قرآن کریم دپاره د اعجاز واضحه مثالونه جوړ شوه چې رښتیا یوولس قبائل مرتد شوه او اسلام ته یې شا کړه، درې قبیلې د نبي کریم چ په ژوند کښې کافرې شوې او مشرانو یې د پیغمبرۍ دعوې وکړې، او اوو قبیلو د نبي کریم چ د وفات څخه وروسته د ابو بکر چه په خلافت کښې اسلام پرېښود او بالآخره یوازې یوه قبیله د عمر الفاروق چه په خلافت کښې کافره شوه، چې ټولې یوولس جوړېږي. مونږ د یوازې یوه قبیله د عمر الفاروق چې په خلافت کښې کافره شوه، چې ټولې یوولس جوړېږي. مونږ د مرتدو قومونو زیات تفصیل اوږدو کتابو ته سپارو (۱۰)، یوازې په یوه قبیصه باندې اکتفاء کوو چې د اسلام د اجتماعي عدالت دپاره پکښې ډېر ښه واضحه مثال دی. هغه دا چې

#### د بُجُلُه نومي مرتد عجيبه قيصة

۲\_ بَجَله د هغې قبيلې مشر او باچا وه چې د عمر الفاروق چې په خلافت کښې نصرانيت ته اوښتي وه. نوموړي ته هم نبي کريم ﷺ د هغو خطونو په جمله کښې يو خط وراستولي وه چې ټولو قبائلو ته يې ورلېږلي وه، نوموړي اسلام قبول کړ او نبي کريم ﷺ ته يې د اسلام راوړلو اطمنان هم ورکړي وه.

<sup>(</sup>١) تفسير الكشاف ج١ ص٤٤۴؛ تفسير البراغي ج٤ ص١٤٠

نوموړی په اسلام باندې ښه کلک ولاړ وه خو د عمر الفاروق څه په خلافت کښې يې اسلام پرېښود او نصرانيت يې قبول كړ او شام ته وتښتېد، عمر الفاروق نه د شام احبارو او مشرانو ته د بَجَله په باره کښي يو ليک ورواستاوه او پکښي ليکلي يې وه چې:

بَجَلَه په اسلام باندې مشرف شوی وه او مونږ يې ښه پوره احترام کاوه، خو نوموړی مکې معظمې ته لاړ او هلته په طواف باندې مشغول وه چې د بني فزاره د قبيلې يوه سړي يې د څادر په يوه څنډه باندې پل کېښود. نوموړي په غُصه شو او د فزاري سړي مخ ته يې يوه څپېړه ورکړه چې پوزه يې ورباندې ماته کړه او دوه غاښونه يې ترې وغورزول. د دواړو لانجه ماته راورسېده، ما فيصله وکړه چې يا به فزاري سړي په خپله خوښه عفوه کوي او يا به د نوموړي بَجَله څخه قصاص اخلي، بَجَله په غُصه شو او ويې ويل چې زه پاچا يم او هغه عادي سړى دى، ايا هغه به ماته په مخ څپېړه راکوي؟ ما وویلې چې دا د اسلام حکم دی په دې کښې پاچا په ګدا باندې څه بهتري نه لري، بجله تر سبا پورې مهلت وغوښت او د شپې د شپې شام ته دروتښتېده او مرتد شو<sup>د۱</sup>٠.

دوهم خبر رښتيا شو

٣\_ رښتيا هم د مرتدانو په مقابل کښې الله ﷺ يوه مجاهده ډله (د ذکرو شوو شپږو صفاتو خاونده) ودروله چې په سر کښې يې ابو بکر الصديق شه واقع وه، د مرتدانو غاښونه يې ورمات کړه او قرآني غيبي خبر يي رښتيا كړ، حتى چي الحسن بورمن وايي: 'هُمْ وَاللهِ أَبُو بَكْرِ وَأَصْحَابُهُ' (٢) يعني: قسم دی چې ذکر شوي ټولګي د ابو بکر الصديق او د ده د ملګرو څخه عبارت دي. د علي م څخه هم روايت دي چې ذکره شوې مجاهده ډله د ابو بکر الصديق که او د ده ملګري دي<sup>٣</sup>٠.

#### سوال جواب

۴ که څوک وايي چې: د ذکرې شوې مجاهدې ډلې څخه خو ځينو مفسرينو کرامو د ابو موسي الاشعري ﴿ قر اهل اليمن مراد كړي دي چې كله ذكر شوى ايت شريف نازل شو نو نبي كريم ﷺ نوموړي صحابي عله ته اشاره وکړه چې: «هُمْ قَوْمُ هَذا»(۴) دا ډله د دغه صحابي (ابو موسى الاشعري نه، قوم دی، همدارنگه پکښی مفسرينو کرامو څه نور متعدد اقوال ذکر کړي دي<sup>۵۰</sup>، نو پوښتنه دا ده چې تاسو ترې په څه دليل د انحصار په توګه ابو بکر الصديق او د ده مجاهدين مراد کړه؟

مونږ وايو چې: زمونږ مطلب دا نه دي چې ذکر شوي ايت شريف په نوموړي خليفه او د ده په ملګرو کښې منحصر دی بلکې مطلب مو دا دی چې ایت شریف په هغه وخت کښې په همغوی باندې صادقېده او په نورو زمانو کښې به په نورو مجاهدينو باندې صادق شوي وي او يا به لا

<sup>(</sup>١) روح المعاني ج۶ ص١٤١

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن كثير ج٢ص٧٠

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوي ج٢ ص٤٥

<sup>(</sup>۴) تفسير الطبري ج۴ ص۲۸۴

صادق شي، ځکه چې د ايت شريف مفهوم عام دی، څه لرې نه ده چې زمونږ په زمانه کښې يې يو مصداق د افغانستان مجاهدين وي چې الحمد لله په ډېر اخلاص سره يې د كمونستانو سره جهاد وكر، او د فاحش شكست سره يي مخامخ كړه.

#### سوال جواب

٥ که څوک وايي چې: د ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ ﴾ څخه د سړي ذهن ته ورځي چې د کومې مجاهدې ډلې چې الله ﷺ وعده کړې ده، هغه ډله د ايت شريف د نزول په وخت کښې موجوده نه وه، حال دا چې صحابه کرام مله د ابو بکر الصديق مله په شمول هلته موجود وه، نو په کار دي چې د دوی څخه په غير بله ډله مراده کړی شي؟

مونږ وايو چې: يو شي په اعتباراتو سره داسې ګڼل کېږي لکه چې متعدد وي، د همدې کېله نبي کريم ﷺ هغه خيرات ته چې بي بي بريرې رمه نامه ته ورکړي شوي وه د هديې لقب ورکړ، البته کله چې ذکر شوی خیرات د نوموړې بي بي رمزښما په لاس باندې نبي کریم ﷺ ته ورکړی شو نو ویې فرمايل چي: «هُوَ لَهَا صَدَقَةُ وَلَنَا هَدِيتُهُ»(١٠ دا د هغي دپاره صدقه ده او زمونږ دپاره هديه (تحفه) ده.

نو د صحابه وو کرامو ره مجاهده ډله په دې اعتبار سره چې نبي کريم ﷺ يې قائد وه او عمومي قيادت يې په لاس كښې وه، د هغوى څخه په دې اعتبار سره مغايره وه چې ابو بكر الصديق مله يې په سر کښي واقع وه، ته به وايي چې دا ډله الله على نوې او تازه موجوده کړې وه.

يوه پوښتنه او د هغې جواب

ع که څوک وايي چې نظر د عربيت قانون ته په کار وه چې د ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ ۗ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ په عوض 'إِنَّمَا أَوْلِيَاؤُكُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا ۖ نازل شوى وى، ترخو مبتدا أو خبر دوارٍه جمعي جوړې شوي وي، نو د څه حکمت په بنا دغسي نازل نه شو؟

مونږ وايو \_والله الله اعلم\_ چي: ترڅو په ولايت کښې د اولياوو په تفاوت باندې دلالت وکړي، يعني ستاسو ولي او ناصر اصلاً الله ١٤٠٥، بيا مو ناصر پيغمبر ١٥ دى او په درېمه درجه كښي مو مؤمنان هم كومك كوونكي او ناصران دي؛ نو كه بالفرض د ﴿ وَلِيُّكُمُ ﴾ په عوض أولِيَاؤكُم انازل شوى وى نو ذكر شوى مطلب به فوت شوى وى او الله على او پيغمبر على او بالآخره مومنان به ټول په يوه درجه كښي وليان او ناصران ښودلي شوي وي.

ركوع څه معني؟

٧\_ د ﴿ رَكِعُونَ ﴾ كلمه د 'ركوع څخه اخستله شوې ده، 'ركوع عاجزۍ او سرټيټولو ته وايي'

In the second second second

<sup>(</sup>١) صعيع البخاري ج ١ ص ٣٥٠

۲۰) لسان العرب ج ۸ ص۱۳۳: مفردات الراغب ص۲۰۸

د لمانځه رکوع ته هم ځکه دا نوم ايښودلي شوي دي چې لمونځ کوونکي صرف الله ﷺ ته د عاجزي او بندګۍ د کبله خپل سرټيټوي او د ولاړې څخه ځمکې ته ورماتېږي.

په دې مقام کښې جمهورو مفسرينو کرامو د لمانځه رکوع مراده کړې ده او کنايۀ يې د ټول لمانځه څخه تعبير کړې ده(۱). نو د معني حاصل يې داسې کېږي چې: مومنان هغه خلک دي چې لمونځونه او زکاتونه په خپله عملي شرعي بڼه کښې اجرا، کوي او په عين حال کښې په لمونځونو باندې همېشه والي هم کوي. د دې ايت نظير الله على په بل ځاى کښې داسې نازل کړي دي چې: ﴿ إِلَّا ٱلْمُصَلِّينَ ﴿ اللَّهِ مِنْ عَلَىٰ صَلَا يَهِمْ دَآبِمُونَ ﴾ [المعارج: ٢٢\_٢٣] مكر هغه لمونخ كوونكي (بي صبره نه دي چې دوي په خپل لمانځه باندې دوام کوونکي دي. يعنې دوي د يوه پلوه لمونځونه كوي او د بله پلوه ورباندې همېشه والي كوي.

ځينې نور مفسرين كرام د ركوع څخه لغوي ركوع يعنى عاجزي او الله الله ته د بندگۍ سرټيټونه مرادوي ۲٬۱، چې په دې تفسير باندې يې معنى بالكل واضحه ده او څه اشكال پكښې نشته.

### اهل التشيع حد وايي؟

٨\_ اهل التشيع وايي چي د دي ايت ﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ ، وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ څخه د على ١٠ آمامت او خلافت مطلب دی. نو په دې سره يې د معنی حاصل داسې راوځي چې ای مومنانوا ستاسو امام الله على دى او بيا د ده پيغمبر چ دى او بالآخره ستاسو امام (خليفه) هغه څوک دى چي ايمان يي راوړي دي: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾.

دوي ځکه دا معني اخلي چې په ځينو روايتو کښې شته چې ذکر شوي ايت شريف د علي چه په باره کښې نازل شوي دي البته کله چې نوموړي ، د لمانځه د رکوع په حالت کښې وه او يوه سوال کوونکي ته يې خپله د لاس زرينه ګوته خيرات ورکړه<sup>۳۰</sup>.

مونر (أهل السنة والجماعة) وأيو چي:

الف: د ذکر شوي ايت شريف دپاره خو مفسرينو کرامو يو بل شان نزول هم روايت کړي دي چې يوه ورځې عبد الله بن سلام چه او د ده څه نور ملګري (چې په ايمان باندې مشرف شوي وه) نبي کريم ﷺ ته ورغله او ورته يې وويل چې: اي د الله رسوله، زمونږ کورونه ستاسو څخه په لري مسافه كښې واقع دي، تاسو ته ژر-ژر رسيد كي نه شو كولى چې ناسته ولاړه درسره وكړو، حال دا چې هلته زمونږ قوميانو تصميم نيولي دي چې نه راسره خبرې وکړي او نه راسره ناسته ولاړه وکړي او دا ځکه چې مونږ په ايمان باندې مشرف شوي ياستو. اي د الله رسوله د هغوي دغه وضعه په مونږ باندې

meter -4 U.S. S.

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز ج٥ ص١٣۶

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ج١٢ ص٢٥

<sup>(</sup>٣) احكام القرآن للجصاص ج٢ ص٢٢

ه بره درنه تمامېږي، نو ذکر شوى ايت شريف نازل شو او نبي کريم پولوست د کې تاسو مه خپه کېره درنه تمامېږي، نو ذکر شوى ايت شريف نازل شو او نبي کريم پولوست الآخره ټول مومنان (د کېرې ستاسو قوميان تا مومنان دي علي په شمول ستاسو کومکيان او ناصران دي.

ب: علاوه په دې د شان نزول خصوص خو د ایت شریف مفهوم ته تخصیص نه شي ورکولی، د همدې کبله د علي چه یوه لمسي (ابو جعفر الباقر محمد بن علي بن الحسین بن علي چه) فرمایلي دي چې ذکر شوی ایت شریف ټولو مومنانو ته شامل دی او علي چه هم د مومنانو د ډلې څخه دی دی د دی چه هم د مومنانو د ډلې څخه دی دی دی چه چې چا چې یوازې علي چه ذکر کړی دی د هغوی حصر مطلب نه دی.

#### د اهل التشيع غلطياوي

٩\_ په دې مقام کښې اهل الشيع د لاندې غلطيو مرتکب شوي دي:

الف: دوی د ﴿ إِنْهَا ﴾ کلمه د حصر دپاره وايي، او حصر يې د ابو بکر الصديق او عمر الفاروق ﴿ او د حضرت عثمان ﴿ په نسبت سره اخلي چې ولايت (امامت) يوازې په علي ﴿ پورې منحصر دی، حال دا چې د ايت شريف مفهوم عام دی ټولو مومنانو ته شامل دی، او حصر په نسبت سره يهودو او نصاراوو ته دی چې شان نزولونه ورباندې دلالت کوي.

ب: دوی د هغه ولايه څخه چې د ﴿ وَلِيُّكُمُ ﴾ كلمه ترې استقاقه شوې ده د امامت او خلافت معنی اخلي حال دا چې په دې مقام كښې د امامت او خلافت خبره هيڅ مطرحه نه ده او وړاندې او وروسته ټول ايتونه ولايه په معنى د نصرت او كومك سره مطرح كوي، نو د اهل التشيع په تفسير سره د ملغلرو مزي شكېږي او د بليغ كلام خوند او لذت د منځه ځي.

ج: دوی د ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ په شمول په همدې يوه ايت کښې چې اوه څايه جمعې ذکرې شوې دي او يا د جمعې ضمائر ذکر دي، ټول په مفرد (يوه کس) علي شه باندې معنی کوي، حال دا چې دا ټول بې ضرورته کار دی، دوی ځکه دغسې خلاف التبادر معنی اخستلو ته بډې وهلي دي ترڅو د نوموړي مکرم صحابي شه د خلافت دپاره يو قرآني سند ترلاسه کړي، خو هرڅوک پوهېږي چې په دغسې بعيدو او بې ربطه تاويلونو باندې نه قرآني سند ترلاسه کېدلې شي او نه د علي شه دپاره په خلافت کندې منه د اوليت حق ثبوت پيدا کولي شي.

که څوک غواړي چې د اهل التشيع په واهياتو او د اهل السنة والجماعة په تحقيقاتو باندې په مفصله توګه پوه شي نو د هغوی کتابونو<sup>(۱)</sup> او هم د دوی کتابونو<sup>(۱)</sup> ته دې مراجعه وکړي.

<sup>(</sup>١) اسباب النزول للواحدي ص١٣٣

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ج٣ ص١٠۶: تفسير الطبري ج۴ ص٢٨٨

<sup>(</sup>۲) تفسير نعونه ج۴ ص١٩١٩؛ ج۵ ص٢٨٨

<sup>(4)</sup> روح المعاني ج٤ ص ١٤٠-١٧١؛ التفسير الكبير ج١٢ ص٢٥\_ ٣١

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَخِذُواْ ٱلَّذِينَ ٱتَخَذُواْ دِينَكُمْ هُزُوًا وَلَعِبًا مِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواً ٱلْكِتَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَٱلْكُفَّارَ أُوْلِيَآءً وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى الْكِتَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَٱلْكَابِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ ﴿ وَالْعَبَا أَذَ لِلكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ ﴿ ﴾ الصَّلَوٰةِ ٱتَّخَذُوهَا هُزُوًا وَلَعِبًا ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْقِلُونَ ﴿ ﴾

[۵۷] ای هغو کسانو چې ایمان یې راوړی دی؛ تاسو هغه کسان (کومکیان او دوستان) مه نیسئ چې هغوی ستاسو دین په مسخرو او ټوقو سره نیسي چې دوی د هغو خلکو څخه عبارت دي چې ستاسو څخه وړاندې کتاب ورکړی شوی دی، او (هم نور) کافران دوستان (او کومکیان مه نیسۍ او د الله څخ څخه وډار شئ که تاسو ایمان درلودونکي یاست.

[۵۸] او کله چې تاسو لمانځه ته اواز (اذان) وکړئ نو دوی هغه (ستاسو اذان) په ټوقو او مسخرو سره نیسي، دا په دې سبب چې یقینا دوی داسې قوم دی چې د عقل څخه کار نه اخلي.

### ارتباط أو شان نزول

۱ د ذکرو شوو ایتونو ارتباط خو د وړاندېنیو ایتونو سره بالکل واضحه دی چې هلته مونږ د کافرانو د موالاة څخه منعه کړی شوي وو او دلته راته توصیه شوې ده چې ایا ستاسو غیرت او مسلماني څنګه دا خبره قبلولی شي چې هغوی ستاسو اسلامي شعائرو پورې خندنۍ او مسخرې کوي او تاسو ترې د مددګارۍ تمه کوئ؟

۲\_ په شان نزول کښې يې څو متعدد واقعات روايت کړی شوي دي، يوه واقعه دا ده چې کله کافرانو اذان واورېده نو نبي کريم ﷺ ته ورغونډ شوه او ويې ويل چې ای محمده اکه ته د پيغمبرۍ دعوه کوې نو تا خو د ټولو پيغمبرانو څخه مخالفت وکړ او يو نوی شی دې پيدا کړ چې مونږ په پخوانيو امتونو کښې به يې سابقه درلودی.

لنده دا چې دوی وویلې چې فیمن أین لک صِیّاح کصِیّاح البیّیر ۱٬۰۰۰ نو دا غړغړه (اواز) دې د کومه کړه لکه د اوښ غړغړه (اواز)، دا څومره بد اواز دی او څومره بد کار دی؟، نو الله شخ ذکر شوی دوهم ایت نازل کړ ۲۰۰۰

#### د مطلب خلاصه

ا\_ يعنې: ای مومنانو! ايا تاسو هغه چاته د مدد او کومک غوښتلو لاس وراوږدوی چې د هغوی ستاسو د دين ټول کړه وړه بد ايسي او بلکې لا ورپورې ځاندي او ټوقې ټقالې ورپورې کوي،

<sup>(</sup>١) أسباب النزول للواحدي ص١٣٤

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ج٤ ص٢٢٤

هغوى ته ستاسو دين ملعبه (لوبې) ښكاري او تاسو ته د لوبو كوونكو په نظر گوري نو د هغوى كومك ته أميد مه كوئ، كه تاسو رښتياني ايمان لرئ او خپل ايمان درته واقعي ايمان ښكاري نو د هغوى د موالاة څخه ځانونه بچ وساتئ.

۲\_د دې دپاره چې تاسو ته د کافرانو مسخرې ښې جوتې شي نو د لمانځه د اذان څخه عبرت واخلئ چې کله تاسو د الله څخ د يادولو دپاره بلنه وکړئ هغوى ورپورې خاندي او اذان ته د اوښ د اواز سره تشبيه ورکوي، لکه څنګه چې د اوښ غړغړه بې معنى ده همدارنګه دوى ته ستاسو اذان هم بې معنى شى ښکاري، او دا ځکه چې هغوى د عقل څخه په درستو معناوو کښې استفاده نه کوي، که نه نو په اذان کښې خو د مسخرو يوه کلمه هم نشته، ټولې کلمې يې د الله څخه د جلاليت او د نبى کريم ﷺ د جلاليت او د نبى کريم ﷺ د رسالت څخه نمايندګي کوي.

نو تاسو ته په کار دي چې د ذکرو شوو ساده ګانو څخه د کومک تمه ونه کړئ.

#### . توضيحات

۱\_ د هُزُوا کلمه په پټه کښې مسخرو ته ويل کېږي (۱۰) او د آيبا کلمه اصلا د العاب څخه اخستله شوې ده، العاب هغه لاړو ته وايي چې بلا اختياره د چا د خولې څخه روانې وي (۱۰) په استعمالاتو کښې د هغه په کولو کښې کوم مطلب نه وي او محض د سات تيرۍ د پاره اجراء کېږي.

#### توقه تقاله شوه

#### ټوقه په واقعيت بدله شوه

آبو محذوره چه په يوه اوږده حديث کښې وايي چې د بي کريم کا د حنين د غزا څخه بېرته راستون شوى وه او مونږ د مودن ادان واورېده نو په مسخرو او خندنۍ په توګه مو د ادان کلمات

<sup>(</sup>۱) مغردات الراغب ص۵۴۰

<sup>(</sup>۲) مفردات الراغب ص۲۷۱

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ج٤ ص٢٣٢

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجه ص٥٢

حکایت کړه، کله چې نبي کريم ﷺ زما د مسخرو اذان واورېده نو خپل ځان ته يې وروغوښتمه او د اذان کلمات يې راباندې په لوړ اواز سره ولوستل او بيا يې راته په برکت سره دعاء وکړه او زما په بدن باندې يې مبارک لاس راکش کړ، نو کينه او عداوت مې په مينه او محبت باندې بدل شو چې په نتيجه کښې نبي کريم ﷺ په مکه معظمه کښې د مودن په حيث وټاکلم يا په بل عبارت: ټوقه مي

﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَسِ هَلْ تَنقِمُونَ مِنَّا إِلَّا أَنْ ءَامَنَّا بِٱللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلُ وَأَنَّ أَكْثَرَكُرْ فَسِقُونَ ١ قُلْ هَلْ أُنْتِئِكُم بِشَرِّ مِن ذَالِكَ مَثُوبَةً عِندَ ٱللَّهِ مَن لَّعَنهُ ٱللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ ٱلْقِرَدَةَ وَٱلْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ ٱلطَّغُوتَ أُولَتِهِكَ شَرٌّ مَّكَانًا وَأَضَلُّ عَن سَوَآءِ ٱلسَّبِيلِ ۞ وَإِذَا جَآءُوكُمْ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا وَقَد دَّخَلُواْ بِٱلْكُفْر وَهُمْ قَدْ خَرَجُواْ بِهِۦ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا كَانُواْ يَكْتُمُونَ ٢ ﴾

[۵۹] (اي پيغمبره!) ووايه چي: اي اهل الكتابو! ايا تاسو زمونږ څخه (په بل شي باندي) د عيب تحوته ايښودلي شئ؟، (تاسو ته زمون هيڅ کار عيب نه برېښي) مګر دا چې مون په الله على باندې ايمان راوړي دي او په هغه څه باندې هم چې مونږ ته نازل شوي دي او په هغه څه باندې هم چې تاسو ته درنازل شوی دی، او (مگر دا چی) یقینًا ستاسو اکثره کسان فاسقان دي.

[ . ۶] رای پیغمبره! دوی ته ووایه چې: ایا تاسو ته د ذکرو شوو شیانو (زمونږ د عقائدو) څخه د جزا د حيثه د الله ﷺ په نزد باندې په ډېر بد شي باندې خبر درکړم؟ (هغه دا چې) د هغو خلکو رعقائد ډېر بد دي، چې الله ﷺ ورباندې لعنت کړي دي او هم يې ورباندې (خپل) غضب نازل کړي دی او (بالآخره) چې د دوی څخه يې بيزوګان او ځنزيران جوړ کړي دي.

او رهم د هغو خلکو عقائد ډېر بد دي چې دوی د بوتانو عبادت کړی دی، او دغه ځلک چې حالات يې وړاندې ذكر شوه) د رتبې د حيثه ډېر بد دي او هم د سمې لارې څخه ډېر لرې وتلي دي (او دا نه دي مګر تاسو ياست).

[۶۱] او رای مومنانو!) په هر وخت کښې چې دوی راهل الکتاب، تاسو ته درشي نو وايي چې: مونږ ايمان راوړي دي، حال دا چې (دوي دروغ وايي) دوي په کفر سره درننوځي، او دوي په دې (كفر) سره درڅخه رااوځي (په حالت كښې يې هيڅ تغير نه واقع كېږي) او الله ﷺ په هغه څه باندې ډېر ښه پوهېږي چې دوی يې (په زړونو کښې) پټوي.

#### د مطلب خلاصه

۱\_ یعنی: ای پیغمبره! اهل الکتابو ته ووایه چی په څه س ب باندې تاسو زمونې عباداتو او ديني

شعائرو پورې خاندی او مسخرې ورپورې کوی، مونې خو بل داسې کار نه دی کړی چې ستاسو د مسخرو موجب جوړ شي، غیر د دې چې مونې په الله څخ او د ده څخ په ټولو کتابونو باندې ایمان راوړي دی او ستاسو اکثریت په ټولو باندې بې عقیدې یاست.

که بالفرض تاسو په خپل کتاب باندې په صحیحو معناوو کښې ایمان راوړی وی نو ضرور به مو زمونې په کتاب باندې هم عقیده کړې وی، او دا ځکه چې ټول اسماني کتابونه یو د بل تصدیق کوي، نو په همدې بنا زمونې په شعائرو باندې خندنۍ کول په حقیقت کښې په ټولو اسماني ادیانو پورې خندنۍ کول په حقیقت کښې په ټولو اسماني ادیانو پورې خندنۍ کول دي، او حتی تاسو په خپل دین باندې هم مسخره کوونکي جوړېږي.

۲\_ای پیغمبره! اهل الکتابو ته ووایه که زمون واقعي ایمان تاسو ته د مسخرو جوګه ښکاري او ستاسو په نظر د الله گټ په وړاندې د سزا موجب وي نو راشئ چې زمون د عقیدې څخه پرته په بله یوه عقیده باندې خبر درکړم چې د هغې عقیدې په خاوندانو باندې الله څټ لعنت نازل کړی دی او په غضب باندې یې ککړ کړي دي او بالآخره د هغوی څخه یې بیزوګان او خنزیران جوړ کړي دي، او هم د هغې عقیدې خاوندانو د باطلو معبودانو عبادت کړی دی.

اوس نو تاسو د خپلو ځانو سره ښه چرت ووهئ چې زمونږ عقائد او ديني شعائر د مسخرو لياقت لري، او که د ذکرو شوو عقائدو خاوندان؟

زمون فيصله خو دا ده چې د ذكرو شوو عقائدو خاوندان ډېر بد او ډېر محمراهان دي، او هم د خندا او مسخرو لياقت لري، دوى څوك دي؟ دوى همدا تاسو اهل الكتاب ريهود او نصارا) ياست.

۳\_ای مومنانو! تاسوخو هغوی ته د تخجیل دپاره ذکره شوې مقایسوي پوښتنه وروړاندې کړئ ترڅو دوی ښه پوه شي چې تاسو د خندا وړنه یاست، بلکې هغوی د خندا وړ دي، مګر دا تمه مه کوئ چې دوی به خپلې کړنلارې ته تغیر ورکړي او د مسخرو څخه به لاس واخلي. ځکه دوی چې تاسو ته په هر وخت کښې د ناستې ولاړې دپاره درغلي دي چې ستاسو په مجالسو کښې اشتراک وکړي او ستاسو خبرې واوري نو په هر څل باندې د کفر سره درځي او په کفر سره درڅخه بېرته ګرځي، او په هیڅ صورت کښې خپله تګلاره نه بدلوي، او هغه څه خو لا پرېږدئ چې دوی یې په زړونو کښې ساتي په هغو باندې خو یوازې الله چې پوهېږي او بس

#### توضيحات

۱\_که څه هم مفسرينو کرامو د ﴿ وَأُنَّ أَكْثَرُكُرْ فَسِقُونَ ﴾ په اعراب کښې اته ډوله توجيهات کړي دي ۱۰، چې ټولې توجيه ګانې صحت لري، او ښې معناوې ورکوي، مګر مونږ ته ډېره بې تکلفه دا توجيه ښکاري چې په دغه عبارت ﴿ أُنْ ءَامَنًا ﴾ باندې عطف شي.

نو د معنى حاصل يې داسې كېږي چې: مونو خو نور بد نه دي كړي فقط همدا بد مو كړى دى

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج ٢٠٤ ص٢٠٤

۷۲ بعب الله (۱) <u>۲۲ بعب الله (۱)</u> چې مونږ صالحان ياست، نو تاسو ښه چرت ووهئ چې صالحان د مسخرو وړ چې مونږ صالحان ياستو او تاسو فاسقان ياست، نو تاسو ښه چرت ووهئ دي او كه فاسقان

### د عربیت یوه قاعده

٢\_په ﴿ وَعَبَدَ ٱلطَّغُوتَ ﴾ كښې شل قرائته اورېدلي شوي دي چې ځينې متواتر دي او ځيني شاذ دي ١٠٠ زمون په وړاندې چې كوم قرآن ايښى دى، په دې كښې عَبد ماضي ده او "الطَّاعُون يي م مفعول واقع شوى دى چې په ﴿ لَّعَنَّهُ آللَّهُ ﴾ باندې عطف ده.

نو د معنى حاصل يې داسې كېږي چې: په مونږ باندې خو الحمد الله، نه الله الله العنت كړى دى او نه راباندې په غضب شوی دی او بالآخره نه يې راڅخه بيزوګان او خنزيران جوړ کړي دي او نه مونږ د بوتانو او باطلو عبادت کړي دي، او په تاسو کښې ذکر شوي ټول خاصيتونه شته دي نو اوس تاسو انصاف وکړئ چې مونږ به ډېر ناکاره ياستو او که تاسو، مونږ به د خندا وړ ياستو او که . تاسو، زمونږ دين به غلط وي او که ستاسو

﴿ وَتَرَىٰ كَثِيرًا مِنْهُمْ يُسَرِعُونَ فِي ٱلْإِنْمِ وَٱلْعُدُونِ وَأَكْلِهِمُ ٱلسُّحْتَ لَبِئُسَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ١ لَوْلَا يَنْهَنَّهُمُ ٱلرَّبَّنِيلُونَ وَٱلْأَحْبَارُ عَن قَوْلِمِمُ ٱلْإِثْمَ وَأَكْلِهِمُ ٱلسُّختَ

# لَبِئْسَ مَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ٢٠٠٠

[۶۲] او ته د دوی (اهل الکتابو) څخه ډېر کسان ګورې (ای پيغمبره!) چې په ګناه او تجاوز كښې او (بالآخره) په حرام خورۍ كښې (په جلتۍ سره) ځغلي، خامخا هغه بد شي دي چې دي دوي چې هغه کوي (چې په ګناهونو کښې د ځغاستلو څخه عبارت دي).

[۶۳] دوی لره ولی الله پرستانو (شیخانو) او علماوو د ګناه د ویلو څخه او د حرامو د خوړلو څخه منعه نه کړه (چې د دوی د قولي او عملي ګناهونو مخه يې نيولې وی).

خامخا هغه بد شي دي چې دي دوي چې هغه په ښه مهارت سره کوي (چې د امر بالمعرو<sup>ف او</sup> نهي عن المنكر د پرېښودلو څخه عبارت دي.

#### د مطلب خلاصه

۱\_ يعني: اي پيغمبره! د اهل الكتابو نه په عوامو كښې خير شته او نه يې خواص د دې جوگه دي چې د خير تمه ترې وکړي شي، د عوامو اکثريت يې په لازمو او متعدي مخناهونو باندې اخته دي او د حرام خورۍ څخه خو هيڅ مخ نه اړوي.

The Reduce the W. T.

اما خواص (شيخان او عالمان) يې د عوامو سره په خيانتونو او ګناهونو کښې ملګري دي او د غلو سره د جوال خوله نيسي، د همدې کبله يې نه د دروغينې خبرې څخه منعه کوي او نه يې د حرام خورئ مخه نيسي، په قول او عمل دواړو کښې يې فسق او فجور ته خوشي کړي دي، نو عوام او خواص يې ټول په بدکاريو باندې اخته دي.

۲\_ دوی ټول (عوام او خواص) د ډېرو بدوکارونو مرتکب شوي دي، مګر تاسو پام کوئ چې د هغوی په خط السیر باندې لاړ نه شئ، تاسو ټول یو تربله د قولي او عملي ګناهونو څخه مخنیوی وکړئ، او خصوصًا ستاسو خواص خو باید چې په دې باره کښې لږ غفلت هم ونه کړي، چې ستاسو د ټولو د هلاکت باعث به جوړ شي.

#### توضيحات

۱ ـ که څوک وايي چې: په دې کښې څه حکمت دی چې د عامو اهل الکتابو جنايتونه يې په عمل سره تعبير کړه چې: ﴿ لَبِفْسَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾، او د خواصو جنايات يې په صنع سره تعبير کړه چې: ﴿ لَبِفْسَ مَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴾؟

مونږ وايو چې:

الف: په دواړو تعبيرونو کښې تفنن في العبارة په نظر کښې نيول شوي دي<sup>(۱)</sup>، چې د علم البلاغه يوه مهمه قاعده ده، او په معنی کښې يې څه فرق نشته.

ب عمل هغه کارکولو ته وايي چې د پوهې د خاوندانو څخه په قصدي توګه صادر شي د و دا پکښې ضرور نه ده چې کار کوونکې دې پکښې ښه پوره مهارت ولري. د عوامو جنايات د همدې قبيلې څخه وه، څکه چې د پوهې سره سره يې په قصدي توګه جنايتونو ته لاس اچولي وه، مګر د شاګردانو په صفت.

اما صنع دې ته وايي چې کارکوونکی په مهارت سره کار ترسره کړي ۲۰، يا په بل عبارت د نورو د پاره استاذ وي. د خواصو جنايات د همدې قبيلې څخه وه ځکه چې دوی د امر بالمعروف او نهي عن المنکر څخه لاس واخست او لکه چې پخوا په طاعتونو کښې استاذان وه دا ځل په جنايتونو کښې استاذان او قائدان جوړ شوه، ته به وايي چې عوامو ته همدوی د جنايتونو لاره ورپه ګوته کړې وه

#### د ایتونو ارشاد

٧\_ په ذكرو شوو ايتونو كښې د هرې زمانې علماوو ته سخت وعيد متوجه دى، البته په هغه صورت كښې چې دوى د امر بالمعروف او نهي عن المنكر څخه لاس واخلي او بيا لا خصوصا

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج۴ ص٢١٢

<sup>(</sup>٢) مفردات الراغب ص ٢٦

<sup>(</sup>٣) مفردات الراغب ص٢٩٤

المالدة (٥)

وضاحت ولولئ: الف: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چي: «إِنَّ النَّاسَ إِذَا رَأُوْا الظَّالِمَ فَلَمْ يَأْخُذُوا عَلَى يَدَيْهِ أَوْشكَ إِنْ

يَعُمُّهُمُ اللهُ بِعِقَابٍ مِنْهُ»(١) يعني: يقينًا كله چي خلك ظالم وګوري نو لاسونه يې (د ظلم څخه) ونه نيسي، نژدې ده چې الله على به د خپل جانبه ټولو ته عذاب ورشامل کړي (او ټول به راګير کړي)

ب: د عبد الله بن عباس رمرضها څخه روايت دى چې : «مَا فِي الْقُرْآنِ أَشْدَ تَوبِيْخًا مِنْ هَدِهِ الْأَيْدِ»،١ يعني: په قرآن کريم کښې (د علماوو دپاره) د همدې ايت شريف څخه ډېر سخت توبيخ کوونکي

﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَغْلُولَةٌ عُلَّتْ أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُواْ بِمَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَآءُ ۚ وَلَيَزِيدَ نَ كَثِيرًا مِنْهُم مَّآ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ طُغْيَننَا وَكُفْراً وَأَلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ \* ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَآءَ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَهُمَةِ كُلَّمَآ أَوْقَدُواْ نَارًا لِّلْحَرْبِ أَطْفَأَهَا ٱللَّهُ ۚ وَيَسْعَوْنَ فِي

ٱلْأَرْضِ فَسَادًا وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ ١٠٠

[۶۴] او يهود وايي چې د الله ﷺ لاس غوراب کړی شوی دی (څه نه شي ورکولی)، د دوی لاسونه غوراب کړی شوي دي (د غاړو سره تړلي شوي دي)، او د هغې وينا په سبب چې دوی يې کوي د الله ﷺ د رحمت څخه لرې کړي شوي دي، (دغسې نه ده لکه چې دوي يې وايي) بلکې د الله ﷺ دواړه لاسونه خواره واره (خلاص) دي، څنګه يې چې خوښه وي هغسې نفقه ورکوي.

او خامخا ضرور به د دوی څخه ډېرو کسانو ته هغه شي (قرآن کريم) سرکشي او کفر ورزيات کړي چې تاته د خپل رب ﷺ د پلوه درنازل کړي شوي دي، او مونږ د دوي (يهودو او نصاراوو) په منځکښې د قيامت د ورځې پورې دښمني او بغض رکينه ا چولې ده.

هر کله چې دوي د جنګ دپاره اور بل کړي (تياري ورته ونيسي) نو هغه (اور) په الله الله على مړ کړي. او دوى په ځمکه کښې د فساد دپاره تاند وهي، او الله څخ مفسدان نه خوښوي.

ارتباطونه

۱\_ په وړاندېنيو ايتونو کښې د اهل الکتابو (خصوصًا د يهودو) د عملي جنايتونو مثالونه ښودلي شوي وه. او په دې ايتونو کښې د هغوی د قولي جنايتونو يو مثال بيان شوی دی يعنې دوی په هيڅ ډول جنايت باندې صرفه نه ده کړي.

Miles Land Service Fire

1, 11, 50 1800 m 51

The sales of the

<sup>(</sup>١) جامع الترمذي ج٢ ص٢٩

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر ج۲ ص۷۴

۲\_ هلته واضحه شوي وه چې د يهودو مشائخو او علماوو عوام خلک د جنايتي وينا څخه هم نه منعه کول دلته د جنايتي وينا نمونه ښودله شوې ده.

#### شان نزول

د عبد الله بن عباس رمز فيها څخه روايت دي چې الله که په يهودانو باندې خپل نعمتونه ډېر پراخه کړي وه چې د دوی غوندې مالدار بل څوک نه وه(١)، مګر کله چې دوی نبي کريم ﷺ ته د دروغو نسبت وكړ او نافرماني يي ترې اختيار كړه، نو الله الله اورباندي د خپلو نعمتونو كړي لو څه ورتنگه کړه او څه سختي يې ورباندې وروستله، نو فنحاص بن عازورا، نومي يهودي ذکره شوي خبره وکړه او نورو يې ورسره د خبرې لکۍ تاوه کړه، نو الله ﷺ ايت شريف نازل کړ او د دوی د سپین سترګۍ څخه یې یو ځل بیا پرده پورته کړه <sup>(۲)</sup>.

#### د مطلب خلاصه

۱\_ يعني: اي پيغمبره! يهودان لکه څنګه چې ستا په باره کښې د سپکو سپورو خبرو څخه ډډه نه كوي، همدارنگه د الله الله يه باره كښې هم ډېره زياته سپين ستركى كوي. مثلا:

کله چې په دوي باندې د خپل تجاوز او عصيان د امله الله کڅه د رزق تنګسه ورنازله کړي نو په دې عوض چې خپل ځانونه اصلاح کړي، د الله ﷺ په هکله مسخره آمېزه خبرې کوي چې لاس يې تړلي شوي دي، څه ورسره نشته، خزاني يې تشې شوې دي، او يا څه لري خو بخل کوي، او زمونږ رزق نه پراخوی.

٢\_ اي پيغمبره الاسونه د يهودانو تړل شوي دي چي مسكنت او فقيري ورباندې خيمه وهلي ده، که بالفرض هر شی ښه ډېر ولري هم د دوی زړونه نه مړېږي، ځکه چې الله ﷺ په دوی باندې لعنت نازل کړي دي او د خپل رحمت څخه يې لرې کړي دي.

٣\_ اي پيغمبره! دغسي نه ده لكه چي يهودان يي وايي بلكي د الله ١٠ دواړه لاسونه خلاص او پراخه دي، تړلي شوي نه دي، ټول مخلوق ته نفقه او روزي ورکوي البته څومره او څنګه يې چې خوښه شي، که يهودان ستا د عصيان څخه لاس واخلي په دوي باندې به هم پراخي ورنازله کړي.

۴\_ای پیغمبره! څرنګه چې الله گه تاته د یهودانو د پټو اسرارو څخه خبر درکړ چې داسې داسي خبرې کوي، نو په کار وه چې همدغه اخبار دوی د معجزې په شکل منلي وی او په تاباندې يې ايمان راوړي وي، مګر په تاباندې چې هر کله الله گاد څه غيبي معجزات درنازل کړي، په عوض د دې چې دوي ترې عبرت واخلي کفر او سرکشي يې لا پسې اضافه کېږي او د دښمنۍ او عداوت اور يى لا پسى تازه كېږي.

and the restriction of the said of the factoring is

- 10 July 54

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج١٢ ص٢١

<sup>. (</sup>٢) تفسير البغوي ج٢ ص٥٠

مګر په یاد ولره اکه دوی هرڅومره د فساد اورونه بل کړي او وغواړي چې تاسو مسلمانان پکښې لولپه کړي او په خمکه کښې فساد خور کړي، نو دا کار به ونه شي کړی او په خپلمنځي اختلاف او دښمنيو باندې به يې الله څخ داسې اخته کړي چې تاسو به ترې هېر شئ او د فساد اور به يې ستاسو په هکله مړ کړي، بلکې پخپله به پکښې توره لوخړه شي، او دا ځکه چې الله څخ مفسدان نه خوښوي.

#### توضيحات

۱\_ د ﴿ مَغْلُولَة ﴾ كلمه د "غُلُل" څخه اخستله شوې ده، يو شي د بل شي په منځكښې راوستل، د "غُلُل" په نامه يادېږي، د همدې كبله هغو اوبو ته چې د ونو په منځكښې روانې وي "غُلُل" وايي، ۱۰ او د "غُل" كلمه هم د همدغه مصدر څخه اشتقاقه شوې ده چې په معني د زولنو او غوراب سره ده.

#### 'يَدُ اللهِ مَغْلُولَةً' حُه معنى؟

۲\_ نو د ذکرې شوې جملې لفظې معنی داسې کېږي: یهودان وایي چې د الله څه لاس په غوراب کښې ایسار دی چې یوې خوا ته یې هم نه شي اوږدولی، مګر د هغوی دغه لفظي معنی مراده نه وه، لکه چې د شان نزول واقعه ورباندې دلالت کوي، بلکې د هغوی مطلب دا وه \_العیاذ بالله چې الله څه یا فقیر دی څه شی نه لري او مونږ غنیان یاستو، او یا بخیل دی چې مونږ ته څه نه راکوي. دا ډول جملې په ټولو ژبو او همدارنګه په عربي ژبه کښې هم د بخل څخه د کنایه په توګه استعمالېږي او مونږ د [البقرة: ۱۵ ۱۵] ایت لاندې مشرح لیکلي دي چې په قرآن کښې د عربي ژبنې او هم د عربي محاورې ټول خواص مراعات کړی شوي دي، د همدې کبله یې ټولي دنیا ته د خپلې مقابلې چلنج ورکړی شو، که نه نو د وخت معاندینو به ډېر ژر خپله کمزوري په دې بهانه باندې پټه مقابلې چلنج ورکړی شو، که نه نو د وخت معاندینو به ډېر ژر خپله کمزوري په دې بهانه باندې پټه کړې وی چې مونږ ځکه د قرآن کریم په مثل کلام نه شو جوړولی چې زمونږ کلام په عربیت بنا دی او هلته د عربیت مراعات نه دی شوی.

لنډه دا چې په محاورو کښې د لاس لنډون او اوږدوالي د بخل او سخا څخه نمايندگي کوي، دلته د الفاظو انفرادي معناوو ته نه کتل کېږي بلکې عمومي ترکيبي (کنايي) معنی يې مرادېږي او بس دا ډول استعمال دومره شهرت لري چې اصلي لفظي معنی ته يې د هيچا خيال نه ورتاوېږي، ته به وايي چې همدا يې حقيقي معنی ده، حتی چې هغه سخي سړي ته هم "طَوِيْلُ البُد" (اوږد لاسی) وايي چې بالفرض بالکل لاسونه ونه لري مګر سخاوت او جوادت ولري. د ښه وضاحت دپاره لاندې څو مثالونه ولولئ:

الف: بي بي عائشه (أم المؤمنين رمرافيء) وايي چي يوه ورځي نبي كريم مخ مونو (د مؤمنانو موركانو) ته وويلي چي: «أَسْرَعُكُنُ لَحَاقًا بِي أَطُولُكُنُ يَدًا» يعني: ستاسو څخه به په ما پسي هغه

The same of the later of the

بی بی جالاکه پیوسته شی (وفاته شی) چی په تاسو کښی د لاس د حیثه اوږده وي عائشه رخافیه وایی چی: «فَکُنُ یَتَطَاوَلُنَ أَیْتُهُنُ أَطُولُ یَدًا» یعنی: نو دوی به سره یو تربله لاسونه په اندازه کول چی کومه یوه د لاس د حیثه اوږده ده؟، زمونږ دا خیال وه چی بی بی سوده رخافیه به ژر وفاته شی او په نبی کریم چ پسی به پیوسته شی ځکه د هغی لاسونه اوږده وه مګر وروسته څرګنده شوه چی د نبی کریم چ سخاوت مطلب وه او دا ځکه چی «فَکَائَتْ أَطُولَنَا یَدًا زَیْنَبُ بِانَهَا کَائَتْ تَعْمَلُ بِیدِهَا وَتَصَدُقُ الله په مونږ کښی اوږدلاسی (سخاوت کوونکی) بی بی زینبه رخافیه وه څکه چی نوموړی به په لاس په مونږ کښی اوږدلاسی (سخاوت کوونکی) بی بی زینبه رخاف وه څکه چی نوموړی به په لاس باندی کار کاوه او ګټل شوی مال به یی صدقه کاوه نو په همدې بنا د ټولو بیبیانو څخه وړاندې وفاته شوه او په نبی کریم چ پسی په چالاکۍ سره پیوسته شوه .

ب: البو هريره شه د نبي كريم مخ څخه يو اوږد حديث روايت كړى دى د انه مضمون يې دا دى: د بخيل سړي او د سخي سړي مثال داسې دى چې دوه سړي وي او د اوسپنې چپنې يې اغوستې وي، چې د دواړو لاسونه يې په غاړو او سينو پورې تړلي وي، مګر كله چې دوى دواړه خيرات ته نيت وكړي نو هر يو د لاندې كيفيت سره مخامخ شي:

د سخي سړي د اوسپنې کړۍ اوږدې شي حتى چې آن تر ګوتو وغزېږي، ته به وايي چې بالکل په غوراب کښي نه دې راتاو شوي، او په خلاص لاس باندې خيرات وکړي.

اما په بخيل سړي باندې د خيرات په وخت کښې د اوسپنې غوراب ښه ورکلک شي چې لاس يې د سينې څخه لږ حرکت هم ونه کړي او کلک يې په غاړې پورې نښتي وي.

ج: خُرنگه چې نبي كريم ﷺ بې حده جواد او د سخاوت خاوند وه، نو الله ﷺ ورته په ذكر شوي عبارت سره هدايت وفرمايه چې: ﴿ وَلَا جَعْلَ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَىٰ عُنُقِكَ وَلَا تَبْسُطْهَا كُلَّ ٱلْبَسْطِ فَتَقْعُدَ مَلُومًا خُسُورًا ﴾ [الإسراء: ٢٩] يَعني: (اي پيغمبره!) خپل لاس دې خپلې غاړې ته مه غوراب كوه، او مه يي غزوه پوره غزول، نو ته به كښېني ملامت كړى شوى لوڅ كړى شوى (ستومانه، ناداره).

د: نبي كريم ﷺ به اوږده حديث كښې فرمايلي دي چې: «يَدُ اللهِ مَلَّاي لَا تَغِيضُهَا نَفَقَهُ سَحَّاءُ ٱللَّيْلَ وَالنَّهَارَ» " يعنې: د الله ﷺ لاس ډك دى، نفقه وركول يې نه شي كمولى، په دوامداره توګه نازلوونكى دى شپه او ورځ

### عُلُّتُ أَيْدِيهِمْ خُدمعني؟

The product of section where it had be

٣\_مفسرينو كرامو د دې جملي ﴿ غُلَّتْ أَيْدِيهِمْ ﴾ لاندې معناوي كړي دي ٢٠٠٠ چي:

<sup>(</sup>۱) صعيع مسلم ج٢ ص٢٩١

<sup>(</sup>٢) صعيع البخاري ج٢ ص٨٥٢

<sup>(</sup>٢) صعيع البخاري ج٢ ص٤٧٧

<sup>(4)</sup> زاد المسير ج٢ ص٢٩٨

سب سه ۱۰ الف: د دوی لاسونه دې و تړل شي چې د فقر يا نادارۍ د کبله هيڅ شي چاته ورنه کړی شي، همداسي وشوه چې يهودان په ټوله دنيا کښې د بخل د حيثه اول نمره دي، نو په دې تقدير ذكره شوې جمله دعائيه جمله جوړېږي.

ب: د دوی لاسونه تړل شوي دي چې چا ته څه شي نه شي ورکولی. په دې تفسير سره ذکره شوي جمله د يهودانو د بخل څخه اخباريه جمله ګرځي.

ج: ځينو مفسرينو کرامو د يهودانو په اُخروي حالت باندې تفسيره کړې ده چې دوي به په دوزخ کښې غوراب کړي شي او لاسونه به يې د غاړو پورې وتړل شي.

د: او ځينو نورو په دنياوي غوراب کېدلو باندې تفسيره کړې ده، چې يهودان په دنيا کښي د نورو د لاس لاندې ژوند کوي او هر وخت د رټلو او غوراب کولو جوګه دي.

په دې باره کښې يې لاندې عجيبه قيصه ليکلې ده<sup>(۱)</sup> چې:

#### يوه عجيبه قيصه

د عباسيانو په حکومتي دوران کښې يوه يهودي (چې سعد الدوله نومېده) د قرآن کريم څخه دغه جمله ﴿ غُلَّتْ أَيْدِيهِمْ ﴾ محوه كړې وه، ته به وايې چې نوموړي يهودي اشاره كوي چې دا جمله دروغ ده، نه ګورئ چې مونږ دومره اقتدار لرو چې مونږ ورباندې خط راکش کوو او څوک مو مخه نه شي نيولي. يوه هفته لا تېره نه وه چې د وخت پاچا ورباندې په څه وجه په غُصه شو، او د هغو د نیولو امریی ورکړ، په نتیجه کښې لاس تړلي (غوراب شوي) د پاچا حضور ته وروستلي شو او د اعدام (وژلو) امر يې ورباندې وكړ، او د ﴿ غُلَّتْ أَيْدِيهِمْ ﴾ جمله ورباندې صادقه شوه.

زمونږ په نزد ذکرې شوې ټولې معناوې سره يو تربله څه منافات نه لري، چې د ﴿ غُلَّتْ أَيْدِيمٍ ﴾ څخه هغه څه مراد کړي شي چې د دې جملې اطلاق پرې کيږي. چې په عربيت کښې ورته عموم

#### سوال جواب

۴\_که څوک وايي چې: ايا داسې به ښه نه وه چې د يهودانو دروغينه وينا ﴿ يَدُ ٱللَّهِ مَغْلُولَةٌ ﴾ په خپل مثل وينا 'بَلْ يَدُهُ مَبْسُوطَة' باندې جواب شوې وي، چې په دواړو کښې د 'يَد' کلمه مفرده ده؟ مونږ وايو چې: څرنګه چې د يوه لاس خلاصواني او غزېدل د ورکړې څخه کنايد اخستل کېږي، نو د دوه وو لاسونو خلاصون خو د ښه وسعت او پراخۍ څخه کنايه ګڼل کېږي، او په عربي محاوره كښى خو مثنى هم د همدې مطلب دپاره استعمالېږي. لكه چې الله ﷺ فرمايي: ﴿ ثُمَّ ٱرْجِعِ ٱلْبَصَرَ كُرُّتَيْنِ ﴾ [المك: ۴] يعنى: بياجيا به اسمانو كښى ستراكى واكرځوه، ايا څه قصور پكښى شته دى. نو په دې مقام کښې يې معنى داسې کېږي چې: يهودان دروغ وايي، الله الله بې اندازې جواد (سخي) دى چې هر ډول دنياوي او اخروي، معنوي او مادي نعمتونه يې ورکړي دي او لا ورکړه يې په جلتۍ سره روانه ده.

#### يوه ډېره ضروري خبره

۵\_ په ذکر شوي تفصیل کښې زمونږ مطلب فقط همدومره وه چې د ایت شریف ترکیبي معنی مو واضحه کړه چې د ایت شریف ترکیبي معنی مو واضحه کړه چې د پهودانو د ﴿ یَدُ اَللّٰهِ مَغْلُولَةٌ ﴾ څخه څه غرض وه او الله الله د هغوی غرض په ﴿ بَلْ یَدَاهُ مَنْسُوطَتَانِ ﴾ سره څنګه رد کړ؟

پاتې شوه دا خبره چې که مونږ د دې مقام څخه نظر قطعه کړو او صرف دا په نظر کښې ونيسو چې "يَدُ اللهِ" (د الله ﷺ لاس) څه معني؟ نو وبه وايو چې:

دا پوښتنه يوازې په "يَدُ اللهِ" کښې مطرحه نه ده بلکې په هغو ټولو کلماتو کښې مطرحه ده چې مونږ يې معناوې په ممکناتو کښې پېژنو خو چې خالق الممکنات (الله ه پې ته يې نسبت وکړې شي نو مونږ پکښې ځکه ټکني کېږو چې د ذکرو شوو کلماتو معناوې څه لوازم لري چې هغه د الله پ سره مناسب نه دي، د همدې کبله علماء کرام پکښې په لاندې دوه ګروپونو باندې ويشلي شوي دي:

الف: متأخرين علماء عبم الرحم ذکرو شوو کلماتو ته د نصوصو په مطابق تاويل ورکوي، ترڅو د معاندينو د اعتراضاتو مخه ونيوه شي او د عوامو د څنګه ويلو سلسله قطعه شي.

مونږ پښتانه وايو چې غوښه پخه شوه، يعنې په اور باندې؛ ميوه پخه شوه، يعنې په لمر باندې؛ خبره پخه شوه، يعنې په لمر باندې؛ خبره پخه شوه، يعنې په شاهدانو او قسمونو باندې؛ علم پوخ شو، يعنې په زيات تدريس باندې؛ ايمان پوخ شو، يعنې په زيات اخلاص؛ بالآخره دوستي پخه شوه، يعنې په زيات اخلاص؛ باندې او داسې نور.

نو په ذکرو شوو مثالونو کښې مون پوخوالی پېژنو خو د هر شي د حالت سره مناسب، همدارنګه مون لاس او سترګې په ممکناتو کښې په کیفیاتو سره پېژنو، اما د خالق الکائنات (الله هنه) په هکله ورباندې بلاکیفه عقیده لرو، او کیفیت یې په ممکناتو باندې نه شو قیاسولی چې علم پرې نه لرو، او رجماً بالغیب خبره نه شو کولی.

لنډه دا چې د متأخرينو طريقه ګټوره ده خو خطرناکه ده چې په تاويل کښې سړی خطا نه شي، او د متقدمينو طريقه بي خطره ده، په اصطلاح که هغه طريقه سپين زر وي نو دا طريقه به سره زر وي.

# عداوة او بغضاء څه فرق لري؟

2\_ د "عَدَاوَة" كلمه اصلًا د "عَدُوُ" سره په اصلي حرفونو كښې متحده ده او "عَدُوُ" تجاوز او د اجزاوو عدم پيوستون ته وايي مګر كله چې د زړونو په متعلق استعماله شي نو د "عَدَاوَة" په نامه يادېږي (۱) او د "بَغْضَاء" كلمه د "بُغْض څخه جوړه شوې ده چې مقابل يې محبت دى (۲).

په هر تقدير، په دې ايت کښې د ﴿ بَيْنَهُمُ ﴾ ضمير يهودو او نصاراوو (د دواړو ډلو مجموعې) ته راجع دي ، لکه څنګه چې مونږ په تېر شوي يو پنځوسم [۵۱] ايت کښې د دواړو د موالاة او تناصر څخه منعه کړی شوي وو. نو د معنی حاصل يې داسې کېږي چې: ای مومنانو ۱ ذکرې شوې دواړه ډلې ستاسو په مقابل کښې د قيامت د ورځې پورې سره لاس نه شي يو کولي، چې د دواړو څخه مرکب لښکر جوړ شي او ستاسو په مقابل کښې ودرېږي.

هو! دا بېله خبره ده چې ستاسو ګمراه کېدل او د منځه تلل د دواړو آرزو ده، او هر يوه ډله ورته تړې ناسته ده.

د جنگ اور يعني څه؟

۷\_ په عربو کښې رواج وه چې کله به يوې قبيلې نيت درلود چې جنګ وکړي نو په يوه لوړ ځای باندې به يې اور بل کړ چې ټولې قبيلې ته به ښکارېده ترڅو د جنګ دپاره تياري ونيسي ده،

محدثینو که امو په لاندې حدیث کښې د «ناراهٔمَا» یوه ترجمه (د ذکر شوي رواج په بنا) د جنګ په تیارۍ باندې کړې ده چې نبي کریم ﷺ یوه ورځې وفرمایل چې: زه د هر هغه مسلمان څخه بېزار یم چې د مشرکانو په منځکښې اوسېږي، صحابه وو کرامو ﷺ عرض وکړ چې: یا رسول الله دا ولې؟ نبي کریم ﷺ وفرمایل چې: «لَا تَرَایَا نَارَاهُمَا» د دواړو اورونه سره یو تربله لیدل نه کوي یعنې توافق نه کوي، چې مسلمان د الله ﷺ دپاره جنګېږي او مشرک د شیطان په لار کښې جنګی کوي. نو د معنی حاصل یې په دې مقام کښې په لاندې دوه ډولونو باندې رااوځی:

Mary wild the war of the training

high I good at the colon to the one

المراجع المراجع

ه مشده سي طريقه بي حطي كه

<sup>(</sup>۱) مفردات الراغب ص۳۳۸

<sup>(</sup>٢) مفردات الراغب ص٥٣

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز ج٥ ص١٥١

<sup>(4)</sup> البعر المعيط ج4 ص٣١٤

<sup>(</sup>٥) احكام القرآن للجصاص ج٢ ص ٢٤٨

<sup>(</sup>ع) سنن ابي داود ج١ ص٣٥٥

الف: كله چې اهل الكتاب تاته د جنګ تياري ونيسي (اي پيغمبره) نو هغه به الله الله د خاورو سره برابر كړي. لكه چې همداسي وشو، د بني نضيرو، بني قينقاع او بني قريظه وو حالت د هيچا څخه پټ نه دي.

ب: د هر چا سره چې دوی د جنګ اور بل کړي مطلب ته به ونه رسېږي، لکه چې په راتلونکي يو اويا [۷۱] ايت شريف کښې يې څه وضاحت راروان دی او هم ورته د "الإسواء" سورت په اولنيو ايتونو کښې اشاره شوې ده.

﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْكِتَابِ ءَامَنُواْ وَٱتَّقَوْاْ لَكَفَّرْنَا عَنْهُمْ سَيِّعَاتِهِمْ وَلَاْ ذَخَلْنَهُمْ جَنَّتِ

النَّعِيمِ ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُواْ ٱلتَّوْرَنَةَ وَٱلْإِنْجِيلَ وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْهِم مِّن رَبِّهِمْ لَأَكُلُواْ مِن

فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهِم مَّ مِنْهُمْ أُمَّةٌ مُقْتَصِدَة وَكثِيرٌ مِنْهُمْ سَآءَ مَا يَعْمَلُونَ ﴿ فَي فَوْقِهِمْ وَمِن تَحْتِ أَرْجُلِهِم مَّ مِنْهُمْ أُمَّةٌ مُقْتَصِدَة أُو كَثِيرٌ مِنْهُمْ سَآءَ مَا يَعْمَلُونَ ﴿ فَي وَي وَوَا وَي هِنْكَارِي فِي كَرى وَى وَي وَي وَي او يرهبز كارى في كرى وي، نو

[۶۵] او که چېرې يقينًا اهل الکتابو (واقعي) ايمان راوړی وی او پرهېزګاري يې کړې وی، نو خامخا به مو د دوی ګناهونه پټ کړي (رژولي) وی، او ضرور به مو د نعمتونو باغونو ته ورداخل کړي وی.

[۶۶] او که چېرې دوی تورات (په پښو) ودرولی وی او انجیل هم او (بالآخره) هغه کتاب هم چې دوی ته (په نني عصر کښې) د خپل رب د پلوه ورنازل شوی دی (یعنې قرآن کریم)، نو ضرور به دوی د خپلو ځانونو د پاسه او هم د خپلو پښو د لاندې څخه (د الله گات نعمتونه) خوړلي وی (پرېمانه به لاس ته ورغلی وی).

د دوی (صرف) يوه ډله (د افراط او تفريط په منځکښې) ميانه روي کوي، او د دوی ډېر (اقتصاد نه کوي)، ډېر ناکاره دی هغه شی چې دوی يې کوي (يعنې عدم اقتصاد)

#### ارتباطونه

۱\_ په وړاندې ایت کښې الله څخ واضحه کړې وه چې یهودان د لعنت مستحق دي او په دې ایتونو کښې مهرباني کوي چې اوس هم سر وخت دی، دوی کولی شي چې د لعنت څخه ځانونه خلاص کړي.

۲\_ هلته د هغوی د خولو څخه حکایت شوی وه چې هغوی د روزۍ د تنګسې د کبله په الله ﷺ باندې د مغلول الید نوم ږدي او دلته څرګندېږي چې د روزۍ د تنګسې سبب د همدوی د خپلو لاسونو محصول دی.

#### د مطلب خلاصه

يعني تر اوسه پورې خو د توبې دروازه نه ده تړلې شوې، که اهل الکتاب په صحيحو معناوو

کښې ايمان راوړي نو مونږ به ترې هم ګناهونه ورژوو او پخوانيو سپکو سپورو خبرو ته به يې ونه ګورو او هم به يې د لعنت څخه خلاص کړو او جنتونو ته به يې ورداخل کړو.

همدارنګه که دوی په ټولو کتابونو باندې رښتياني ايمان راوړي او ټول کتابونه په پښو باندې ودروي نو د روزۍ تنګسه به ترې الله ﷺ پورته کړي او د سر څخه تر پښو پورې به يې په نعمتونو کښې پټ کړي چې د اسمانه به پرې راورېږي او د ځمکې څخه به ورته راخوټېږي.

مګر د اهل الکتابو یوازې یو ټولګی په اسلامي معتدله لاره باندې روان دی او اکثریت یې خپلو بدو کارونو او پوچو خبرو ته ادامه ورکوي، او نه غواړي چې د الله د لعنت څخه خپل ځانونه بچ کړي، که نه نو مونږ خو دوی ته د خلاصون لاره واضحه وښودله.

#### توضيحات

۱\_د ﴿ أَقَامُواْ ٱلتَّوْرَانَةَ ﴾ كلمه د "إقامَة" څخه اخستله شوې ده، د يو شي اقامه (په پښو ودرول) د دې څخه عبارت دي چې ټول حقوق يې په علم او عمل سره پوره كړى شي(۱).

نو په دې مقام کښې يې د معني حاصل داسې کېږي: که چېرې اهل الکتاب تورات، انجيل او بالآخره قرآن کريم (چې ټولو خلکو ته نازل شوي دي او د ټولو د جملې څخه دوي هم دي) عقيدة او عملاً په پښو ودروي نو الله ﷺ به ورباندې د دنيا او آخرت نعمتونه ورنازل کړي.

#### سوال جواب

۲ که څوک وايي چې: تورات او انجيل خو په قرآن کريم سره منسوخ کړی شوي دي، ايا اوس
 هم د اهل الکتابو څخه د هغو د تعميل غوښتنه کېږي؟

مونږ وايو چې: د قرآن کريم د حقوقو پوره کول د تورات او انجيل د حقوقو پوره کول هم دي، چې دا د هغو دواړو مهيمن (څارونکي) دي او هغه دواړه په ده باندې بشارت ورکوونکي دي.

نو که اهل الکتاب واقعًا په خپلو کتابونو باندې حقیقي ایمان راوړي او تحریفات د نظره وغورزوي نو ضرور به د قرآن کریم حقوق هم پوره کړي او د عبد الله بن سلام غوندې به په ایمان باندې مشرف شي.

### ایا په دیندارۍ باندې رزق پراخېږي؟

۳\_د ذکر شوي ايت شريف څخه څرګندېږي چې د الله اطاعت او فرمانداري د روزۍ د پراخه کېدلو يو سبب دي. لاندې تائيدات هم ولولئ:

الف: الله عَدْ فرمايي چي: ﴿ وَمَن يَتَقِ اللهَ عَجْعَل لَهُ مَخْرَجًا ﴿ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَبِبُ ﴾ [الطلاق: ٢، ٣] يعني: او هر څوک چي د الله عَدْ څخه دارېږي ده لره به د (غمونو څخه) د وتلو څه چاره

of a low lett on the

د په په په د داسې طرف څخه به روزي ورکړي چې (د هغه طرف څخه به يې لا) ګومان هم نه وي. ب: همدارنگه نبي كريم ﷺ په يوه اوږده حديث كښې فرمايي چې: «وَإِنَّ الرَّجُلَ لَيُحْرَمُ الرِّزْقَ بالدُّنْبِ يُصِيبُهُ»(۱) يعني: او يقينًا سړى خامخا د روزۍ څخه د ګناه په سبب محرومېږي چې ورته اصابت وکری.

۴\_ که څوک وايي چې د ذکر شوي تفصيل نتيجه دا راوځي چې بايد دينداره خلک هيڅکله د روزۍ د تنګۍ سره مخامخ نه شي، حال دا چې ډېر تقوي داران په ګېډه باندې ماړه نه دي؟ مُون وايو چې: په ايت شريف کښې مطلب دا دې چې په چا باندې چې الله ﷺ د عصيان او بې دينۍ د کبله روزي تنګه کړې وي، لکه چې په يهودانو باندې يې د همدې کبله تنګي وروستلې وه، نو هغه تنګي به په ديندارۍ سره الله گڼ په پراخۍ باندې بدله کړي، اما هغه تنګي چې د بل حکمت غوښتنه وي لکه د الله ﷺ په وړاندې د درجو پورته کيدل يا په امتحان کښې واقع کول نو دا ډول تنګي نه د ديندارۍ سره څه منافات لري او نه يې الله على په پراخۍ باندې د بدلولو څه وعده کړې ده.

#### اقتصاد څه معنی؟

۵\_د ﴿ مُقْتَصِدَةٌ ﴾ كلمه د اقتصاد څخه اشتقاقه شوې ده، اقتصاد داسې تللو ته وايي چي د دوه شیانو په منځکښې صورت ونیسي، نو د طرفینو په اعتبار سره لاندې دوه ډولونه لري (۲۰ ج

الف: هغه اقتصاد چې يو طرف يې ښه وي او بل طرف يې ناكاره وي لكه چې څوك د عدل او ظلم په منځ کښې ميانه روي اختياره کړي يعنې داسې کار وکړي چې نه سوچه عدل وي او نه سوچه

ب: هغه اقتصاد چې دواړه طرفونه يې ناكاره وي لكه "جَوَادَة" چې يو طرف يې بخل دى او بل طرف يي اسراف دي، همدې ډول ته د افراط او تفريط په منځ کښې اعتدال هم وايي. په دې مقام کښې همدغه ډول مطلب دی.

نو د معني حاصل يې داسې کېږي چې د اهل الکتابو صرف يو ډله نه د نصاراوو په شان افراط کوي چې عیسي نیم ته د معبودیت لقب ورکوي او نه د یهودانو په څېر تفریط کوي چې د پيغمبرانو په وژلو باندې صرفه نه کوي، دغه ډله عبد الله بن سلام او د ده ملګري دي. ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَّبِّكَ وَإِن لَّمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ، وَٱللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمُ ٱلْكَنفِرِينَ ٢٠٠٠

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه ص۲۹۱

<sup>(</sup>۲) مفردات الراغب ص۲۱۹

[۶۷] ای لېږلی شویدا هغه شی (خلکو ته) ورسوه چې تاته د خپل رب د طرفه درنازل کړی شوی دی، او که ته (دا) فعل ونه کړې نو تا به د خپل رب پیغام نه وي رسولی (او خپله وظیفه به دې نه وي انجامه کړې). او الله څخ دې (د ټولو) خلکو څخه ساتي.

يقينًا الله على كافر قوم ته هدايت نه كوي (حُكه دوى حق پسى نه كرخي).

#### شان نزول

په همدې هکله څه نور شان نزولونه هم مفسرينو کرامو ليکلي دي<sup>۲۱</sup>، خو مونږ د اوږدوالي د کبله رانقل نه کړه.

#### د مطلب خلاصه

څرنګه چې په وړاندېنيو ايتونو کښې د اهل الکتابو په باره کښې ډېرې ځيږې خبرې نازلې شوې دي چې دوی مفسدان او بدکاران دي، نو څه لرې نه ده چې د دوې په فکر کښې ورغلي وي چې که مونږ څه تهديد څرګند کړو نو نبي کريم چ به زمونږ په باره کښې څه ايتونه د ډار د کبله پټ کړي، نو الله چ خپل پيغمبر چ په کامل تبليغ باندې مکلف کړ، او دوی يې په غوږ باندې ووهل چې ذکر شوی خيال د مغزو څخه وباسي.

يعنې: ای پيغمبره! د خپلې وظيفې انجامولو ته په کامله توګه ادامه ورکړه، ستا ساتونکی الله څه دی، نه درباندې د پيريانو زور رسېږي او نه د بنيادمانو، ستا دښمنان دې دا خيال ونه کړي چې تا به د منځه يووړلي شي.

که بالفرض ته د تبلیغ دنده انجامه نه کړې او لږ قصور درڅخه پکښې واقع شي نو ته به داسې وګڼل شي لکه چې بالکل دې خپلې دندې ته شا کړې وي چې دا کار ستا د شان سره هیڅ مناسب نه دی.

پاتې شو د خلکو منل او نه منل، نو دا ستا کار نه دی الله کې ډېر ښه پوهېږي چې څوک د هدایت وړ دی او څوک یې وړ نه دی، د همدې کبله عنادي کافرانو ته هدایت نه کوي چې د هدایت استعداد یې د لاسه ورکړي دي.

Many by Jacay 181

(7) Suche Hilliam on 712

<sup>(</sup>١) جامع الترمذي ج٢ ص١٣٥

Marsh with

("1 - 1 was by YAI

(4) Riem Many - Vole -

١\_ لكه څنګه چې نبي كريم ﷺ ته الله ﷺ امر كړى وه چې ټول شريعت خلكو ته ورسوه چې ته د همدي كار دپاره استولى شوى يي، نو الحمد لله نبي كريم ﷺ په ډېره زياته امانتداري سره خپله وظيفه انجام كړه. د ښه وضاحت دپاره لاندې دوه احاديث ولولئ.

الف نبي كريم ﷺ د هجرت په لسم كال د حجة الوداع په موقع تقريبًا په خپلو څلوېښتو زرو صحابه وو كرامو ﴿ (١٠ كَسِي غَرِ وكر چي: «أَلَا هَلْ بَلَّغْتُ ؟ قَالُوا: نَعَمْ!» يعني: اي صحابه وو! ايا ما تاسو ته د الله ﷺ ټول شريعت رسولي دي؟، ټولو په يوه خوله وويلې چې: هو!، بيا نبي کريم ﷺ وويلي چي: «اللَّهُمَّ اشْهَدْ فَلْيُبَلِّعْ الشَّاهِدُ الْغَائِبَ»(٢) اي الله! ته شاهد اوسه چي ما ستا ټول شريعت خلکو ته رسولي دي چې ټول ورباندې اقرار کوي، نو څوک چې دلته حاضر دي هغه دې غائب سړي ته ورسوي چې ترقيامته پورې زما ټول اُمت شاهدان جوړ شي چې ما ټول شريعت رسولي دي او هيڅ شي مي پټ نه دی پرېښې

ب: بي بي عائشتْه (أُم المؤمنين رَضَ فَهِ ) وايي چي «مَنْ حَدَّتُكَ أَنَّ مُحَمَّدًا ﴿ كَتَمَ شَيْنًا مِمَّا أُنْزِلَ عَلَيْهِ فَقَدْ كَذَبَ وَاللهُ يَقُولُ: ﴿ يَا أَيُّهَا الرُّسُولُ بَلِغُ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ ﴾ الْآيَةَ» " يعني: هر حُوك چي درته ووايي چي نبي کريم ﷺ د هغه شي څخه چې په ده ﷺ باندې ورنازل شوي وه څه شي پټ کړي دي (او خلکو ته يې نه دى رسولي، نو بي شكه چې هغه دروغ وايي حال دا چې الله ﷺ فرمايي: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلرَّسُولُ بَلِّغْ مَآ عروا أف يجرا + الل عبوالة ١١٧ بعن الوخام عا صرور ب أنزلَ إِلَيْكَ ﴾ تر آخره پوري. روافض دروغ وایی

۲\_ روافض (چې د شيعه ګانو څخه يوه ډله ده) وايي چې نبي کريم پر په تقيه باندې عمل کړي دي او ټول شريعت يې خلكو ته نه دي بيان كړي او د صحابه كرامو 🚜 څخه دارېده (۱۴، ته به وايي چې دوی د علي 🐞 خلافت ته اشاره کوي چې الله ﷺ ورته امر کړې وه چې اعلان يې کړه خو نبي كريم ﷺ د حجة الوداع په خطبه كښى د ډاره اعلان نه كړ، العياد بالله من هذا الإفتراء په دې مقام کښې که څوک اوږد تحقيق غواړي نو ځينو تفاسيرو ته دې مراجعه وکړي<sup>(۵)</sup> چې ښه پوره شرحه يې ورکړې ده.

الله ﷺ خپل تضمين پوره كر ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

٣ ـ كوم تضمين چې الله گاد خپل پيغمبر گرد حفاظت په هكله كړي وه هغه تضمين يې ترسره نه ياست ار څو چې تاسر ټورات په وايما زياد سمل سره و دردي او

<sup>(</sup>١) تغسير القاسسي ج۶ ص٢٨۶

<sup>(</sup>٢) صعيع البخاري ج١ ص٢٣٥

<sup>(</sup>٢) صعيع البخاري ح٢ ص٤٤٤

<sup>(4)</sup> تفسير المنادع و ٣٤٤؛ تفسير القرطبي ج٤ ص٢٤٣

<sup>(</sup>۵) دوح السعاني ج۶ ص۱۹۳\_ ۱۹۹

د پخت الله (۱) کړ چې په بې شمېره مواقعو کښې ورته کافرانو قصد کړی وه چې د منځه يې يوسي (او تروريي کړي مګر په هیڅ ځای کښې کامیاب نه شوه. ځینو مفسرینو کرامو د سوء قصد ځینې ځایونه ليکلي دي(١)، که څوک يې د لوستلو شوق لري نو هلته دې مراجعه وکړي.

## سوال جواب من المان ا

۴\_ که څوک وايي چې: د نبي کريم رخم مبارک غاښ د احد په غزا کښې شهيد شو او مبارک من يې زخمي شو، ايا دا د حفاظت په تضمين کښې شامل نه وه؟

الف: ذكر شوى ايت د احد د غزا څخه وروسته نازل شوى دى ٢٠٠٠.

ب: مگر مونږ ته داسې ښکاري چې الله على صرف د ترور (وژلو) تضمين کړي وه او هغه يي ترسره کړ، اما د وژلو څخه راښکته خو په نبي کريم ﷺ باندې د کافرانو د لاسه د زخمي کېدلو څخه ډېر درانه غمونه ورغلي دي لکه چې په بي بي عائشي رمزين پورې يې د دروغو تهمت وتاړه، ايا دا د زخمي کېدلو څخه کم وه؟

لنډه دا چې الله ﷺ د ترور (وژلو) څخه په غير د نورو غمونو او دردونو تضمين نه دې کړي لاندى وضاحت ولولئ:

اول: الله على فرمايي چې: ﴿ وَلَتَسْمَعُنَ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَنَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ أَذَّكَ كَثِيرًا ﴾ [آل عمران: ١٨۶] يعني: او خامخا ضرور به د هغو خلكو څخه چي ستاسو څخه وړاندې کتاب ورکړی شوی دی او د هغو خلکو څخه هم چې هغوی (د الله ﷺ سره شریک الرځوي)، ډېر اذيتونه واورئ.

دوهم: نبي كريم رضي اللي دي چي: «عِظمُ الْجَزَاءِ مَعَ عِظمِ الْبَلَاءِ»(٢) د اجر لويوالي د بلاء (مشقت) د لويوالي سره تړلی دی. د همدې کبله په نبي کريم 🏂 باندې زښت ډېر مصيبتونه ورغلي دي. ﴿ قُلْ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِتَابِ لَسْتُمْ عَلَىٰ شَيْءٍ حَتَّىٰ تُقِيمُوا ٱلتَّوْرَانةَ وَٱلْإِنجِيلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن زَيْكُمْ ۚ وَلَيَزِيدَ نَ كَثِيرًا مِنْهُم مَّآ أَنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَبِكَ طُغْيَننَا وَكُفْراً فَلَا تَأْسَ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَنفِرِينَ ٢ the set was a way

[۶۸] (اي پيغمبره) ووايه چې: اي اهل الكتابو؛ تاسو په هيڅ شي (اعتمادي دين) باندې نه ياست ترڅو چې تاسو تورات په رايمان او عمل) سره ودروئ، او انجيل هم او ربالآخره) هغه شي

( ) the good of a few the many of the good of

All the thinks a beginning the

<sup>(</sup>۱) تفسير القاسمي ج۶ ص۲۹۲

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ج١٢ ص٥٠

<sup>(</sup>۲) سنن ابن ماجه ص۲۹۲

ر پوپ الله (۱) رقرآن کريم) هم چې تاسو ته (په دې زمانه کښې) د خپل رب د پلوه درنازل کړی شوی دی. او (مگر په ياد ولره چې) د دوى څخه ډېرو كسانو ته به خامخا هرو مرو هغه شي (قرآن كريم) چې تانه د خپل رب د پلوه درنازل کړي شوي دي سرکشي او کفر اضافه کړي راو ايمان به پرې رانه وړي)، نو ته په کافر قوم باندې مه غمژن کېږه (چې کاشکې د اوره يې نجات موندلي وي).

## ارتباط، د مطلب خلاصه او توضيحات

١\_ په وړاندې ايت کښې الله ﷺ د نبي کريم ﷺ د حفاظت تضمين وکړ او په دې ايت کښې يې ورته توصیه وکړه چې بالکل په صافه لهجه باندې اهل الکتابو ته ووایه چې ترڅو تاسو په قرآن کریم باندی ایمان رانه وړئ ترهغه ستاسو دین هیڅ شي نه دي.یا په بل عبارت تاسو بي دینه یاست، دا خبره به دوی ته دېر زور ورکړي او ډېره سخته به ورباندې تمامه شي، بالآخره طغيان او عداوت به يي لا قوي شي خو پام كوه چې ترې ونه ډار شي، ستا په باره كښې يې هيڅ شي د لاسه نه كېږي.

٢\_ په [المائدة: 89] ايت كښي همدا مضمون اهل الكتابو ته د غياب په لهجه وړاندې شوى وه چې که دوی په ټولو کتابونو باندې عقیده وکړي (لکه چې مونږیې ورباندې کوو) نو د روزۍ تنګی به يي په پراخۍ بدله شي. او دلته همدا مضمون ورته د خطاب په توګه وړاندې کېږي چې څکه تاسو ته د خوشالۍ موندلو دپاره په قرآن باندې بلکې په ټولو کتابونو باندې ايمان راوړل ضروري دي چې فعلا ستاسو دين هيڅ شي دي او په هيڅ درد باندې نه دوا کېږي.

# ماری دی در استان می قرآن کریم چا ته نازل شوی دی؟

٣\_ قرآن کريم په دې اعتبار سره نبي کريم ﷺ ته نازل شوی دی چې خاص همده ﷺ ته جبرائيل امین علی وحی کړی دی، او پد دې اعتبار سره مومنانو ته نازل شوی دی چې دوی پرې ایمان راوړی دى او بالآخره په دې اعتبار سره ټولو خلكو ته عمومًا او اهل الكتابو ته خصوصًا نازل كړى شوى

دى چې د منحرفو عقائدو څخه حقى عقيدې او حقى لارې ته يې رابلي. نو ځکه په وړاندېني ايت شريف کښې د قرآن کريم د نزول اضافت يو ځل اهل الکتابو ته وکړي

شو او بل ځل نبي کريم ﷺ ته وکړي شو.

۴\_د ﴿ فَلَا تَأْسَ ﴾ څخه مطلب دا دی چې دومره د کافرانو په انحراف باندې مه غمژن کېږه چې په خپل ځان باندې يې بوج کړې او ژوند دې ورباندې تريخ شي، که نه نو د څه اندازه غم څخه خو خلاصی نشته.

همدا موضوع الله على په بل ځاى كښې ډېره ښه واضحه كړې ده چې: ﴿ لَعَلَّكَ بَيْخِعٌ نَفْسَكَ أَلَّا يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [الشعراء: ٣] يعني: شايد چې ته د خپل ځان وژونكى وګرڅې چې دوى مومنان نه جوړېږي (خو دا کار مه کوه). ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلصَّبِئُونَ وَٱلنَّصَرَىٰ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْاَخِرِ وَعَمِلَ صَلِحًا فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ ﴾

[۶۹] یقینًا هغه کسان چې ایمان یې راوړی دی او هغه کسان چې په یهودیت کښې داخل دي او (بالآخره) صابیان او نصارا چې په الله گ باندې او په وروستنۍ ورځې باندې (په صحیحو معناوو کښې) ایمان راوړي او صالح عمل وکړي، نو نه په دوی باندې ډار شته او نه به دوی غمژن شي.

ارتباط او توضيحات

۱\_په وړاندې ایت شریف کښې یوازې اهل الکتابو ته خطاب شوی وه چې ستاسو دین هیڅ شی دی او په دې ایت کښې اشاره شوې ده چې په نني عصر کښې د محمدي شریعت څخه په غیر نور ټول شریعتونه لا شی دي او څه په درد نه خوري. او هم اشاره شوې ده چې د توبې دروازه د ټولو طائفو په مخ خلاصه ده چې د خپلو مزخرفو عقائدو څخه د اسلام مستقیمې عقیدې ته راتاو شي او آخرت او دنیا دواړه وګټي.

۲\_ دا دوهم ځل دی چې الله گ د ټولو ادیانو خاوندانو ته د نجات لاره وښودله، اول ځل یې په [البقرة: ۶۲] ایت شریف کښې او دوهم ځل په همدې ایت شریف کښې چې اوس د بحث لاندې دی، مونږ لله الحمد هلته مناسب تحلیل کړی دی چې دلته یې بیا تکرارول ضرور نه مینو.

#### د عربیت یوه قاعده

۳\_د عربیت د قوانینو په مقتضی باید چې د ﴿ وَٱلصَّنِئُونَ ﴾ کَلمه وَالصَّابِئِينَ نازله شوې وی مگر الله گ د غسې نازله نه کړه ترڅو ټول لوستونکي دې خبرې ته متوجه کړي چې د توبې قبول یوازې په اهل الکتابو پورې خاص نه دی بلکې د هر دین پیروان چې خپل باطل دین پرېږدي او په اسلام باندې عقیده وکړي نو هغوی ټولو ته ذکره شوې وعده شامله ده.

نو په ذکر شوي تحليل باندې په ﴿ وَٱلصَّبِوُنَ ﴾ کلمه کښې يوازې لفظي تغير راغلی دی، اما په معنی کښې د خپلو معطوفاتو سره څه توپير نه لري، زمونږ د همدې نظير پوره شرحه د [النساء: ١٥٢] ايت لاندې تېره شوې ده، ولله الحمد والشکر والنعمة.

اما خينو مفسرينو كرامو پكښى غير متبادر د تقديم او تاخير او هم د حذف الترام كړى دى چى صورت يې داسى راوځي ١٠٠٠ إِنَّ الَّدِينَ آمَنُوا وَالَّدِينَ هَادُوا وَالنَّصَارَى مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَلُونَ، وَالصَّائِلُونَ كَذَلِكَ .

ا مگر زمون په تحلیل باندې نه د خلاف التبادر ارتکاب شته او نه د معنی په فهم کښې څه تعقید وجود لري.

temporing of the water

﴿ لَقَدْ أَخَذْنَا مِيثَنَى بَنِي إِسْرَءِيلَ وَأَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ رُسُلًا كُمَّا جَآءَهُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهْوَىٰ أَنفُسُهُمْ فَرِيقًا كَذَّبُواْ وَفَرِيقًا يَقْتُلُونَ ﴿ وَحَسِبُواْ أَلَّا تَكُونَ فِئْنَةٌ فَعَمُواْ وَصَمُّواْ ثُمَّ تَابَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ ثُمَّ عَمُواْ وَصَمُّواْ كَثِيرٌ مِنْهُمْ وَٱللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا as a serie removal of left sector for many a left blood د المعاصر عدم بدكانا عود غود ملك عا على بدد الله المامية دغر روندا

[۷۰] بې شکه مونږ د بني اسرائيلو څخه کلک عهد اخستې وه او دوی ته مو ډېر رسولان وراستولي وه، (خو) هر کله په چې دوي ته يو پيغمبر د هغې شي سره ورغي چې د دوي نفسونو به نه خوښاوه (نو د هغه څخه په يې انکار وکړ نو د همدې کېله) دوی يوې ډلې (پيغمبرانو) ته د دروغو نسبت وكر او يوه دله وژني (ووژل).

. ١٧١] او دوى محومان وكر چي رد پيغمبرانو په تكذيب او قتل باندې به، څه فتنه موجوده نه شي سره) رجوع وکړه (چې مصيبت يې ترې اوچت کړ او توبه يې ورته قبوله کړه مګر) دوی يعنې د دوی اكثره خلك بيا رانده او كانه شوه. او الله ﷺ په هغه شي باندې چې دوي يې كوي بينا دى ...

په وړاندې ایتونو کښې اهل الکتابو ته واضحه شوې وه چې ستاسو دین هیڅ شي نه دي، تاسو ته نجات نه شي درکولي، په دې ايتونو کښې د ذکرې شوې څېرې اثبات شوي دي چې که رښتيا دوي په خپل حق دين باندې ولاړ وي نو پيغمبران به يې ولې وژلي؟ او هم به دوي ته د زمانو په دوران كښې ولي ډول ډول مصيبتونه رسېدلى؟ نو په دوي باندې ډېر زيات غمرن كېدل نه دي په كار.

غه و د و او څه مصانب ورېاندې نارل **هښکاخ بېللېنې ع**ې د دېر وادمانو په اول سر کېږو د پيغمبر الم الم يعنى: اي پيغمبره؛ اهل الكتاب (بني اسرائيل) په يوه وخت كښې هم په خپل دين باندي ولار نه دي پاتي شوي او نه يې د خپلو تعهداتو څه پروا کړې ده، که نه نو مونږ خو د دوی څخه تعهدات اخستي دي او د تعهداتو د تعميل دپاره مو وخت په وخت دېر پيغمبران وراستولي دي ترڅو وخت په وخت د دوی لاس نیوی وکړي او د انجراف مخدیې ونیسي سود د دوی لاس نیوی وکړي او د انجراف مخدیې ونیسي

۲\_ مګر هر کله چې دوې ته زمونې پيغمبر ورغلی دی او شريعت يې وروړی دی البته هغه شریعت چې د دوی د خواهشاتو سره به یې سمون نه خوړ، د هغه په مقابل کښې یې قیام کړی دی چې په نتيجه کښې يې د چا يوازې تکذيب کړې دې او څوک يې لا وژلي هم دي اما د دې سره سره به يې ګومان کاوه چې څه فتنه به واقع نه شي او الله څخ به ورباندې د جرائمو په سبب څه مصيبت نازل نه کړي. يا په بل عبارت دوى ته به نه د پيغمبر تر تکذيب چندان ګناه ښکارېده او نه به ورته د

هغه وژلو چندان اهميت درلود، چې د الله شخخه ډار شوي وي او دغسې کارونو ته يې لاسوندند اچولي، بلکي ړانده او کاڼه به وګرڅېده

نو د دوی (بني اسرائيلي) د راويښولو دپاره به الله د ورباندې څه مصيبت نازل کړ ترڅو دوي په

خپله ګناه باندې پښيمانه شي او بل ځل دغسې کار ته اقدام ونه کړي.

سره رجوع وکړه او مصيبت به يې ترې پورته کړ ، بيا به د اول ځل په څېر په حقائقو باندې ډانده شوه سره رجوع وکړه او مصيبت به يې ترې پورته کړ ، بيا به د اول ځل په څېر په حقائقو باندې ډانده شوه او د نصائحو څخه به کاڼه جوړ شوه ، بلکې دا ځل به د اول څخه د دغو ډوندو او کڼو ډله ښه زياته وه ، تا به ويل چې په دوى باندې هيڅکله مصيبت نه دى ورنازل شوى ، خو دا ځل به پرې د الله څه د پلوه داسې مصيبت ورنازل شو چې د قيامت د ورځې پورې به پکښې پټ وي او د خلاصون چاره به ترې ونه ګوري . او دا ځکه چې الله څه د دوى په اعمالو باندې بينا دى ، که بل ځل پرې انعام وکړې نو بيا به خپل سابقه عادت ته ورتاو شي.

4\_ لنډه دا چې (بني اسرائيل) يهود دي او که نصارا د خپل دين پاپند نه دي او نه يې خپل دين پاپند نه دي او نه يې خپل دين په پښو باندي ودرولي دی، د همدې کبله قرآن کريم نه مني او ستا اطاعت ته غاړه نه ږدي او که ستا په وژلو باندې يې وسه وشي هم صرفه به پرې ونه کړي، نو بيا څه ضرور دی چې ته د دوی په کفر باندې دومره زيات غمژن کېږي.

#### توضيحات

۱\_ د ذکرو شوو ایتونو څخه څرګندېږي چې بني اسرائیل دوه ځله ړانده او کاڼه ګرځېدلي دي. اما مفسرینو کرامو په دغو دواړو وارونو کښي څو تفسیرونه کړي دی. مثلًا:

الف: يو ځل ړانده کاڼه شوه او د خوسي عبادت يې وکړ خو الله څخ يې توبه قبوله کړه، دوهم ځل بيا ړانده کاڼه شوه او د الله څخ د رويت رليدلې غوښتنه يې وکړه (۱۰). مګر دا تفسير د کلام د سوق څخه مخالف دی څکه چې خبره په دې کښې راروانه ده چې بني اسرائيلو د موسى هڅ څخه وروسته څه وکړه او څه مصائب ورباندې نازل شوه، د همدې کبله د دغو واقعاتو په اول سر کښې د پيغمبر وژنې ذکر شوی دی، حال دا چې د پيغمبر وژنه خو دوی د موسى هڅ څخه ډېره وروسته پيل کړې وه ورنې ذکر شوی دی، حال دا چې د پيغمبر وژنه خو دوی د موسى هند دی الله څه

ج یو خل دوی رانده کانه شوه او ارمیا عدی بی شهید کی، نو الله که ورباندی بخت نصر با باللیان مسلط کیه چی تقریبًا اویا (۷۰) کاله یی ورباندی حکومت و کی او ډېر د ذلت حالات یې

با از الومان کلوه چې که اغنه به و

hit a too dividi alife tis

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج١٢ ص٥٨

ورباندې وروستل، بيا دوی بيت المقدس ته بوتلل شوه او هلته يې د خوشالۍ استوګنه پيل کړه نو الله على د دوى د هدايت دپاره ډير پيغمبران ورواستول لکه حزقيال على حتى د ټولو په آخر کښې عیسی عید ورغی، مگر دا ځل بیا دوی رانده کاڼه شوه او د عیسی عید وژلو نیت یی وکړ نو الله على ورباندې رومانيان مسلط کړه او د دوی کورونه يې د خاورو سره برابر کړه، ترڅو چې الله على آخر الزمان پيغمبر مبعوث كړ، مكر اكثريت يي اوس هم په پخواني جهالت باندي پاتي دي

مون ته وروستني دواړه تفسيرونه سره څه منافي نه ښکاري، علاوه په دې د بني اسرائيلو شرارتونه څه لږ نه دي چې څوک يې د شمار لاندې راولي، څه لرې نه ده چې د همدې کبله به الله على يه عامو كلماتو باندى د دوى حال بيان كړى وي چې ټولو جنايتونو ته يې شامل شي.

د عربیت یو قانون

٢\_ په ﴿ ثُمَّ عَمُواْ وَصَّمُواْ كَثِيرٌ مِنْهُمْ ﴾ كښى د 'كثير' كلمه د مخكني مرفوع ضمير څخه د بدلیت په اعتبار سره مرفوع لوستل شوې ده چې که بالفرض د فاعلیت په اعتبار سره مرفوع وي نو د "عَمُوا وَصَمُّوا" په عوض به "عمى وصم" دواړه کلمي مفردې نازلي شوي وي.

مُونُو د 'أَكَلُونِي الْبَرَاغِيثُ' د قبيلي څخه ځكه ونه ګڼله چې دا ډول تعريب قليل دي او د الله ﷺ كلام بايد تر وسي-وسي په قليل او نادر قانون باندې حمل نه كړي شي.

﴿ لَقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِيرَ - قَالُواْ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ ٱبِّنُ مَرْيَمَ وَقَالَ ٱلْمَسِيحُ يَعْبَنِي إِسْرَءِيلَ آعْبُدُواْ ٱللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ ۚ إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَنِهُ ٱلنَّارُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ١ لَّقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ ٱللَّهَ ثَالِثُ ثَلَنْتُوْ وَمَا مِنْ إِلَنِهِ إِلَّا إِلَنَّهُ وَاحِدٌ ۚ وَإِن لَّمْ يَنتَهُواْ عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمَسَّنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴿ أَفَلَا يَتُوبُونَ إِلَى ٱللَّهِ وَيَسْتَغْفِرُونَهُ ۚ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ مَّا ٱلْمُسِيحُ ٱبْنُ مَرْيَمَ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ وَأُمُّهُ, صِدِيقَةٌ كَانَا يَأْكُلُانِ ٱلطُّعَامُ ٱنظُرْ كَيْفَ نُبَيِّنُ لَهُمُ ٱلْآيَٰسِ ثُمَّ ٱنظُرْ أَذَّ يُؤْفَكُونَ ٥ قُلْ أَتَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا عَ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>۱) تفسير القاسمي ج۶ ص ۲۱۱

بې شکه شان دا دی چې هرڅوک د الله څخ سره شریک و دروي نو یقینا الله چې په هغه باندې جنت حرام کړی دی، او د استوګنې ځای یې اور (دوزخ) دی او ظالمانو ته هیڅ کومک کوونکی نشته ا

[۷۳] بې شکه هغه کسان کافران شوي دي چې وايي: يقينًا الله الله د درېوو (معبودانو) درېيم (معبود) دی د دی (چې الله الله دی).

او که دوی د هغې وينا څخه منعه نه شي چې دوی يې وايي، نو ضرور خامخا به هغو کسانو ته دردناک عذاب ورسېږي چې د دوی د جملې څخه کافر شوي دي.

[۷۴] ایا نو دوی الله که ته په پښېمانۍ سره نه ورتاوېږي او د ده که څخه بښنه نه غواړي. او الله که بښنه نه غواړي. او الله که بښونکي راو) مهربان دي.

[۷۵] المسیح بن مریم (عیسی الله) نه دی مګر پیغمبر دی، یقینًا د ده الله څخه وړاندې ډېر پیغمبران تېر شوي دي او د ده مور (بي بي مریمه رنه هم) صدیقه (ډېره رښتینې) وه، دوی دواړه وه چې خوراکونه یې خواړه (او انساني عادات یې درلوده).

(ای پیغمبره!) ته وګوره چې دوی (کافرانو) ته مونږ خپل ایتونه څومره واضحه بیانوو، بیا وګوره چې کوم طرف ته دوی اړول کېږي

ُ [۷۶] (ورته) ووايه چې ايا تاسو د الله څخه په غير د داسې شي عبادت کوئ چې تاسو لره نه د ضرر رسولو توان لري او نه (درته) څه ګټه (رسولي شي)، او الله څه همدې څه اورېدونکي (او) د علم والا دي

#### ارتباطونه

يا په بل عبارت: هلته يې په عهد ماتونې کښې د تفريط مثالونه ښودلي شوي وه او دلته يې پکښې د افراط مثالونه ښودل کېږي.

۲\_ هلته واضحه شوی وه چې هغوی د هدایت په ورتلو سره څو کرته ړانده او کاڼه شوه، او دلته یې یو مثال ښودلی شوی دی چې دوی ته د عیسی هی هدایت ورغی خو دوی پرې دومره ړانده او کاڼه شوه چې حتی پخپله عیسی هی ته یې هم د معبود لقب ورکړ، حال دا چې هغه به ورته په چیغو خارې وهلې چې زما عبادت مه کوئ زما د معبود رالله چې عبادت وکړئ.

#### د مطلب خلاصه

په توګه د دوی د دوه وو ډلو عقائد ورته په لاندې ډول واضحه کړه:

الف: د نصاراوو يوه ډله د دې افراط د کبله کافره شوې ده چې دوی وايي يقينا الله که همدغه عيسی الله دی بل څوک نه دی، حال دا چې عيسی الله دوی ته په پوره څرګندو عبارتونو کښې د معبوديت څخه خپله بېزاري اعلانه کړې وه چې ای بني اسرائلو! يوازې د الله څه عبادت وکړی چې زما رب هم دی او ستاسو رب هم دی، او همدی څه د عبادت مستحق او لائق دی او بس.

هرڅوک چې د همدغې عقیدې څخه افراط وکړي او په عبادت کښې د الله د سره بل څوک شریک کړي نو په هغه باندې الله د جنت حرام کړی دی او د اوسېدانې ځای یې ورته دوزخ ټاکلی دی چې هیڅوک به یې ترې خلاص نه کړی شي، نو تاسو ته په کار دي چې په ماباندې د معبود ګومان ونه کړئ، زه ستاسو غوندې د الله د بندګانو څخه یو بنده یم چې د رسالت انعام یې راباندې کړی دی، که نه نو زه خو د بندګۍ څخه وتلی نه یم.

ب: او د نصاراوو بلې ډلې افراطي عقيده دا ده چې يقينًا الله څخه د درې معبودانو رالله چې، عيسى الله ، بي بي مريم رضي افراطي څخه يو معبود دى، چې دوى درېواړه د عبادت مستحق دي حال دا دى چې د عبادت مستحق بل هيڅوک نه دى يوازې او يوازې يو الله څخه دى او بس.

دوي ته په کار دي چې د دغې مزخرفي عقيدې او ښکاره کفر څخه لاس واخلي او په توحيد باندې معتقد شي، که ته نو د دردناک عذاب سره به مخامخ شي.

۲\_ ای پیغمبره! اهل الکتاب عجیبه خلک دی چې د توبې دروازه بېرته ده او الله ه هم بښونکی او مهربان دی، خو دوی په خپل کفر باندې کلک دي، نه توبه اوباسي او نه د الله څخه د خپلو جنایتونو بښنه غواړي، که بالفرض دوی دا کار وکړي، نو الله څخ به يې هم توبه قبوله کړي او هم به د پخوانيو ګناهونو څخه ورتبرشي، او د خپلو دوستانو په قطار کښې به يې ودروي.

٣\_ اى پيغمبره! اهل الكتاب چتى په چتى په خپلو باطلو عقائدو باندې كلك دي، دوى كولى شي چې لږ څه دقت وكړي نو په خپلو خطاوو باندې به پوه شي. او دا ځكه چې:

سي چې د حد ده ده و د پي د و په پخو او د ده څخه پخوا ډېر الله الله يو پيغمبر دی او د ده څخه پخوا ډېر الله الله عيسی الله خو بل څوک نه دی مګر د الله الله يو پيغمبران وی نو اهل الکتابو ته په پيغمبران تېر شوي دي، نو که بالفرض پيغمبري د معبوديت څخه عبارت وی نو اهل الکتابو ته په کار وه چې ټولو پيغمبران د الله الله محبوب کار وه چې ټولو پيغمبرانو ته يې نوموړی لقب ورکړي دي،ايا د يو پيغمبر په لاس د خارق العاده بندګان دي او ټولو ته يې ډول-ډول معجزات ورکړي دي،ايا د يو پيغمبر په لاس د خارق العاده څرګندېدل د معبوديت معني ورکوي؟

ب: برسېره په دې د عیسی الله خو مور معلومه ده چې صدیقه بي بي ده، ایا معبود هم مور ب برسېره په دې د عیسی الله خو مور معلومه ته د معبودیت لقب ورکوي، ایا د یوه درلودلی شي؟ همدارنګه دوی بې ځایه بي بي مریمې ته د معبودیت لقب ورکوي، ایا د یوه پیغمبر مور جوړېدل د معبودیت غوښتنه کوي؟ که بالفرض دغسې وی نو پخوانیو ټولو پیغمبرانو پیغمبر مور جوړېدل د معبودیت غوښتنه کوي؟ که بالفرض دغسې وی نو پخوانیو ټولو پیغمبرانو پیغمبر مور جوړېدل د معبودیت غوښتنه کوي؟ که بالفرض دغسې وی نو پخوانیو ټولو پیغمبرانو پیغمبر مور جوړېدل د معبودیت غوښتنه کوي؟ که بالفرض دغسې وی نو پخوانیو ټولو پیغمبرانو پیغمبر مور جوړېدل د معبودیت غوښتنه کوي؟ که بالفرض دغسې وی نو پخوانیو ټولو پیغمبرانو پیغمبر مور جوړېدل د معبودیت غوښتنه کوي؟ که بالفرض دغسې وی نو پخوانیو ټولو پیغمبرانو پیغمبر مور جوړېدل د معبودیت غوښتنه کوي؟ که بالفرض دغسې وی نو پخوانیو ټولو پیغمبرانو پیغمبر مور جوړېدل د معبودیت غوښتنه کوي؟ که بالفرض دغسې وی نو پخوانیو ټولو پیغمبرانو پیغمبران

لقب نه دی ورکړی؟ نو ای اهل الکتابو ا تاسو هغوی ولی د معبودانو په نامه نه یادوی؟.

ج. عیسی الله او هم د ده مور (بي بي مریمي رنهای) خو خوړو او څښلو ته ضرورت درلود
 چې په دې باندې پخپله اهل الکتاب هم قائل دي، نو انصافًا ووایاست چې هغه څوک معبود
 کېدلی شي چې خوراک او څښاک ته اړتیا لري او د خوراک او څښاک ټول لوازم ورباندې
 تېرېږي راتیریږي؟.

نو پوره واضحه ده چې جواب منفي دی، خو د دې سره سره اهل الکتاب خپلې تګلارې ته تغیر نه ورکوي او کلک ورباندې ولاړ دي، ته به وایي چې چا یې په څټ باندې لاس ایښي دی او خوځیدلو راخوځیدلو ته یې نه پرېږدي.

۴\_ بالآخره ای پیغمبره! د اهل الکتابو د تخجیل دپاره یو ځل دا پوښتنه هغوی ته وروړاندې کړه چې ای ساده ګانو! ایا تاسو د الله څخ څخه په غیر د هغه څه عبادت کوئ کوم چې نه ستاسو د ضرر توان لري او نه مو د ګټو او منافعو واکدار دی؟ تاسو لږ څه په خپلو ګرېوانو کښې سرونه ښکته کړئ، دا کار هیڅ باشعوره انسان ته په کار نه دی چې واکدار پرېږدي او ېې واکه ته په سجده باندې سر ښکته کړي.

۵\_ ای پیغمبره! دوی ته ذکره شوې خبره وکړه او نور یې پرېږده، الله د هم اورېدونکی دی او هم
 په هر شي باندې پوه دی، د دوی خبرې او چټیات اوري او په زړونو باندې یې عالم دی، موافقه جزا
 په ورکړي.

#### توضيحات

۱\_په ذکرو شوو ایتونو کښې الله د اهل الکتابو څخه د ﴿ لَقَدْ كَفَرَ اللَّذِيرَ قَالُوٓا ﴾ جمله دوه ځلې حکایت کړه او د دواړو جملو په منځکښې یې عاطف و هم نازل نه کړ ترڅو مونږ پوه کړي چې دا د هغوی د متعددو ډلو حالات دي، هسې نه چې یوه ډله په یو وخت کښې یوه خبره کوي او په بل وخت کښې بله خبره کوي.

#### په ياد ولرئ

۲\_ په ياد ولرئ چې په ايت شريف کښې د نصاراوو د ديندارو خلکو حال بيان شوى دى، اما د دوى په اصطلاح بي دينه خلک خو د هيڅ شي پرواګير نه دي محض په خوله باندې خپل ځانونه عيسويت ته منسوبوي.

همدا نن ۱۵۰ انګرېزانو راديو (BBC) نشر کړه چې د انګلستان د خلکو اکثريت عيسوي مذهبه دی مګر په عملي ساحه کښې يوازې په سلو کښې څلور کسه د مذهب پابند دي، نور ټول خلک خپل ځانونه د هيڅ قيد لاندې نه واقع کوي او په خپله خوښه روان دي.

#### صديق څوک دي؟

٣\_ مونږ د صديق په باره کښې د [النساء: ۶۹] ايت لاندې ښه پوره څېړنه کړې ده چې بيا ليکلو ته يې اړتيا نه ګورو، په دې مقام کښې يوازې همدومره خبره وراضافه کوو چې الله چه بي بي مريمې رضيط ته د "صديقه" لقب ورکړ، نو معلومه شوه چې پيغمبره نه وه او نه په زنانه وو کښې الله چه بله کومه پيغمبره استولې ده، بلکې ټول پيغمبران په نارينه وو کښې تېر شوي دي.

که بالفرض نوموړې بي بي پيغمبره وي (لکه چې ځينې خلک خيال کوي)(۱) نو په کار وه چې د نبيّه القب ورکړي شوي وي، ځکه چې دا د ستاينې او تمجيد مقام دي، چې بايد ډېر لوړ صفت يې ذکر شي.

﴿ قُلْ يَنَا هُلَ ٱلْكِتَبِ لَا تَغَلُّوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ ٱلْحَقِّ وَلَا تَتَبِعُوا أَهْوَا ءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُّوا مِن قَبْلُ وَأَضَلُّوا كَثِيرًا وَضَلُّوا عَن سَوَآءِ ٱلسَّبِيلِ ﴿ ﴾

[۷۷] رای پیغمبره!) ووایه چې: ای اهل الکتابو! په خپل دین کښې د (شرعي حد) څخه ناحقه تجاوز مه کوئ، او د داسې قوم د خواهشاتو پیروي مه کوئ چې (د نن څخه لا) وړاندې بې لارې شوی دی. او ډېر خلک یې بې لارې کړي دي او سمه سیده لاره یې ورکه کړې ده.

### ارتباط يريد و المساودة

په وړاندې ایتونو کښې واضحه شوه چې اهل الکتاب د خپلو مزخرفو عقائدو د اثبات دپاره هیڅ دلیل په لاس کښې نه لري او د دوی د عقائدو د ابطال په باره کښې چې الله گلا څه دلایل نازلوي د هغو رد هم نه شي کولی، نو څه باعث دی چې دوی په باطلو باندې دومره کلک دي؟ په دې ایت کښې د همدې سوال جواب نازل شوی دی چې بل باعث نشته صرف د پخوانیو ګمراهانو ړوند تقلید دی چې په باطلو عقائدو باندې یې کلک کړي دي.

## ميورد و مطلب خلاصة الماسيسة على الماسيسة على الماسيسية الماسية الماسيسية الماسيسية الماسية ال

یعنی: ای پیغمبره! اهل الکتابو ته ووایه چې راشئ په خپل دین کښې د افراط او تفریط په منځکښې متوسطه لاره اختیاره کړئ چې قرآن کریم راوړې ده، او په ناحقه باندې د خپلو پخوانیو د خواهشاتو ړوند تقلید مه کوئ، چې پخوانیو خپله لاره ورکه کړې وه او هرڅومره خلکو چې د هغوی پیروي کړې ده هغوی ټول یې بې لارې کړي دي. ایا تاسو غواړئ چې د نورو محمراهانو په شان تاسې هم محمراهان شئ او سمه سیده لاره پرېږدئ؟ دا خو د عقل د خاوندانو سره مناسب کار نه دی.

<sup>(</sup>١) تفسير القاسمي ج۶ ص٢١٨

#### يادونه

مونږ د [النساء: ۱۷۱] ايت لاندې د "غُلُو" د کلمې تحليل کړی دی چې بيا تحليل ته يې اړتيا نه ګورو، هيله ده چې علاقمندان يو ځل هلته مراجعه وکړي.

﴿ لُعِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ بَنِي إِسْرَءِيلَ عَلَىٰ لِسَانِ دَاوُردَ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ ذَالِكَ بِمَا عَصَواْ وَّكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴿ كَانُواْ لَا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُنكِرٍ فَعَلُوهُ لَلَهُ عَلَيْهِمْ يَتَوَلَّوْنَ آلَانِينَ كَفَرُواْ لَيِغْسَ مَا قَدَّمَتْ لَمُمْ أَنفُهُمْ أَن سَخِطَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي ٱلْعَذَابِ هُمْ خَلِدُونَ ﴿ وَلَوْ لَلِعْسَ مَا قَدَّمَتْ لَمُمْ أَنفُهُمْ أَن سَخِطَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي ٱلْعَذَابِ هُمْ خَلِدُونَ ﴿ وَلَوْ كَانُواْ يُؤْمِنُونَ فَي وَلَوْ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي ٱلْعَذَابِ هُمْ خَلِدُونَ ﴿ وَلَوْ كَانُواْ يُؤْمِنُونَ فَي وَلَوْ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَفِي ٱلْعَذَابِ هُمْ خَلِدُونَ ﴾ وَلَوْ كَثِيمًا وَلَوْ كَانُواْ يُؤْمِنُونَ بِٱللّهِ وَٱلنّهِى وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْهِ مَا ٱتَخَذُوهُمْ أَوْلِيَآءَ وَلَلِكِنَّ كَثِيمًا

## مِّنْهُمْ فَسِفُونَ ﴿

[۷۸] د بني اسرائيلو څخه هغه کسان چې کافران شوي دي د داود علي په ژبه لعنت کړی شوي دي او د عيسي بن مريم علي په ژبه هم (لعنت کړی شوي دي)

دا (لعنتي کېدل) په دې سبب وه چې دوی نافرماني کوله او دوی وه چې د (شرعي حدودو څخه) يې تېرېدنه کوله.

[۷۹] دوی وه چې يو تربله يې د بد عملۍ (منکر) څخه منعه نه کوله چې دوی به کاوه، خامخا بد شي دې هغه چې دوی به کاوه (چې د منکر څه نه منعه کول وه).

[۸۰] رای پیغمبره۱) ته به د دوی (بني اسرائیلو) څخه ډېر کسان وګورې چې هغه کسان به په دوستۍ سره نیسي چې هغوی کافران شوي دي (مشرکان دي)

خامخا بد شی دی کوم چې دوی ته خپلو نفسونو وړاندې استولی دی (هغه دا چې) په دوی باندې (په دنیا کښې) الله کوغضب نازل کړی دی او (د آخرت) په عذاب کښې به همدوی همېشه وي. [۸۱] او که چېرې دوی (بني اسرائیل) وی چې په الله څخ باندې یې (په صحیحو معناوو کښې) ایمان راوړی وی، او په پیغمبر (محمد چ) باندې هم او په هغه شي (قرآن) باندې هم چې ده (پیغمبر) ته ورنازل کړی شوی دی، نو دوی به هغوی (کافران) دوستان نه وی نیولي، مګر د دوی څخه زیات کسان فاسقان دي (د شریعت د چوکاټ څخه وتلي دي)

#### ارتباط

په وړاندې ايت شريف کښې الله و اهل الکتابو ته توصيه کړې وه چې د خپلو اسلافو پيروي

مه کوئ چې هغوي پخپله هم بې لاري وه او نور خلک يې هم بې لارې کړي وه. په دې ايتونو کښې د هغوی د ضلالت او محمراهۍ څو نمونو ته اشاره شوې ده چې حاصل يې داسې را اوځي:

### د مطلب خلاصه

ای پیغمبره! د بني اسرائیلو د اسلافو لاندې څو مثالونه دوی ته وړاندې کړه، شاید چې دوی عبرت واخلي او د هغوي د پيروي څخه څانونه په څنګ کړي. مثالونه دا دي:

١\_ د بني اسرائيلو د اسلافو څخه د داود الله په زمانه کښې بيزواکان جوړ شوي وه چې بحث يې ر [الأعراف: ١٤٣] ايت شريف كښي راروان دي، كه بالفرض دوي په سمه لاره باندې روان وي او د وخت د پیغمبر (داوُد الله) اطاعت یی کړی وی نو ولی به ترې بیزوګان جوړېده او ولی به ورته نوموړي پيغمبر ښېراوي كولى

٧\_ د دوې څخه د عيسي الله په زمانه کښې ځنزيران جوړ شوه او د الله ١١ په لعنت باندې ککړ شوه چې بحث ته يې په [الماندة: ٢ ١١] ايت كښې اشاره شوې ده، ايا د هغو خلكو څخه هم خنزيران جوړېږي چې هغوي په سمه لاره باندې روان وي، همدارنګه په زبور او انجيل دواړو کتابونو کښې په کافرو بني اسرائيلو باندې لعنت نازل شوي وه. او دا ځکه چې:

الف: دوى د الله ﷺ او د ده ﷺ د پيغمبرانو څخه نافراني كوله او د شرعي چوكاټ څخه يې

--ب: دوى د نهي عن المنكر څخه بالكل لاس اخستى وه، چې يوه به بل نه منعه كاوه او بلكى پخپله به هم ورسره په منگراتو کښې انډيوال جوړيده.

٣\_ اي پيغمبره! ستا په زمانه كښي هم د بني اسرائيلو مشران، يا په بل عبارت د دوي نژدې اسلاف چې د مرامي څخه ينې ډېر وخت نه دي تېر شوي، هم په سمه لاره باندې روان نه دي د همدې کبله الله ﷺ په دوی باندې هم په دنيا او هم په آخرت کښې په غضب دی، چې دلته پرې آفتونه نازلوي او هلته به په دوزخ کښې همېشه وي.

او بالآخره په قرآن کريم باندې ايمان راوړي وي، نو د کافرانو (مشرکانو) موالاة به يې نه وي کړي. خو خبره دا ده چې د دوي اکثريت قاسقان دي او د خپلو کتابونو د غوښتنو څخه هم وتلي دي چې د مسلمانانو په مقابل کښې د مشرکانو سره يې لاس يو کړی دی. د عداوة روسنو، د حشه وير کلک ريودان مونده ک توضيحات

۱\_د داود الله او د عيسى الله په ژبه باندې د بني اسرائيلو لعنتي جوړېدل لاندې دوه معناوې

الف: يوه دا چې د دغو دواړو پيغمبرانو په زمانو کښې د دوې څخه بيزوګان او ځنزيران جوړ درلودلی شی: شوي وه چې دوی دواړو ورته په خپلو وختونو کښې ښېراوې کړې وې

ب: بله دا چې د ذکرو شوو دواړو پيغمبرانو په کتابونو (زبور، انجيل) کښې دا جمله نازله شوي وه چي مَلْعُونُ مَنْ يَكْفُرُ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيْلَ بِاللهِ تَعَالَى "(١) يعني د بني اسرائيلو څخه هغه څوک ملعون دي چې په الله ﷺ باندې کافر کېږي.

۲ ـ د عبد الله بن عباس رضيص څخه روايت دي (۱) چې څرنګه د بني اسرائيلو ملعونيت په تورات او قرآن کریم کښې واضحه وه، ذکر ته یې څه اړتیا نه وه، نو چې په زبور کښې او انجیل کښې هم د دوي ملعونيت ثابت شو، د معني حاصل يې داسې را اوځي چې: ايا هغه څوک د پيروي لياقت لري چې په څلورو واړو اسماني کتابونو کښې ورباندې لعنت ويل شوي وي؟.

٣\_ د امر بالمعروف او نهي عن المنكر په باره كښې مونږ د [آل عمران: ١٠۴، ١١٠] ايتونو لاندې څه تحقیق لیکلي دي چې بیا لیکلو ته یې اړتیا نه ګورو، یوازې همدومره خبره وراضافه کوو چې ځينو مفسرينو کرامو<sup>۳)</sup> د همدې موضوع مربوط احاديث راغونډ کړي دي که علاقمندان يې ولولي ډېره ښه خبره ده. y be my bently glies to the your of a wear

كافران يعنى مشركان

۴\_ په دې مقام کښې د ﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ څخه مشركان مراد دي ۴ ، چې د احد د غزا څخه وروسته د پهودانو اويا كسيزه جرګه د كعب بن اشرف په مشرۍ مكې معظمي ته لاړه او هلته يي د مشرکانو سره د مسلمانانو په ضد تعهد وکړ او د دوستۍ لاس يې ورکړ تردې چې همدغه جرګه د احزابو د غزا سبب شوه، چې پوره بيان يې د [النساء: ۵۱] ايت په شان نزول کښې تېر شوی دی. ﴿ لَتَجِدَنَ أَشَدُ ٱلنَّاسِ عَدَاوَةً لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلْيَهُودَ وَٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ وَلَتَجِدَنَ أَقْرَبَهُم مُّودٌةً لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلَّذِينَ قَالُواْ إِنَّا نَصَارَىٰ ۚ ذَٰ لِلَّكَ بِأَنَّ مِنْهُمْ قِسِّيسِينَ وَرُهْبَانًا وَأَنَّهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ ١ le ille - se tell, to give a - se's.

[۸۲] رای پیغمبره ۱) ته به هرو مرو ضرور د خلکو څخه هغو کسانو ته، چې ایمان یې راوړی دی، د عداوة (دښمنۍ) د حیثه ډېر کلک یهودان مونده کړې، او هغه کسان چې دوی (د الله ﷺ) سره شريک دروي. a sheet they be a some the continue on the

١١) روح المعاني ج۶ ص٢١١

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز ج٥ ص١٤٥ (٢) السَّعرد الوجيز ج٥ ص١٤٥؛ تفسير القاسمي ج٤ ص٢٢٧؛ الدر المنثور ج٣ ص١٢٤

<sup>(4)</sup> تفسير الطبري ج4 ص ٣٠

او هرومرو ضرور به ته هغو کسانو ته کومو چې ایمان راوړی دی د دوستۍ د حیثه ډېر نژدې هغه کسان مونده کړي چې دوی وایي چې: یقینًا مونږ نصارا یاستو.

دا د دې کبله چې د دوی (نصاراوو) څخه ځينې علماء دي او رځينې) راهبان (شيخان) دي، او رهم د دې کبله) چې دوی (ځينې) تکبر (لويي) نه کوي.

#### ارتباطونه

۱\_ په وړاندې ایتونو کښې الله ﷺ فرمایلي وه چې اهل الکتاب د مشرکانو سره دوستي کوي، او دلته فرمایي چې دوی صرف د هغوی په دوستۍ باندې ولاړ نه دي، بلکې بالمقابل د مومنانو سره عداوت کوي، که څه هم عداوتونه یې تفاوت لري.

۲\_ دلته د یهودانو او مشرکانو د انډیوالۍ او دوستۍ سبب وښودل شو، دوی ځکه سره ډېر
 کلک دوستان دي چې دواړه جانبه د مؤمنانو سره کلکه دښمني لري.

۳\_ بالاخره د اهل الکتابو د اوږد بیان څخه وروسته الله د دوی د عداوت مراتب ښودلي دي، ترڅو هغې ډلې ته د ایمان راوړلو زیات امید وکړی شي چې د هغوی عداوت لږ څه کم دی، او د چا چې عداوت ډیر زیات دی د هغوی په ایمان نه راوړلو باندې نبي کریم ﷺ زیات غمژن نه شي.

#### شان نزولونه

د ذکر شوي ايت شريف او هم د راتلونکو ايتونو د شان نزول په هکله څو متعدد واقعات روايت شوي دي<sup>١١</sup>، لاندې څو واقعات د مثال په توګه ولولئ:

الف: کله چې په مکه معظمه کښې قریشو په مسلمانانو باندې ظلم او تېری زیات کې نو نبي کریم چ دوی ته اجازه ورکړه چې حبشې ته هجرت وکړي، اول ځل چې د مهاجرینو ټولګی هلته لاړ په هغوی کښې جعفر بن ابي طالب چه هم شامل وه، نوموړي په حبشه کښې د هغه مملکت په پاچا باندې د قرآن کریم څو ایتونه ولوستل چې د پاچا او نورو د مجلس په خلکو باندې یې پوره اثر واچاوه او د راهبانو او علماوو په شمول یې د سترګو څخه اوښکې وبهېدلې.

ب: د حبشې پاچا د جعفر بن ابي طالب چه په شمول نبي کريم ﷺ ته شپېته کسيز هيئت ورواستاوه چې کله په دوی باندې نبي کريم ﷺ د "يس" سورت ولوست، نو د ټولو د سترګو څخه اوښکي روانې شوې

دواړه واقعات سره څه منافات نه لري، کېدی شي چې د دواړو په باره کښې يې نزول موندلی وي. دا د يو پلوه، او د بله پلوه که څوک غواړي چې د اولني هجرت قيصه مفصله ولولي او په جزئياتو باندې يې ځان پوه کړي نو هيله ده چې ځينو اوږدو کتابونو ته ۲۰، مراجعه وکړي.

<sup>(</sup>١) اسباب النزول للواحدي ص١٣۶

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ج ع ص ٢٥٥؛ تفسير الخازن ج ٣٢٠. تفسير القرطبي ج ع ص ٢٥٥؛ تفسير الخازن ج ٢٠٠٠ الفوي

#### د مطلب خلاصه

۱\_ يعنى: اى پيغمبره! كه څه هم اهل الكتاب (يهود او نصارا) حتى د مشركانو په شمول ټول ستاسو سره عداوت لري خو د مراتبو په تفاوت سره.

يهود ستاسو په عداوت کښې دومره کلک او قوي دي چې حتى نژدې دي چې د مشرکانو څخه هم دوى ستاسو کلک دښمنان جوړ شي، ته به وايي چې دوى نه کتاب لوستى دى او نه يې چرته د کوم پيغمبر د پيروۍ دعوه کړې ده.

اما هغه کسان چې ځانونو ته نصارا وايي د هغوی دښمني د يهودو په نسبت لې څه کمزورې ده، او مومنان (تاسو) يې هومره بد نه ايسي لکه چې د يهودانو بد ايسي.

يا په بل عبارت ستاسو دوستان خو د كافرانو يوه ډله هم نه شي كېدلى، اما دوستۍ ته لې څه ورنژدې صرف همدغه نصارا دي او بس.

۲\_ د ذکرې شوې تفرقې وجه دا ده چې که څه هم د نصاراوو کفر ډېر قوي دی او د توحید څخه ډېر لرې واقع دي مګر کینه او عداوت یې لږ دی، دوی د علم او عبادت سره زیاته مینه لري او تواضع او نرمي پکښې زیاته ده.

د همدې کبله په دوی کښې دومره علماء شته چې هومره په يهودانو کښې نشته، او هم په دوی کښې د راهبانو ډله شته چې د الله څخه د رضا دپاره په عبادت کښې ډېر مشکلات ګالي، که څه هم د دوی عبادت د الله څخ په نزد مقبول نه دی او دوی د عبادت لاره خطا کړې ده، مګر دوی خو د الله څخ په رضاء پسې تاند وهي، اما په يهودانو کښې دغسې ډله نشته.

۳\_د ذکر شوي بيان نتيجه دا را اوځي چې دوی به ډېر کسان په اسلام باندې مشرف شي او دوی ته د يهودو په نسبت زيات اميد په کار دی، د همدې کبله د حبشې نصارا په ډله ييزه توګه په اسلام باندې مشرف شوه او د قرآن کريم په اورېدلو سره يې د اوښکو څخه سترګې ډکې شوې، مګر دغسې ډله ييز ايمان راوړنه په يهودو کښې نه ده تېره شوې او نه به تېره شي.

#### توضيحات

۱ که څوک وایي چې: په کار وه چې یا د ﴿ لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ ٱلنَّاسِ عَدَ وَةَ ﴾ په عوض "لَتَجِدَنُ ابْعَدَ النَّاسِ مَوَدُةً" نازل شوی وی چې ترڅو د راتلونکې جملې ﴿ وَلَتَجِدَنَّ أَفْرَبَهُم مَّوَدُّةً ﴾ سره په څرګنده توګه مقابله واقع شوې وی، او یا بل العکس راتلونکې جمله داسې "وَلَتَجِدَنَّ أَضْعَفَهُمْ عَدَاوَةً" نازله شوې وی چې د اولنۍ جملې سره یې ښه تقابل راغلی وی، نو په دې کښې څه حکمت دی چې د پورتنیو دواړو عبارتونو څخه یو هم نازل نه کړی شو؟

مونږ وايو چې

الف: په ذکرو شوو دواړو جملو کښې به د معترض وړانديز په هغه وخت کښې په ځای وی چې دوهمې جملې هم د اولنۍ په شان د کافرانو (نصاراوو) عداوت بيانولي. خو خبره داسې نه ده، په دوهمه جمله کښې د مسلمانو نصاراوو د دوستۍ اندازه ښودلې شوې ده. نو د معني حاصل يې داسې را اوځي چې په ټولو کافرانو کښې د مومنانو سره يهود او مشرکان کلک عداوت لري، او په ټولو قومونو کښې د دوی سره مسلمانان نصارا نژدې دوستي لري.

اما کافران (نصارا) خو د يهودانو څخه په عداوت کښې څه کم نه دي، مسلمانان وژني او

ښارونه او جوماتونه يې تخريبوي او داسې نور٠٠٠.

مګر مونږ ته دا جواب د منلو وړ نه دی، ځکه چې مسلمانان نصارا (لکه نجاشي او د ده ملګري) خو په ﴿ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ كښى شامل دي، او په دې باندې علاوه مسلمان يهودان هم د نجاشي او د ده د ملګرو څخه په دوستۍ کښې څه کمزوري نه دي، نو ايا دا خبر د منلو وړ ده چې نصراني مسلمان د مؤمنانو سره نژدې دوست وي او د يهودي مسلمان رلکه عبد الله بن سلام او د ده د ملګرو) د دوستۍ دې هيڅ تذکر وند کړې شي.

ب: نو ښه دا ده چې په جواب کښې ووايو چې ځکه د ذکرو شوو دواړو عبارتونو څخه يو هم د نزول دپاره خوښ نه کړي شو \_والله ﷺ اعلم\_ چې ترڅو الله ﷺ دې ته اشاره وکړي چې د يهودانو او مشركانو عداوت په نهايي لوړه رتبه كښې واقع دى، ته به وايي چې د مودت (دوستي) پكښې يو وړوکی بڅري هم نشته او سوچه عداوت دي.

او د نصاراوو عداوت دومره کمزوري دي چې ته به وايي چې عداوت نه دې بلکې د دوستۍ (مودت) يوه کمزورې رتبه ده، نو که بالفرض د معترض د وړانديز کوم يو عبارت نازل شوي وي نو ذکره شوي اشاره به فوته شوي وي، بلکي په اول عبارت باندې به دواړه د مودت ډولونه جوړ شوي او په دوهم عبارت باندې به دواړه د عداوت انواع مرځيدلي وي.

#### سوال جواب مناسب

۲\_که څوک وايي چې: د ذکر شوي دوهم جواب په بنا په کار دي چې کافران نصرانيان تکبر ونه کړي او د قرآن کريم د تلاوت په وخت کښې يې بايد په مخونو باندې اوښکې رواني شي، حال دا چې خبره داسې نه ده، نو څرګنده شوه چې په دوهمه جمله کښې مسلمانان نصرانيان مراد دي؟

مونږ وايو چې: دا سوال خو به هله واردېدلي چې تواضع او د زړه نرمي الله گد ټولو نصاراوو دپاره ثابتـه کړې وي خو خبره داسې نه ده، لکه چې په ﴿ مِنْهُمْ قِیسِیسِکَ ﴾ کښې ورباندي د 'من'

توري شاهدي وايي.

نو د معنی حاصل یې داسې را اوځي چې: په کافرو نصرانیانو کښې داسې-داسې خلک هم شته چې په لا شعوري توګه يې ټول نصرانيان د څه اثر څخه نه خالي کېږي، اما په يهودانو او مشرکانو کښې دغسې هيڅوک نشته چې عوام يې د څه ناڅه اثر لاندې راشي.

<sup>(</sup>١) احكام القرآن للجصاص ج٢ ص٤٥١؛ تفسير البغوي ج٢ ص٥٤

#### خو په ياد ولرئ

۳\_ خو په ياد ولرئ چې الله الله د نصاراوو د عداوت د کمبود سبب د راهبانو او قسيسانو موجوديت ښودلي دي.

نو په هره زمانه کښې چې په دوی کښې ذکره شوې ډله قوي کېږي نو عداوت به يې کمېږي او چې ذکره شوې ډله قوي کېږي نو د دوی عداوت به هم يا چې ذکره شوې ډله پکښې کمزورې کېږي او يا بالکل د منځه ځي نو د دوی عداوت به هم يا زياتېږي او يا به دومره قوت مونده کوي چې تقريبًا د يهودانو عداوت ته به رسېږي. خو نن ورځ په هغوی کښې ذکره شوې ډله نشته نو څکه يې عداوت د يهودانو څخه کم نه دی.

يوه پوښتنه او د هغې جواب

۴\_ که څوک وايي ح ، په کفر کښې خو د يهودانو څخه نصارا ډېر غليظ او بدتر دي چې د تثليث د غليظي عقيدې مرتکبين دي، نو په کار وه چې د دوی عداوت په نسبت سره يهودانو ټه زيات وي؟

مونږ وايو چې: رښتيا د نصارا وو کفر ډېر غليظ دى مګر دنياوي حرص يې کم دى او حسد او بدنيتي پکښې سپکه ده، اما يهودان په دنيا باندې ډېر حارصان دي او حسد او کينه يې زياته ده، رښتيا چې د دنيا محبت د هرې ګناه سر دى.

#### قسیس څه معنی؟

آن کے بنا ایک مردی راٹ خور اشاریخ

and the state of

۵\_د ﴿ قِسِّيسِينَ ﴾ کلمه د "قِسِيس" جمعه ده چې د "قاس" دپاره د مبالغي صيغه ده لکه څنګه چې صديق د صادق مبالغه ده، د "قاس" کلمه د "قِس" څخه اشتقاق شوې ده، "قِس" په شپه کښې د يوه شي پلټنې ته وايي (۱)، مګر په استعمال کښې د "قِسِّيس" کلمه د نصاراوو ديني او علمي مشر ته لقب ګرځېدلې ده (۲)،

لنډه دا چې د نصاراوو علماء درې لقبونه لري<sup>۳۰</sup> چې تفصيل يې دا دي:

الف: د نصاراوو د ټولو څخه لوي عالم ته "أَسْقُف" وايي.

ب: دوهمه درجه عالم يې د "قِـِسَيس" په نامه يادېږي.

ج: او د ټولو څخه د ټيټې درجې عالم ته د "شماس" لقب ورکول کېږي.

هو اځينې علماء کرام وايي چې "قِيسيس" عجمي لفظ دی چې په رومي ژبې کښې د عالم معنی ورکوي ۱۶ د اسې وي نو د اشتقاق تحليل ته هيڅ حاجت ندپاتې کېږي.

المراجع والمراجع والمراجع

<sup>(</sup>۱) مفردات الراغب ص۴۱۸

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج۴ ص٣٤١

<sup>(</sup>٢) تفسير المراغي ج٧ ص٤

## راهبچا تدرایی؟

۶\_ د "رُهْبَان" کلمه د راهب جمعه ده چې د "رَهْبَه" څخه اخستل شوې ده، "رَهْبَه" ډار او وېرې ته وايي، مګر ذکره شوې کلمه د نصاراوو په عبادت کوونکو کښې استعمالېږي، البته هغه عبادت کوونکي چې د دنيا لذتونه يې په ځانو باندې حرام کړي دي او د دوې په ګومان يې عبادتونه په ډول ډول عذابونو کښې نغښتي دي آن تر دې چې ځينې کسان يې خپل ځانوند خصيانوي او ځينې يي په خپلو غاړو کښې د اوسپنې زنځيرونه (غوراب) اچوي او داسې نور۱،٠

که څوک غواړي چې د رهبانانو په احوالاتو باندې ډېر ښه خبر شي نو د سلمان الفارسي 🚓 قيصه دې ولولې چې د دوی حالات يې پوره شرحه کړي دي<sup>۲۰</sup>.

لنډه دا چې دا ډول عبادت په اسلام کښې جائز نه دی، نبي کريم ﷺ فرمايي چې: «لِکُـِلِ نَبِييَ رَهْبَانِيَّةُ وَرَهْبَانِيَّةُ هَذِهِ الْأُمَّةِ الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللهِ عَزُّ وَجَلَّ» (٢) يعنى د هر پيغمبر دپاره رهبانيت وه او د دى امت رهبانيت في سبيل الله جهاد دى او بس.

په همدې ځاي باندې د شپږمې سپارې پښتو ترجمه او تفسير ختم شو، والحمد لله على اللَّهُمُّ تُبِتِّنَا عَلَى دِينِكَ بِرَحْمَتِكَ يَا أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ. ۱۳۷۳/۸/۲۷ ه ش

المرافيات والمالية والمرافية المرافية المرافية

see - river to be the time is to be

the house by any of 1807

ي ارتباط ار شاه تول

TAM is the second or come and a she show something at him the principle

direct the wife of the property of the same of the same of the sail of the sai

إلأكما أو عندك لي جور سي كانز شوى دي لو زموني ايشونو تديية د يوغو نسيت كي دويدنو.

المستفر ليهن و والناف ب يت موضوع تعقيم كري ده چي به نصار او كني راهان او علما فالمدون جوز ودد و يو الم و تكيد او لوين دم كوي او د بلد يليو كله جو اليتونه ور بالدي وليرسال اليه وسراد خصيه ادباك ردائيها او برسويه در لك هناك بهد عمود ما تو شده يوادي ا

نرمي معارضيني همدار نكدد هندي واقعيت باندي جليد او كانها بيكر د كوي

Y but a debite base with it replaced to be a sell fine as a design in second ساليكار ندير شار كاندكور و مر فقط اختاري و مطالب، بالسه وراد الحدكور دا، روح المعاني ج سال شير الروم عليه معرث فولو بالدي من الماليات على وقع المعاني على الماليات على والماليات

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ج٢ ص١٣٢، ١٣٨

<sup>(</sup>٢) مسند احمد بن حنبل ج٢ ص٥٢٠

﴿ وَإِذَا سَمِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَى ٱلرَّسُولِ تَرَى أَعْيُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُوا مِنَ الْحَقِيَّ يَقُولُونَ رَبَّنَا ءَامَنَا فَاكْتُبْنَا مَعَ ٱلشَّهِدِينَ ﴿ وَمَا لَنَا لَا نُوْمِنُ بِٱللَّهِ وَمَا جَآءَنَا مِنَ الْحَقِي يَقُولُونَ رَبَّنَا ءَامَنَا فَاكُتُبْنَا مَعَ ٱلقَّوْرِ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ فَأَنْبَهُمُ ٱللَّهُ بِمَا قَالُوا مِنَ الْحَقِ وَنَظَمَعُ أَن يُدْخِلَنَا مَ بُنَا مَعَ ٱلْقَوْرِ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ فَأَنْبَهُمُ ٱللَّهُ بِمَا قَالُوا جَنَّا مُنْ اللَّهُ مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهُ لُ خَلِدِينَ فِيهَا وَذَالِكَ جَزَآءُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَٱلَّذِينَ كَا مُنْ اللَّهُ مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهُ لُ خَلِدِينَ فِيهَا وَذَالِكَ جَزَآءُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِغَايَتِنَا أُولَتِهِكَ أَصْعَنَا اللَّهُ مَنِهُ مَا مُعْمَلِي ﴾

[۸۳] او کله چې دوی هغه څه واوري چې پيغمبر ﷺ ته ورنازل کړی شوی دی (يعنې قرآن)، ته د دوی سترګې ګورې چې اوښکې تويوي (بهېږي) د هغه شي د وجې څخه چې دوی پېژندلی دی چې د حق څخه عبارت دی.

دوی وایي چې: ای زمونږ رېه! مونږ ایمان راوړی دی نو ته مونږ د شهادت ورکوونکو څخه ولیکه.

[۸۴] او مونږ لره څه دي چې مونږ به په الله گا او په هغه شي باندې ايمان رانه وړو چې مونږ ته راغلی دی چې د حق څخه عبارت دی، او (مونږ لره څه دي چې مونږ دې خبرې ته) تمه (ونه) کړو چې مونږ خپل رب د صالح قوم سره (جنت ته) داخل کړي.

[۸۵] نو الله ﷺ دوی ته د دوی د وینا د کبله داسې جنتونه اجر ورکړ چې لاندې ترې ویالې (لښتي) بهېږي، دوی به پکښې همېشه وي. او دغه د نیکې کوونکو جزا ده.

[۸۶] او هغه کسان چې دوی کافر شوي دي او زمونږ ايتونو ته يې د دروغو نسبت کړی دی، نو دوی د سوزوونکي اور انډيولان (دوزخيان) دي.

## ارتباط او شان نزول

۱\_ دغو ایتونو د وړاندېني ایت موضوع تعقیبه کړې ده چې په نصاراوو کښې راهبان او علماء شته دي چې دوی د یو پلوه تکبر او لویي نه کوي او د بله پلوه کله چې ایتونه ورباندې ولوستلی شي د سترګو څخه یې اوښکې روانېږي. او برسېره په دې لکه څنګه چې د هغوی حالاتو څخه تواضع او نرمي معلومېږي همدارنګه د هغوی ژبې هم په واقعیت باندې چلېږي او حقائق ښکاره کوي.

۲\_ اما د شان نزول دوه مثالونه يې هلته تېر شوي دي ځکه چې دا ايتونه د هغه ايت تتمه ده، نو بيا ليکلو ته يې ضرورت نه ګورو خو فقط لاندې يو مطلب ورباندې وراضافه کوو۱۰؛

کله چې مسلمانان د مکې معظمې څخه په هجرت کولو باندې بريالي شوه او په څو ټولګيو کښې

ورب حشي ته ورسېده (چې د ماشومانو څخه په غير د دوی شمار درې اتيا کسانو ته پورته شو) نو قريش په دې خبره باندې سخت غمژن شوه چې مسلمانانو ته پناځاي مونده شو. مشوره يې و کړه چې په هر صورت سره چې امکان ولري بايد د مسلمانانو ژوند هلته تريخ کړو او حتي دې ته يې مجبور کړو چې بېرته مکې ته راستانه شي او زمونږ د لاس لاندې د کړاوونو سره ژوند وکړي.

نو په نتيجه کښې يې دوه کسانو ته ډېرې تحفي او هدايا ورکړې، ترڅو يې په حبشه کښې د ياچا سره د خبرو کولو څخه وړاندې په ديني مشرانو باندې ووېشي چې ترڅو هغوی هم پاچا ته

مشوره ورکړي چې مهاجرين بېرته وطن ته را وشري.

کله چې دغه نقشه ټوله عملي شوه او ذکرو شوو دواړو کسانو د پاچا په حضور کښې خپل عرض وراندي كړ چې مهاجرين بېرته مكي ته وشرئ، يا په بل عبارت: مونو ته يې تسلم كړئ. نو ديني مشرانو د دوی وړانديز تائيد کړ او تحفي بي اثره پاتي نه شوي.

مګر پاچا د ښه تحقیق دپاره مهاجرین راوغوښتل چې ایا رښتیا دوی د حق دین څخه باطل دین تداوښتي دي، لکه چې د قريشو نمايندګان يې ادعا کوي او که څنګه؟

په استنطاق کښې جعفر الطيار ﷺ وويلې چې: مونږ بوت پرستان وو او مردارې به مو خوړې، لورګانې به مو ژوندۍ خخولې او ډول ډول ظلمونه به مو کول، خو الله که مونږ ته داسې يو سړي د پيغمبر په صفت راواستاوه چې د جمله بداخلاقيو څخه يې منعه کړو او په صلة الرحم او زړه سوي باندې يې راته ارشاد وکړ (او داسې نورې خبرې يې وکړې) اما دغو خلکو چې دوه نمايندګان يې دلته ناست دي په مونږ باندې بې اندازې ظلمونه او تېري پيل کړه چې بېرته خپل پلارني دين (بوت پرستۍ) ته ورتاو شو، نو مونږ مجبور شوو چې ستا مملکت ته راغلو (ای پاچا!) ترڅو د دوی د ظلم څخه نجات مونده کړو، خو د مکې قريش مو دلته هم په ارام باندې نه پرېږدي او غواړي چې تا راته په غُصه کړي چې د وطنه مو وشړې.

پاچا (النجاشي) وويلي چې: ايا هغه څه درسره شته چې پيغمبر ﷺ د الله ﷺ دپلوه راوړي دي، که

درسره وي نو موني ته يې ولوله.

جعفر الطيار ﷺ د سورت مريم د اول څخه څو ايتونه قرائت کړه چې په اورېدلو سره يې د پاچا سترګې د اوښکو څخه ډکې شوې او مبارکه ګیره یې پرې لمده شوه او چارچاپېر ټول دیني مشران په

بیا پاچا وویلی قسم دی چی دا لوستلی شوی کلام او هغه کلام چی عیسی ﷺ راوړی دی د

يوې ډيوې څخه منشأ اخلي. بيا يې د قريشو نمايندګانو ته مخ ورواړاوه چې لاړ شئ، قسم دی چې دغه مهاجر به زه هيڅکله

تاسو ته تسليم نه كړم.

بله ورځ نمايندګانو په مهاجرينو باندې دوهمه ادعا وکړه چې دوي د عيسي علی په هکله بدې بدې خبرې کوي، تر څو پاچا په غصه کري کري مونده کوي مذهبه وه.

Downloded from bawarketappon کې کام نو بله ورځ بیا مهاجرین د استنطاق دپاره د پاچا حضور ته وغوښتل شوه او د عیسی الله په باره کښې يې ترې د توضيحاتو مطالبه وکړه، په دې ورځ هم جعفر الطيار ۱۰۰۰ د پاچا د قناعت دپاره د عيسى الله په باره كښې اسلامي عقيده بيانه كړه چې: عيسى الله د الله الله پيغمبر دى او د الله د بنده دی چې په معجزانه ډول سره بي بي مريمې رضيفيه (پېغلې) ته ورکړي شوي دي.

نو په دې ورځ هم پاچا قانع شو او د ځمکې څخه يې يو وړوکي خلي راپورته کړ او ويې ويل تسم دی چې عیسی الله د همدغه بیان څخه د دې خلي په اندازه هم پورته نه دی. نو امر یې وکړ چې د نمايند کانو تحفي بېرته ورمستردې کړئ او رخصت ورکړئ چې خپل وطن ته بېرته نااميده لاړ شي

پاچا په ايمان مشرف شو

۲\_ د حبشي پاچا (النجاشي) په اسلام باندې مشرف شو او نبي کريم ﷺ ته يې د ايمان راوړلو حْخه د ليك په ذريعه خبر وركړ چې: "أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، وَأَشْهَدُ أَنْ عِيسَى بْنُ مَرْيَم رَسُولُ اللهِ وَعَبْدُهُ ۚ زَه شاهدي وايم چې د عبادت لايق د الله ﷺ څخه په غير بل څوک نشته او محمد ﷺ د الله ﷺ پيغمبر دي او هم شاهدي وايم چې عيسي بن مريم د الله ﷺ پيغمبر او د الله ﷺ

ذکر شوی لیک یی په شپېته کسیز هیئت کښې د خپل زوی (ازهی) په لاس باندې نبي کريم 🔻 ته ورواستاوه، خو تقديري خبره وه ذكر شوى هيئت ټول په درياب كښې غرق شو او اصلي ځاي ته

بيا د حبشي پاچا يو بل هيئت د جعفر الطيار ، په معيت سره نبي کريم ﷺ ته واستاوه، کله چې په دوي باندې نبي کريم ﷺ د قرآن کريم څو ايتونه ولوستل نو د دوي سترګې د اوښکو څخه ډکې شوې او بيا جاري شوې (۲) او ذکرې شوې ويناوې يې وکړې چې په ايتونو کښې ورته اشاره شوې ده، چې خلاصه يې دا ده:

#### د مطلب خلاصه

١\_ او کله چې دوي هغه څه واوري چې د الله ﷺ پيغمبر ته ورنازل کړي شوي دي چې قرآن کريم او نبوي احاديث دي، نو دستي حق پېژني او زړونه يې نرمښت مونده کوي چې په همدې سبب باندې يې د سترګو څخه اوښکې بهېږي

دوی الله ﷺ مخاطب جوړوي چې: ای الله! مونږ په تاباندې او ستا په نازل کړی شوي کتاب باندې ايمان راوړي دي، نو زمونږ ايمان قبول کړې او د شاهدانو د ټولګي په شمار کښې <sup>مو</sup> محاسبه کړې، ترڅو د قيامت په ورځ په همدې ډلګۍ کښې د ځمکې څخه راپورته شو او هلته هم ستا د پيغمبرانو او كتابونو په حقانيت باندې اقرار وكړو او شاهدي ورباندې وركړو.

والأوالة المناسبات والمراوع ليهاجه

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي ج٢ ص٥٧

۲) تغسیر ابن کثیر ج۲ ص۸۶؛ الدر المنثور ج۲ ص۱۳۰

Downloded from: bawarketabtoon:com

 ۲\_دوی په خپلو منځو کښې وايي چې عجيبه موقع په لاس راغله چې د الله الله د پيغمبر په ملاقات باندي مشرف شوو او آخر الزمان پيغمبر مو مونده كړ، نو مونږ ته به هيڅ مناسبه نه وي چې دا موقع د لاسه ورکړو او پوره محته ترې وانه خلو، او دا ځکه چې مونږ ته څه مناسبه ده چې په الله کا باندې عقيده ونه کړو ، او يا په هغه حق باندې معتقد نه شو چې همدا زمونږ دپاره راغلي دي.

او مونږ ته به څه مناسبه وي چې مونږ ځپل رب ته تمه ونه کړو چې د صالحانو په ټولګي کښې مو شامل کړي او څه چې هغوي تپه ورکوي هغه مونږ ته هم راکړي.

٣\_ نو الله ﷺ د دغسې خلکو وينا او ايمان راوړل او بالآخره د هغوي تمه چرته د نظره غورزوي چي هيڅ ارزښت ورنه کړي او بې اجره يې پرېږدي، بلکې همدوي ته جنتونه ورکوي چې ويالي به يکنبي بهېږي او دوی به پکښې همېشه وي، او دا ځکه چې دوی نيکي کوونکي دي او الله ِ نيكي كوونكو ته دغه جزا او اجر ټاكلي دي.

۴\_ بالمقابل چې څوک د حق په اورېدلو او د حق په ليدلو باندې د تاثير لاندې نه راځي، زړه يې نرمښت نه مونده کوي او په عناد او تعصب کښي لاهو وي او بالآخره خپل کفر ته ادامه ورکوي او زمونې د ایتونو تکذیب کوي نو دغو خلکو ته مو دوزخ تیار کړی دی او دوی د سوزوونکی اور انډيوالان دي، داسي انډيوالان چې هيڅکله به يې د اور سره انډيوالي پرې نه کړي شي.

#### توضيحات

١\_كه څه هم په ﴿ وَإِذَا سَمِعُوا ﴾ كښې مستتر ضمير د نصاراوو ديني مشرانو ته راجع دي رچي په وړاندېني ایت کښې ترې په راهبانو او قسیسانو سره تعبیر کړی شوی دی) او د مفهوم په اعتبار سره عام دي مګر په دې مقام کښې ترې د هغو يوه خاصه ډله مطلب ده چې د قرآن کريم د اورېدلو سره يې ژړلي وه او په ايمان باندې مشرف شوي وه.

په عربي محاوره او بلکې په ټولو محاوراتو کښې دا دستور دي چې د يوه خاص ټولګي کړه وړه ټول قوم ته نسبتېږي، همدا موضوع د [البقرة: ٧٢] ايت لاندې ښه واضحه شوې ده، د همدي كبله د ذکرې شوې ايماندارې ډلي څخه په عامو تعبيراتو سره اخبار وکړي شو چې ټولو ديني مشرانو ته پکښي ضمير راجع کړي شو. personal flux and

### يه ياد ولرئ

٢\_ خو په ياد ولرئ چې ذكر شوي ايتونه د نزول څخه وروسته د واقعاتو په اعتبار سره معجزات ګڼل کېږي چې بالغیب اِخبار کټ مټ واقع شو، لکه چې د ابو بکر الصدیق ، په خلافت کښي د نصاراوو يوه ډله د څه غرض دپاره مدينې منورې ته راغلې وه، خو چې کله په هغوی باندې قرآن ولوستل شو نو ټول په ژړا شوه او سترګې يې د اوښکو څخه ډکې شوې ۲۰،

### فيض څه معني؟

٣\_ د ﴿ تَفِيضُ ﴾ كلمه د 'فَيْض څخه اخستله شوې ده، 'فَيْض ' دېته وايي چې يو لوښي د اوبو څخه ډک شي او د ډکوالي د کبله يې اوبه په څنډو باندې راتويې شي ۱۰۰۰

نو دلته يې د معني حاصل داسې راوځي چې: د قرآن په اورېدلو سره د هغوي سترګې د اوښکو څخه ډکې شوې او بيا ترې ښکته راتوي شوې.

البته چې دا حالت په هغه وخت کښې په سړي باندې عارضېږي چې زړه يې د زيات تاثير لاندې راشي. يو پښتون شاعر (عبد الرحمن مومند) وايي(١٠):

وسيلاب ته د ډنډوكي څه حاجت وي :: چې زړه ژاړي ستر مي څه رنګ ژړا نه كه

۴\_ د وړاندېني بيان څخه څرګندېږي چې په علماوو کرامو باندې ژړا غلبه کوي مګر بي هوشه کېږي نه، او نه چيغې او کوکي وهي، غمژن کېږي خو ځانونه نه وژني ۳۰، که بالفرض د حق د پېژاندلو په سبب سره سړی بې هوشه کېدلی او يا يې پېيغې وهلی نو ذکر شوی ټولګي به دا کار

شهادت ورکوونکی څوک دي؟

۵\_د ﴿ مَعَ ٱلشَّهِدِينَ ﴾ څخه مفسرين کرام لاندې ډولونه شهادت ورکوونکي مرادوي:

الف: د نبي کريم ﷺ ټول اُمت د "شاهدانو" په نامه ياد شوي دي ځکه چې ذکر شوي ژړېدونکي ټولګي ته د خپلو کتابونو د پلوه ثابته وه چې مختار الاُمم اُمت به د قيامت په ورځ په نورو اُمتونو باندې شهادت ورکوي چې دوي ته خپلو خپلو پيغمبرانو په رښتيا سره الهي شريعتونه رسولي دي٠٠٠. ب: هر څوک چې د نبي کريم رخوان کريم په حقانيت باندې شاهدي ورکوي هغوي ټول دلته

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَحُرِّمُوا طَيِّبَتِ مَا أَحَلَّ ٱللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوٓا ۚ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ وَكُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ حَلَىلًا طَيِّبًا ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِيَّ أَنتُم

بِهِ عَمُؤْمِنُونَ ﴾ و المناس المناس

White the second of the second of the

Walter Date of the St. of the

١١) التفسير الكبير ج١٢ ص٢٨

<sup>(</sup>۲) د عبد الرحمن مومند دبوان

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ج۶ ص٢٥٨

<sup>(</sup>۴) تفسير المظهري ج٣ ص١٥۶

<sup>(</sup>۵) روح المعاني ج۶ ص۵

[۸۸] او د هغه شيانو څخه خورئ چې الله که درته روزي کړي دي حلال پاکيزه. او د هغه الله که څخه وډار شئ چې تاسو پرې معتقد ياست (چې بې شکه هرڅه د ده څخ په واک اختيار کښې دي).

#### ارتباط أو شان نزولونه

څرنګه چې په وړاندېنيو ايتونو کښې د نصاراوو د عداوت د کمبود وجه دا ښودلې شوې وه چې په هغوی کښې راهبان شته چې د دنيا لذيذ او خوندور خوراک او څښاک يې په ځانونو باندې حرام کړي دي او بې د شرعي موجبه خپل ځانونه د مشقاتو سره مخامخ کوي.

نو د دې خطر موجود وه چې د دې اُمت ځينې متقيانو ته رهېانيت ښه ښکاره شي لکه چې همداسې وشوه. لاندې څو مثالونه يې ولولئ:

الف: عبد الله بن عباس رمزانه وايي چې: نبي كريم رسمي و سړى ورغى او ورته يې وويلې چې: يا رسول الله! كله چې د غوښې څخه زه څه استفاده وكړم نو ښځو ته مې زړه راجګ شي او شهوت مي ونيسي، نو ما په خپل ځان باندې غوښه حرامه كړه. نو الله څخ ذكر شوي ايتونه نازل كړه (۱).

ب يوه ورځې درې کسانو صحابه وو کرامو د نبي کريم د عبادت پوښتنه وکړه چې په شپه او ورځ کښې څومره عبادت کوي، نو کله چې دوی ته د نبي کريم د عبادت وښودل شو نو لکه چې دوی له د نبي کريم د عبادت وښودل شو نو لکه چې دوی لږ وګاڼه، او بيا يې په خپلو منځو کښې سره فيصله وکړه چې نبي کريم څخو د الله د معصوم پيغمبر دی که عبادت لږ وکړي هم نو څه باک يې دی، مونږ ته په کار دي چې ډېر عبادت وکړو او دا ځکه چې مونږ د ګناه څخه معصوم نه ياستو. نو درېواړو په لاندې ډول سره تصميم ونيوه:

يوه وويلې چې زه به ټوله شپه عبادت كوم او نه به ويده كېږم. دوهم وويلې چې زه به ټول عمر روژه نيسم او نه به بوزه كېږم. درېم وويلې چې زه به د زنانه وو څخه خپل ځان په څنګ وساتم او په ټول عمر كښې به واده نه كوم.

نو نبي كريم ﷺ راغى دوى ته يى وويلى چى: ايا تاسو دربواړو داسى داسى تصاميم نيولى دى؟ «أَمَّا وَاللهِ إِنِّي نَاخْشَاكُمْ لِلْهِ وَأَثْقَاكُمْ لَهُ لَكِيْي أَصُومُ وَأَفْطِرُ وَأَصَلِي وَأَرْقُدُ وَأَلْزَوْجُ النِّسَاءَ فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُلْتِي «أَمَّا وَالله إِنِّي نَاخْشَاكُمْ لِلْهِ وَأَثْقَاكُمْ لَهُ لَكِيْي أَصُومُ وَأَفْطِرُ وَأَصَلِي وَأَرْقُدُ وَأَلْزَوْجُ النِّسَاءَ فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُلْتِي فَلْ وَاللهِ إِنَّا وَلَاهُ فَيْ خُخه بِه تاسو كنبى زيات دارېدونكى يم او فليس مِنِي» (١٠ يعنى: خبردار! قسم دى چى زه د الله شخ خخه به تاسو كنبى هم، او لمونځ كوم او ويده همده شاله لره ستاسو څخه ډېر تقوى داريم، مكر روژه نيسم او بوزه كېږم هم، او لمونځ كوم او ويده كېږم هم، او (بالآخره) زنانه هم په نكاح اخلم، نو څوك چې زما د طريقې څخه ميلان وكړي نو هغه زما څخه نه دى.

<sup>(</sup>١) جامع الترمذي ج٢ ص١٣٥

<sup>(</sup>٢) صعيع البخاري ج٢ ص٧٥٧

ج: په يوه اوږده حديث كښې يوه ورځې سلمان شه ابو الدردا، شه ته وويلې چې: «إِنَّ لِزَبْكَ عَلَيْكَ حَقًا وَلِهُ هَا عَلَيْكَ حَقًا فَأَعْطِ كُلَّ دِي حَقَّ حَقَّهُ يعني: يقينًا په تاباندې خپل رب شخ حق لري او (بالآخره) د خپل كور والا هم درباندې حق لري، نو هر يوه حقدار ته خپل حق وركړه.

آبو الدرداء ﷺ نبي كريم ﷺ ته ورغى او د سلمان ﷺ خبره يې ورته حكايت كړه چې داسې-داسې يې ويلې، نو نبي كريم ﷺ وفرمايل چې: «صَدَقَ سَلْمَانُ» (١٠ سلمان ، رښتيا ويلي دي.

په دې موضوع کښې زښت ډېر احاديث روايت شوي دي چې ځينو مفسرينو کرامو<sup>۲۱)</sup> راغونډ کړي دي، وجزاهم الله خير الجزاء.

#### د مطلب خلاصه

ا يعنې: اى مومنانو! تاسو په خپلو ځانونو باندې هغه خوندور او لذيذ شيان مه حراموئ چې الله ﷺ ستاسو دپاره حلال کړي دي، حال دا چې دا کار د شرعي حدودو څخه تجاوز دى او الله ﷺ هر ډول تجاوز کوونکى نه خوښوي برابره خبره ده چې په خوندورو شيانو کښې تجاوز وکړي چې د اسراف مرتبې ته يې ورسوي او يا حرام شيان په ځانو باندې حلال جوړ کړي.

۲\_ ای مومنانو! تاسو الله گ ته داسې عبادت مه کوئ چې شریعت درته نه وي ښودلی بلکې د خپلو ځانو څخه مو اختراع کړی وي، نو همېشه د شریعت ارشاد په یاد ولرئ چې پاکیزه حلال شیان خورئ چې الله ک د همدې استفادې دپاره در روزي کړي دي.

او د همغه الله گخخه و دار شئ چې ايمان مو پرې راوړي دي او په هغه عبادت باندې کلک شئ چې الله څخ درته ښودلي دي، ستاسو تقوي او دينداري په همدغې طريقې باندې تحقق موندلي شي او بس، نه په رهبانيت او نه په غير شرعي رياضت باندې.

#### توضيحات

۱\_الله هم محمدي (ﷺ) أمت ته رهبانيت د لاندې حکمتونو د کبله نه دی مشروع کړی:
الف: ترڅو د دوی زړونه او دماغونه کمزوري نه شي او د الله ه په مصنوعاتو او مخلوقاتو کښې لکه څنګه چې مناسبه ده فکر وکړي او د الله د قدرتونو مثالونه پکښې راښکاره کړي.
ب: انسان په ځمکه کښې خليفه درولی شوی دی او خليفه ته په کار دي چې د ځمکې د نعمتونو څخه د يو پلوه استفاده وکړي او د بله پلوه يې اباده کړي او ښکاره ده چې د ځمکې ابادي راهبان نه شي کولی، د همدې کبله په محمدي (ﷺ) أمت کښې اختراعات په نسبت سره پخوانيو امتونو ته زيات دی.

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ج١ ص٢۶۴

O at The Sta

الف ارشادي تعريم جيء

### په ياد ولرئ

۲\_ خو په ياد ولرئ چې د اختراعاتو دپاره سالم عقل په سالم بدن کښې په کار دی، مګر دا په کار نه دي چې مخترع بايد کافر وي، بلکې د مسلمان عقل د کافر د عقل څخه په څو چنده قوي دی خو په کار يې نه دی اچولی حال دا چې کافران ترې کار اخلي. د اسلام په اولنيو قرنونو کښې مخترعين مسلمانان وه، بلکې د دنيا حرف او اکساب کفايي فرض دي لکه چې مونږ د [البقوة: ۲۲] ايت لاندې څه شرحه ورکړې ده، والحمد لله د

### تحريم څه معنی؟

۳\_د ﴿ لَا تَحْرِمُوا ﴾ كلمه د تحريم څخه اشتقاقه شوې ده، او د تحريم ډولونه مونږ د [المائدة: ۲۶] ايت لاندې ليكلي دي چې بيا ليكلو ته يې اړتيا نه محورو مكر په دې مقام كښې د بنداانو تحريم مطلب دى چې مفسرينو كرامو په لاندې معناوو باندې تفسير كړى دى(١):

الف: تاسو په هغه شي باندې د حرام عقيده مه كوئ كوم چې الله على تاسو ته حلال كړى وي.

ب: تاسو په ذکر شوي شي باندې د حرام اطلاق مه کوئ او د حرام نوم ورباندې مه ږدئ.

ج: تاسو بل چا ته په حلال شي باندې فتوي مه ورکوئ چي دا حرام دي.

د: تاسو په حلالو شيانو کښې د حراموالي التزام مه کوئ چې يا ترې قسم وکړئ او يا يې په خپلو ځانونو باندې عدم استفاده نذر کړئ.

ه: تاسو د خپل حلال مال سره حرام مال مه ګډوډوئ چې بالکل ونه پېژاندل شي او په نتيجه کښي درباندې خپل حلال مال هم حرام جوړ شي، ترڅو چې ترې حرام مال جدا کړئ.

و: تاسو د حلالو مالونو د استفادې څخه داسې اجتناب مه کوئ لکه چې د حرامو څخه اجتناب کوئ یا په بل عبارت د حلالو مالونو عدم استفادې ته دومره کلک عزم مه کوئ، ته به وایې چې دا حلال نه دی بلکې حرام دی، البته په دې غرض چې ستاسو د تقوی درجه پورته وخبژي او ښه متقیان او د الله څخ څخه ډېر ډارېدونکي جوړ شئ

#### تبصره

4\_ که څه هم د ذکرو شوو ټولو شپږو معناوو اراده کول سره څه منافات نه لري او د مجاز د عموم په طريقه باندې ايت شريف ټولو ته شاملېدلی شي، مګر د سياق او سباق سره او بالآخره د شان نزول د واقعاتو سره شپږمه معنی په زړه پورې ښکاري ۲۰، اما لاندې تحريمونه په دې مقام کښی هيڅ مطرح نه دي:

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج١٢ ص٧١؛ تفسير القاسمي ج٤ ص٣٤٧

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج٢ ص٣٨٩

The state of the s

to the local to MY

الف: ارشادي تحريم، چې يو مشفق اُستاذ خپل مخلص شاګرد ته د خوب د کثرت تحريم توصيد کړي چې په خپلو درسونو کښې جد او جهد وکړه.

ب: طبي تحريم، چې کوم يو ډاکټر په مريض باندې د ځينو شيانو خوراک او څښاک بند کړي. ج: عقلي تحريم، چې د يوه شي په خوراک باندې سړی د هلاکت سره مخامخ کېږي، البته کله چې ذکر شوی خوراکي شي په خطرناک ځای کښې موجوديت ولري او داسې نور.

#### اعتداء څه معني؟

۵\_د ﴿ وَلَا تَعْتَدُوا ﴾ كلمه د "اعتداء" څخه اخستله شوې ده او "اعتداء" تجاوز ته وايي، ماكريد دې مقام کښې مفسرينو کرامو په لاندې معناوو باندې تفسيره کړې ده:

الف: اعتداء مد کوئ چې حلال شي د حرامو رتبې ته ورسوئ. په دې تقدير دا جمله د وړاندېنۍ جملي دپاره تاکيد واقع کېږي<sup>(۱)</sup>.

ب لکه څنګه چې په تاسو باندې لازمه ده چې حلالو ته د حرامو لقب ورنه کړئ، همدارنګه تاسو ته په کار دي چې بالعکس حرام شي حلال ونه ګڼي (۲).

ج: حلال شيان خوري او څښي مګر د شرعي حدودو څخه تجاوز مه کوئ<sup>۳۱)</sup>چې اسراف پکښي وكرئ، لكه چى الله الله الله الله فرمايى: ﴿ وَكُلُواْ وَٱشْرَبُواْ وَلَا تُسْرِفُواْ ﴾ [الأعراف: ٣١] يعنى: أو خورئ أو څښي او اسراف مه کوئ.

درېواړه معناوې يوه د بلې څخه ښه ده، په اوله معني کښې تاکيد دي او په نورو دواړو کښې تاسيس دى، كه څه هم د تاسيس څخه تاكيد بهتر وي مكر په دې مقام كښې تاكيد ډېر مزناك دي.

### د ایت شریف ارشاد

ع\_ ذکر شوي ايتونه مونږ ته ارشاد کوي چې بايد د الله ﷺ د نعمتونو څخه په مشروعه طريقه باندې استفاده وکړو او په مقابل کښې يې د خپلې وسې او توان په اندازه شکر وکړو. يا په بل عبارت: بايد خپل ځانونه د الله على عبادت او نيكو كارونو ته په حلالو خوراكونو باندې تقويه كړو او خپل تشويشونه پرې پورته کړو، ترڅو په فارغ زړه سره د الله ﷺ اطاعت وکړو.

هو! که په کوم يوه مباح شي کښې د عصيان خطر وي چې سړی به پکښې واقع شي نو د هغه پرېښودل (په داسې حال کښې چې د اباحت صفت يې په عقيده کښې څه تغير ونه مومي) هيڅ باک نه لري لكه چي نبي كريم رضي الله فرمايلي دي چي: «لَا يَبْلُخُ الْعَبْدُ أَنْ يَكُونَ مِنَ الْمُتَّقِينَ حَتَّى يَدَعَ مَا لَا بَأْسَ

<sup>(</sup>١) زاد السيرج٢ ص٢١٦

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ج٤ ص٢٤٣

۲۱) روح المعاني ج۷ ص۹

به خذرًا لِمَا به الْبَأْسُ» (۱) بنده به دې خبرې ته چې د متقیانو څخه وشمېرل شي تر هغه ونه رسېږي ترڅو چې هغه څه ترک کړي چې په هغه کښې جاک نه وي، د دې ډار د کبله چې په دې کښې جاک شته دی. یعنې: د دې ډار د کبله چې په دې کښې جاک شته دی. یعنې: د دې ډار د کبله چې چرته به په ګناه کښې واقع شم.

### يوه عجيبه قيصه

Charma War was a fall

المراجع والمراجع المراجع والمراجع والمراجع المراجع المراجع والمراجع والمراع

٧\_ حسن البصري عبدارم ته يو سړى ورغى او لاندې سوال جواب يې ورسره وكړ ٢٠٠٠؛

سړى: زما يو ګوانډي دي چې فالوده نه خوري.

حسن البصري عبدرحة: ولي په څه دليل؟

سړى: هغه وايي چې زه يې شکر نه شم اداء کولي.

حسن البصري عبدرحة: ايا ستا الواندي اوبه څښي؟

سړی: هو.

حسن البصري عدارمه: يقينًا چې ستا ګوانډي ناپوه دي، ځکه چې د الله ﷺ نعمت خو په هغه باندې په سړو اوبو کښې ډېر دي د فالودې څخه.

﴿ لَا يُوَاحِذُكُمُ ٱللَّهُ بِٱللَّغُو فِيَ أَيْمَنِكُمْ وَلَئِكِن يُوَاحِذُكُم بِمَا عَقَدتُمُ ٱلْأَيْمَنَ الْ
فَكَفَّرَتُهُ وَالْحَامُ عَشَرَةِ مَسَكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْكِسُوتُهُمْ أَوْكِسُوتُهُمْ أَوْكَسُوتُهُمْ أَوْكَمُ وَكُوبُونَ الْمَالِيكُمْ أَوْكِسُوتُهُمْ أَوْكَمُ وَالْحَفَظُوا رَقَبَةٍ فَمَن لَمْ يَحِدُ فَصِيَامُ ثَلَثَة أَيَّامٍ ذَالِكَ كَفَّرَة أَيْمَنِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ وَٱحْفَظُوا أَيْمَن كُمْ عَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَنتِهِ عَلَيْكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ اللَّهُ لَكُمْ ءَايَنتِهِ عَلَيْكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ اللَّهُ لَكُمْ ءَايَنتِهِ عَلَيْكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ لَكُمْ ءَايَنتِهِ عَلَيْكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ لَكُمْ ءَايَنتِهِ عَلَيْكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ لَكُمْ ءَايَنتِهِ عَلَيْكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْكُمْ أَلِكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ لَكُمْ ءَايَنتِهِ عَلَيْكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْكُمْ أَلِكُمْ لَاللَّهُ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْكُمْ لَكُمْ عَلَيْكُمْ لَا لَكُونَ لَكُونَ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْكُمْ لَكُمْ وَلَا عَلَيْكُولُونَ اللَّهُ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْكُمْ لَعُلْمُ لَهُ لَكُمْ عَلَيْكُمْ لَا لَكُمْ عَلَيْ اللَّهُ لَا لَكُمْ عَلَيْكُمْ لَكُمْ اللَّهُ لَهُمْ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْكُمْ لَكُمْ عَلَيْكُمْ لَا لَكُمْ عَلَيْكُولُونَ اللَّهُ لَلْكُولُونَ اللَّهُ لَلْكُولُونَ اللَّهُ لَلْكُولُ لَا لَكُمْ عَلَيْكُولُونَ اللَّهُ لَكُمْ الللَّهُ لَكُمْ اللّهُ لِلْكُولُونَ اللَّهُ لِلْكُولُونَ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْكُولُونَ لَكُمْ الللَّهُ لِلْكُولُونَ الللَّهُ لِلْكُولُونَ اللَّهُ لَلَكُمْ لَلْكُولُونَ اللَّهُ لِلْكُولُ لَكُمْ عَلَيْكُمْ لَكُونَ اللَّهُ لِلْكُولُ لَلْكُولُونَ الللَّهُ لِلْكُولُ لَلْكُولُ لَا اللَّهُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لِللْلَهُ لِلْكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُونَ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لِلْكُلُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَلْكُولُولُ لَلْلِلْلَهُ لَلْكُولُ لَلْكُولُ لَا لَلْلِلْلُهُ لِللللللْلِلْلَهُ لِلْلِلْلَهُ لَلْكُولُ لَلْلِهُ لِللللْلِلْلِلْلَهُ لَاللْ

[۸۹] (ای مؤمنانو!) الله گا تاسو په قسمونو کښې په لغو رقسم باندې نه نیسي مګر قسمونو لره مو په خپلو غوټه کولو باندې نیسي رالبته کله چې په غوټه کړی شوې خبره باندې ونه درېږئ.

نو د دغه (منعقد قسم) کفاره په لسو مسکینانو باندې طعام خوړل دي د هغو متوسطو څیزونو څخه چې تاسو یې په خپلو فامیلونو باندې خورئ، او یا د دوی (لسو مسکینانو) جامه ده، او یا د یوې رقبې (غلام) ازادول دي.

نو هر هغه څوک چې (د ذکرو شوو درې کَفَارو څخه يوه هم) مونده نه کړي (د قدرت لاندې يې رانه شي) نو (د ده کفاره ده کله چې تاسو د سوګندونو کفاره ده کله چې تاسو سوګندونه وکړئ. او خپل سوګندونه وساتئ.

دغه شان الله على تاسو ته خپل ايتونه (واضحه) بيانوي شايد چې تاسو شكر وكړئ.

۱۱) سنن ابن ماجه ص ۳۱۱ ۲۶) تفسیر الغرطبي ج۶ ص۲۶۲

The Samuel

The Market States

## ارتباط او شان نزول

د عبد الله بن عباس رمزینها څخه روایت دی چې کله وړاندېنی ایت شریف نازل شو چې په خپلو ځانونو باندې پاکیزه حلال شیان مه حراموئ، نو صحابه کرام شنبي کریم گته ورغله او ورته یې وویلی چې: «کیف نصنع بایماننا» یعنی: ای د الله شخ پیغمبره! مونږ اوس په قسمونو باندې څنګه وکړو؟، نو ذکر شوی ایت شریف نازل شو<sup>(۱)</sup>، او دوی ته یې د قسمونو څخه د خلاصون طریقه وښودله چې د قیامت د ورځې پورې د ټولو مسلمانانو دپاره لارښوونه ده.

برسبره په دې د يوه حلال شي په خپل خان باندې حرامول بدون د قسم څخه هم د قسم معنی ورکوي. د همدې کبله کله چې نبي کريم چ د بي بي زينب (أم المؤمنين رضف ) په کور کښې په خپل ځان باندې د شاتو خوراک حرام کړی وه نو الله چ ايت شريف نازل کړ چې: ﴿ فَدْ فَرَضَ الله لَكُرْ غَلِلَا أَيْمَ نِكُمْ ﴾ [التحريم: ۲]، يعني اي پيغمبره! ته ولي په خپل ځان باندې حلال شيان حراموې؟ يقينًا الله چ ستاسو دپاره د قسمونو څخه د خلاصون چاره ټاکلې ده چې کفاره ده نو کفاره ورکړه او د قسم څخه ځان خلاص کړه.

همدا د احنافو سېم د مذهب دی چې بدون د قسم څخه هم د حلالو شیانو تحریم په معنی کښې قسم دی<sup>۲۱</sup>.

#### د مطلب خلاصه

يعني: اى مؤمنانو! د نن څخه وروسته تاسو په خپلو ځانونو باندې حلال لذيذ شيان مه حراموئ او كه د نن څخه وړاندې مو حرام كړي وي هغه بېرته خپل اصلي محور (تحليل) ته ورواړوئ.

هو! که ستاسو څخه کوم يوه د حلالو شيانو څخه قسم کړي وي نو بايد په لاندې تفصيل باندې عمل وکړي:

۱\_ که ستاسو د خولو څخه قسم بې اختياره وتلی وه او د تاکيد قصد مو نه وه بلکې د دې کبله ستاسو د خولو څخه وتلی وه چې ورسره عادت شوي ياست نو په دې ډول قسم کښې په تاسو باندې څه کفاره نشته او الله څخه مو ورباندې نه نيسي، مګر کوښښ وکړئ چې دا عادت پرېږدی او د الله څخه تکيه کلام جوړ نه کړئ

۲\_الله گا تاسو په منعقد قسم باندې نيسي، چې ووايئ: په الله گا باندې مې دې قسم وي چې دا فلاني لذيذ حلال شي به ونه خورم؛ البته په هغه صورت کښې چې تاسو په خپل قسم باندې وفا ونه کړئ او پکښي حانث شئ (حلال شي وخورئ).

نو که تاسو د حلالو شیانو د خوراک څخه قسم کړي وي باید خپل ځانونه حانث کړئ او دالله الله د نیوني څخه په لاندې ډول ځانونه خلاص کړئ او کفاره ورکړئ:

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ج٤ ص٢٤٤

رع) النقد الإسلامي وأدلته ج٢ ص٢٨٤: هداية كتاب الأسان ج٢ ص١٧٧.

وإذا سمعوا (٧) مسكينانو ته داسې متوسط خوراک ورکړئ كوم چې په خپل فاميل باندې خوروی دا خوراک باید د کمیت په لحاظ هم متوسط وي چې په څلېرشتو ساتونو کښې باید هر يوه نه دوه خلی ورکړی شي لکه سبا او بېګاه، او يا بېګاه او چرګ بانګ.

همدارنګه باید د کیفیت په لحاظ سره هم میانه وي چې نه ډېر قیمتي وي او نه ډېر ارزان وي. ب: او يا د خپلو فاميلونو د لباس په نسبت لسو تنو مسكينانو ته متوسطي جامي وكړئ، دا هم بايد په كم او كيف كښې ميانه حالي جامي وي

ج او يا يو تن غلام يا وينځه ازاده كړئ.

د که بالفوض د ذکرو شوو شیانو څخه مو یو شي هم مونده نه کړ او وسه مو ورته نه کېده نو بیا پیوسته (پرلیسی) درې روژې ونیسی.

٣\_ ای مومنانو! د قسمونو ذکره شوې کفاره یوازې هغو خلکو پورې خاصه نه ده چې هغوی ملالشيان په خپلو ځانونو باندې په قسم سره حرام کړي وه، بلکې دا ستاسو ټولو د قسمونو کفاره ر، په هغه وخت کښې چې تاسو قسم وکړئ او بيا پکښې حانث شئ او يا ځانونه حانث کړئ.

۴\_ مگر ای مؤمنانو! تاسو د الله کا د نامه څخه د غشو ویشتلو نښه مه جوړوئ چې په هره وړه او غَتِه خبره باندې قَسمونه کوئ، خو چې کله مو قسم وکړ په هغه باندې ښه په کلکه ودرېږئ او هغد ترسره کړئ او ښه حفاظت يې وکړئ

هوا كه حانث كېدلو ته مجبور شوئ او يا مو د مجبوريت څخه په غير ځانونه حانث كړه او بالآخره يا درته حانث كېدل مخټور ښكاره شوه او يا درته د شريعت د پلوه د حانث كېدلو توصيه متوجه ره، نو په دغو ټولو صورتونو کښې د خپلو قسمونو حفاظت په کفارو سره وکړئ او بې اهميتدورته مه محورئ.

٥ ـ اى مؤمنانو! الله ﷺ په دغه ډول سره تاسو ته خپل ايتونه درنازلوي او احكام درته واضحه كوي، ترڅو تاسو په يوه حادثه كښې هم متحير پاتې نه شئ، او په هره وړه او غټه خبره كښې شرعي حکم ولرئ دا د يو پلوه، او د بله پلوه الله عليه دغسې ډول باندې تاسو ته اسان احکام درنازلوي ترڅو تاسو شکر وکرئ.

يا په بل عبارت: الله ﷺ ستاسو څخه په دې نه راضي کېږي چې حلال شيان په ځانونو باندې حرام کړئ بلکې په دې درڅخه راضي کېږي چې د نعمتونو څخه استفاده وکړئ او د خپل توان په Le oli Li. توضيحات توضيحات اندازه شکر اداء کرئ.

١- مونرِ \_لله الحمد\_ د [البقرة:٢٢٥] ايت لاندي د قسم دري ډولونه (يمين اللغو، يمين الغموس او يمين المنعقد، او موارد يي) پوره بيله المهادي المهادي المحلوته يي حاجت نه محورو.

# قسم خاص د الله الله الله الله

٢\_ ټول علماء كرام متفق دي چې د الله كان د نومونو څخه په هر نامه باندې قسم كول جائز دي ا همدا شرعي قسم دى، كه بالفرض څوك د الله الله د نامه څخه په غير د مخلوق په نامه باندې قسم وکړي لکه پيغمبران، کعبه او داسې نور. نو هغه سړی يقينًا ګناهګار دی او قسم يې څه شرعی اعتبار نه لري.

او که د قَسم کولو په وخت کښې مخلوق ته د الله ﷺ په تعظیم باندې معتقد شي نو ګناه لا څړ چي كافر كبري پرې هم. نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چي: «مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللهِ فَقَدْ كَفَرَ أَوْ أَشْرَكَ» (١) هر څوک چې د الله ﷺ د نامه څخه په غير د بل چا په نامه باندې قسم وکړي نو يقينًا هغه کفر وکړ او يا يي شرک وکړ.

چې د الله ﷺ نوم کناية ذکر شي

٣\_ د قَـــم په هکله دا ضرور نه ده چې د الله ﷺ د نومونو څخه يو نوم په صراحت سره ذکر شي بلكي كله كله د الله على نوم كناية ذكر كبري او قسم ورباندې شرعي قسم كڼل كبرې. لاندې مثالونه

الف: که ده (چې څوک خپل ځان وښايي) دا کار وکړ نو دي به يهودي يا نصراني او يا مجوسي وي. ب: که ده دا کار وکړ نو دي به د اسلام څخه بېزاره وي او داسې نور.

نو په ذکرو شوو دواړو جملو کښې که څه هم د الله ﷺ نوم نه دې ياد شوي مگر په عُرف او عادت كښې داسې ګڼل كېږي لكه چې د الله ﷺ په نامه باندې يې قسم ياد كړي وي، نو كه په خپل قسم باندې يې وفا وکړه ډېره ښه ده او که نه نو بايد چې گفاره ورکړي، مګر دا حکم په يمين المنعقد کښې دي، اما په يمين الغموس کښې چې په دروغو باندې ذکر شوي قسم وکړي ګنهګار دي مګر The in the property for the first the second

ير الله بايد سوال جواب ما يهل ملكاء بالمعلم من الدين المواب ۴\_ كه څوك وايي چې: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چې: «مَنْ حَلَفَ بِمِلَةٍ سِوَى الْإِسْلَامِ كَاذِبًا فَهُوَ كَمَا قَالَ» المرڅوک چې د اسلام څخه په غير په بل دين باندې په دروغو قسم وکړي نو هغه همغسې دی لکه چې ده وویل. یعنې: که ځان یې یهودي ګڼلی وه نو هغه یهودي شو او که ځان ته یې د نصرانی لقب ورکړی وه نصراني وګرځېده (کافر شو).

مونږ وايو چې: څرنګه چې ايمان د زړه شي دي نو ترڅو پورې چې څوک کفري عقيده خپله نه کړې

١١) جامع الترمذي ج١ ص ٢٨٠

٢٠، بدانع الصنانع ج٣ ص٨: الفقه الإسلامي وادلته ج٣ ص٣٨٣

۳۱) سنن النسائي ج۲ ص۱۴۲

وادا سه را در در اما په ځينو ګناهونو باندې تغليظا د کفر اطلاق کېږي لکه چې د لمانځه تارک ته هم دا لقب ورکړی شوی دی. نبي کريم ﷺ فرمايي چې: «فَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ كَفَرَ»(١) يعني: زمونږ او د کافرانو په منځکښې فقط لمونځ دی نو څوک چې لمونځ ترک کړي نو يقينا هغه کافر شو.

همدارنګه ګناه ده او کفر نه دی<sup>۲۰</sup> چې څوک په دروغو سره ووايي چې الله څخ شاهد دی چې دا خبره داسې ده حال دا چې واقعیت هغسې نه وي. نو دا ډول دروغینه خبره په حقیقت کښې دروغین سوګند دي چې يمين الغموس ورته وايي.

۵\_ په بالکنایه د الله څخ په نامه سوګند یو نظیر دا دی چې څوک ووایي چې زه به خپله دغه جامه په کعبه شریفه باندې ووهمه، نو دا جمله بالکنایه د تصدق څخه عبارت ده یعنې زه به دا جامه خيرات كرم.

## ايا توريه په قسم كولو كښې څه اثر لري؟

ع\_ توریه دې ته وایي چې داسې لفظ استعمال کړی شي چې دوه معناوې ولرې، یوه فهم ته نژدې وي او بله د فهم څخه لري وي، مخاطب خيال وکړي چې نژدې معني مراده ده، حال دا چې د متکلم لرې معنی مراده وي<sup>۳).</sup>

نو پوښتنه دا ده: چې څوک په قسم کښې توريه استعماله کړي نو د مخاطب فهم ته اعتبار دي او که د متکلم نیت او اراده اعتبار لري؟

جواب يې دا دي چې: د الله ﷺ په وړاندې خو صرف د متکلم نيت اعتبار لري او دا ځکه چې نبي كريم ﷺ فرمايلي دي: «إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِاللِّيَّاتِ» (٤) يعني: يقينًا ټول عملونه په نيتونو سره دي او قسم

كول هم يو عمل دى، او الله على ته پټ او ښكاره ټول يو برابر دي. اما د بندګانو په اعتبار سره پکښې دوه ډوله احادیث روایت شوي دي چې د یوه څخه معلومېږي چې د مخاطب فهم معتبر دي او د بل څخه څرګندېږي چې د متکلم نیت اعتبار لري، احادیث دا دي: الف: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي: «يَمِينُكَ عَلَى مَا يُصَدِقُكَ عَلَيْهِ صَاحِبُكَ» ٥٠ ستا قسم به هغه شي رمعني، باندې واقع کېږي چې په هغې باندې ستا انډيوال (مخاطب) ستا تصديق کوي. يعنې: د or beautiful to the same مخاطب فهم ته اعتبار دی.

١١) جامع الترمذي ج٢ ص٠٠

<sup>(</sup>٢) الفقه الإسلامي وأدلته ج٣ ص٢٨٤

<sup>(</sup>٢) مختصر المعاني. فن البديع ص ۴۵۶

<sup>(</sup>۴) صعيع البخاري ج ١ ص ٢

۵۱) صعيغ مسلم ج۲ ص۴۸

۱ سمعوا (۱) ب: سوید نه وایي چې یوه ورځې مونږ د کوره ووتلو چې نبي کریم ﷺ ته مو د ورتللو نیت درلور او زمونږ سره وائل بن حجر چه هم ملګری وه چې په لاره کښې دښمن ونيوه (او غوښتل يې چې او رمون شره وای بل حربر می اورته قسم و کړ چې دا زما ورور دی (هغه څوک نه دی چې تاسوي په لټه کښې ياست، نو زما په قسم سره يې زمونږ د ملګري لاره پرېښودله. کله چې مونږ نبي کريم ته ورورسېدو نو ما ورته ذکره شوې ټوله قيصه بيانه کړه چې ما په قسم کښې توريه وکړه او خپل ملګري مي د دښمن څخه راخلاص کړ نو نبي کريم ﷺ وفرمايل چې: «صَدَقْتَ الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمِ» ا رښتيا دې ويلي دي هر مسلمان د بل مسلمان ورور دي. يعنې نبي کريم ﷺ په توريه باندې ملامن نه کړم چې د ورور څخه مخاطب نسبي ورور مراد کړ او ما ترې ديني ورور اراده کړ.

٧\_ د ذكرو شوو دواړو ډراءنو احاديثو تطبيق احناف عبم ارح، داسې كوي چې كه قسم كوونكي (متکلم) په قسم کولو کښې ظالم وه او غوښتل يې چې د دوه مخو کلماتو په استعمال سره په چا باندې ظلم وکړي او د دې سره سره خپل ځان ته برانت هم ورکړي نو په دغسې موضوع کښې د مخاطب فهم معتبر دي او په توريه باندي قسم كوونكي د دروغيني قسم په خوړلو سره د كناه څخه برائت او نجات نه شي موندلي. عليه مي ا الدود الإيماسة فيهم فيحد لمرقي وي وحدط م

بالمقابل که قسم کوونکی مظلوم وه او د ظالم څخه د نجات په خاطریيي په قسم کولو کښي دوه مخې کلمې استعمالي کړې نو د همده نيت اعتبار لري او په توريه باندې د ګناه څخه برانت او نجات موندلي شي(٢).

## ان شاء الله د قسم د انعقاد مخدنيسي

٨\_ كه څوك د قسم كولو سره متصل 'إنْ شَاءَ الله' ووايي نو قسم يي انعقاد نه مومي نبي كريم ﷺ (چې تقريبًا په خپل عمر شريف كښې يې څه د پاسه اتيا قسموند كړي دي) په ټولو قسمونو کښې يې په لاندې تفصيل سره معامله کړې ده <sup>(۲)</sup>:

الف: د ځينو قسمونو سره يې د ان شاء الله کلمه متصله ويلي ده چې منعقد نه شي. ب: په ځينو کښې يې د انعقاد څخه وروسته خپل ځان حانث کړې دي او کفاره يې ورکړې ده.

To the state of the off the world

" with their williams and "

A water had beginned

for a good of and

لکه د عسلو (شاتو) په قيصه کښي.

ج: په ځينو باندې يې د خپل قسم سره سم وفا کړې ده.

اما په لاندې درې مقامونو کښې الله على نبي کريم کا ته امر کړي دي چې قسم وکړي د ماليمه الله

<sup>(</sup>۱) سنن ابی داود ج۲ ص۱۰۸

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع ج٣ ص٢٠

<sup>(</sup>٣) تفسير القاسمي ج٤ ص٣٥٨ نقلاً عن زاد المعاد.

اول: ﴿ قُلْ إِي وَرَبِي إِنَّهُ ، لَحَقُّ ﴾ [يونس: ٥٣] يعني: ورته ووايه چي: هوا په خپل رب مي دې قسم وي چي دا (د قيامت راتگ) حق دي.

دوهم: ﴿ قُلْ بَلَىٰ وَرَبِي لَتَأْتِيَنَّكُمْ ﴾ [سبأ: ٣] يعنى: ورته ووايه چى دغسى نه ده (لكه چى تاسو خيال كوئ) په خپل رب مى دى قسم وي چى د قيامت ورځ به تاسو ته راشي.

درېم: ﴿ قُلْ بَلَىٰ وَرَبِي لَتُبْعَثُنَ ﴾ [التغابن: ٧] يعني: ورته ووايه چې دغسې نه ده (لكه چې تاسو خيال كوئ، په خپل رب مې دې قسم وي چې تاسو به (د قبرونو څخه) راپورته كړى شئ.

### اطعام څه معنی؟

٩\_ د "إطْغَام" د كلمي مجرد "طُغَام" دى. "طُغَام" د يوه شي خوړلو ته وايي، او كله چې ترې
 إطْغَام" جوړ شي نو په يو بل چا باندې د يوه شي د خوړلو معنى وركوي.

که دې مقام کښې د ﴿ اِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَٰکِينَ ﴾ د معنی حاصل داسې راوځي چې په لسو تنو مسکینانو باندې څه خوراکي شیان وخوروئ (هغوی پرې ماړه کړئ).

نو د احنافو سېم رح په نزد باندې ذکره شوې معنی په لاندې دوه صورتونو سره اجراء کېدلی شي ۱۰؛ الف: چې مسکینانو ته خوراکي شیان په وړاندې کېښودلی شي ترڅو پرې ماړه شي او پخپله باندې یې بس کړي. دغه ډول ته اباحت الطعام وایي.

ب: چې هغوي ته خوراکي شيان ورکړي شي، نور نو د هغوي خوښه چې په هرځاي کښې پرې خپل ځانونه مړوي. دغه ډول ته تمليک وايي.

شوافع سرره وايي چې صرف په تمليک باندې کفاره جواز لري او په اباحث باندې نه شي ادا. کېدلې، لکه څنګه چې د زکات په ورکړه کښې تمليک ضرور دی او په اباحت باندې نه ادا، کېږي همدارنګه کفاره هم درواخلي.

همداريمه صاره سم درو سي مګر رپه دې لحاظ سره نه چې مونږ احناف ياستو بلکې د انصاف په لحاظ سره) مونږ ته د احنافو سهرم اجتهاد قوي ښکاري او دا ځکه چې:

اول: د زکات په باره کښې الله که د اوغام کلمه نه ده نازله کړې بلکې د الإيتاء کلمه يې نازله کړې بلکې د الإيتاء کلمه يې نازله کړې ده چې په معنى د ورکړې سره ده او ورکړه خو د تمليک معنى ورکوي، نو په اباحت سره جواز نه لري. نو يو په بل قياسول صحيح نه دي.

دوهم : الله څه د کفارې اطعام د هغه اطعام سره تشبیه کړی دی چې سړی یې خپل عیال ته ورکوي، او ښکاره ده چې خپل عیال ته وراکی ورکوي، او ښکاره ده چې خپل عیال ته خو سړی په اباحت او تملیک دواړو ډولونو سره خوراک ورکوي نو باید چې په کفاره کښې هم دواړه ډولونه جواز ولري.

about the state of

### سوال جواب

۱۰ \_ که څوک وايي چې: د اباحت په صورت کښې خو د موړوالي اندازه معيار دی، اما ر تمليک په صورت کښې بايد څومره خوراک ورکړي چې مسکينان ورباندې ماړه شي؟ حال دا چې ځينې خلک په لږ شي مړيږي او ځينې خېټور وي اسانه نه مړيږي

مونږ وايو چې: د يوه مسكين دپاره بايد د غنمو نيمه پيمانه وركړي (چې د افغانستان په وزن خورد كم يو چارك غنم كېږي) او دا ځكه چې:

الف: نبي كريم مل كعب بن عجرة مل ته په اوږده حديث كښې فرمايلي دي: «أَوْ أَطْعِمْ سِتُهُ مَسَايِنَ لِكُلِ مِسْكِين نِصِفُ صَاع مِن طَعَام وَاحْلِق رَأْسَك َ»(١٠) يعني: او يا شپږو مسكينانو ته طعام وركړه د مرم مسكين دپاره د طعام نيمه پيمانه، او خپل سر دې وخرېيه

ذکره شوې قیصه مونږ د [البقرة: ۱۹۶] ایت لاندې مفصله لیکلې ده چې نوموړي صحابي پر د حدیبیه په صلحه کښې د عمرې احرام تړلی وه او د احرام د اوږدوالي د کبله سپږو په تکلیف کړی، د چې نبي کریم ورته د سر د خریلو اجازه ورکړه او د کفارې هدایت یې ورته وکړ.

څرنګه چې ټول علما ، کرام متفق دي چې په کفاراتو کښې د طعام اندازه تفاوت نه لري (۱) ، نو په ذکر شوي حديث شريف سره لکه څنګه چې د محرم دپاره د کفارة الجناية اندازه وټاکله شوه همدارنګه پرې د کفارة اليمين د طعام اندازه هم ټاکله کېږي.

ب په ذکر شوي مقدار باندې د عمر الفاروق چه، علي چه او د عائشي رضيفها او د څه نورو صحابه وو چه او تابعينو عمل هم روايت شوى دى، حتى چې عمر الفاروق چه خپل غلام ته (چې يرفا نومېده) ويلي وه چې کله کله زه قسم وکړم چې فلاني خيلو ته به څه شي ورنه کړم خو بيا راته ورکول ښه ښکاره شي او څه شي ورکړم، نو هر کله چې ما دغسې کار وکړم (او په قسم کښي حانث شوم) نو ته لسو مسکينانو ته طعام ورکړه «نِصفُ صَاعٍ مِن حِنطَة أو صَاعًا مِن تَمْرٍ» (۱۳) هر مسکين ته د غنمو نيمه پيمانه او د خرماوو يوه بيمانه.

د احنافو سپېرم په نزد لکه چې د غنمو يا خرماوو جنس ورکول جانز دي همدارنګه جانزه ده چې د ذکرو شوو اجناسو قيمتونه ورکړي د ، او دا ځکه مسکين سړی خو يوازې خوراک ته محتاج نه وي بلکې نور ضروريات هم لري چې هغه په قيمت سره ډېره ښه پوره کېږي.

اوسط طعام كوم يوه ته وايي؟

۱۱\_ څرنګه چې عادة سړی خپل فاميل ته درې وخته خوراک او څښاک ورکوي نو متوسط

with a wife of the land of the territory

he had the lotter to give the

<sup>(</sup>١) صعيع البخاري ج٢ ص ٢٤٨

<sup>(</sup>٢) احكام القرآن للجصاص ج٢ ص ٤٥٨

<sup>(</sup>٣) بدائع الصنائع ج٥ ص١٠٢

<sup>(4)</sup> الفقد الإسلامي وادلته ج٢ ص٤٩٣

ورد ای او خساک په دوه وخته باندې تحقق موندلی شي، نو د قسم د کفارې (کفارة الیمین) دپاره مايد يوه مسكين ته دوه وخته خوراك وركړي شي چې لاندې ټول صورتونه پكښې شاملېږي'' الف چې لسو مسكينانو ته دوه وخته سبا او بېاله او يا چرك بانك او ماښام خوراك وركړي شي. ب چی شل مسکینان یو وخت ماړه کړي شي.

ج چې يو مسکين لس ورځې او شپې موړ وساتي که څه هم دغه عدد په کال کښې پوره کړي. د چې يو مسکين ته شل ورځې يوازې بېګاه او يا يوازې چرګ بانګ خواړه ورکړي.

په طعام کښې کتغ ضرور نه دي

١٢\_ څرنګه چې په ايت شريف ﴿ فَكَفَّرْتُهُ وَ إِطْعَامُ عَشَرَةٍ مَسْكِينَ ﴾ كښې د ﴿ إِطْعَامُ ﴾ كلمه مطلقه نازله شوې ده چې کتغ (لنګولي) ورسره وي او که نه، نو ځکه احناف سېم رحه وايي چې که وچه ډوډۍ ورکړي هم کفاره پرې خلاصېږي ۲۰۰.

په کومه جامه باندې کفاره خلاصېږي؟ د اسماندې

١٣\_ څرنګه چې الله ﷺ په کفاره کښې مطلقه جامه ذکره کړې ده نو په هغو ټولو جامو باندې کفاره خلاصه ی چې په عُرف کښې پرې سړی د بربنډ د نامه څخه خلاصون مومي لکه اوږد کميس، لوي څادر ، چپنه او داسې نور چې بدن ورباندې پټېږي.

اما هغه جامي چې اغوستونکي يې برېنډ ګڼل کېږي نو په هغې سره کفاره نه خلاصېږي، لکه يوازې پڼې، يوازې خولۍ او داسې نور چې فقهاوو کرامو ښه پوره واضحه کړي دي٣٠. مګر په یاد ولرئ چې په جامه کښې تملیک شرط دي او د طعام په شان په اِباحت باندې پرې

کفاره نه خلاصېږي، ترڅو د فقير ملکيت وګرځي.

يا په بل عبارت: د خوراكي شيانو څخه صرف په خوراك سره د مالك ملكيت قطعه كېږي اما په جامي کښې تر هغه باقي دي چې ترڅو يې مسکين ته تمليک نه کړي.

عدم وجدان يعني څه؟

۱۴\_ په ایت شریف کښې په روژو سره د کفارې خلاصون په عدم وجدان باندې شرط کړي شوي دى چې: ﴿ فَمَن لَّمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثُلَثَّةِ أَيَّامٍ ﴾ يعني: نو هر څوک چې د ذکرو شوو درېواړو څخه يو هم مونده ند کړي نو هغه دې درې ورځې روژې ونيسي، چې تفصيل يې فقهاوو کرامو داسې male teles to me کړې دی(۴):

1 mily . While a digly drive to a leptime

01 200 - 150 4

١٠١ بدانع العسنانع ج٥ ص٥٠١

<sup>(</sup>٢) احكام الترآن للجصاص ج٢ ص٢٥٨

١٢١ بدانع الصنائع ج٥ ص١٠٥؛ احكام القرآن للجصاص ج٢ ص٠٤٠

<sup>(</sup>ع) حاشية النبيغ زاده على تغسير البيضاوي ج ٢ ص ١٣٠ Downloded from: bawarketabtoon.com

ا سمعوا (۲) امام الشافعي عبسرمه وايي چې: هرڅوک چې دومره روزي لري چې پخپله يې وخوري او هم ام امام الشافعي عبر الرقم وايي چې د و د پې لسو مسكينانو ته هم كفايت كوي نو دغه سړي ته په روز خپل عيال ته وركړي، او علاوه په دې، لسو مسكينانو ته هم كفايت كوي نو دغه سړي ته په روز سره د کفارې خلاصون جواز نه لري بايد په اطعام سره يې خلاصه کړي.

اما امام ابو حنيفه عبارم وايي چې: عدم وجدان د دې څخه عبارت دی چې څوک د نصاب خارير نه وي، يعني دومره مال ونه لري چې په هغه باندې زكات لازمېږي نو دغسې سړي ته په روژوس كفاره خلاصول جائز دي.

# په روژو کښې تتابع شرط ده

١٥\_كه څه هم په ايت شريف كښى ﴿ فَصِيَامُ تُلَثَّةِ أَيَّامِ ﴾ جمله نازله شوې ده او د مُتَتَابِعَان تكي ورسره نشته، د همدې کبله ځينې علماء کرام وايني چې د کفارة اليمين په روژو کښې تتابع رييوستون ضرور نه دی مګر بهتر دی<sup>(۱)</sup>.

اما احناف عيم الرم وايي چي: د عبد الله بن مسعود الله په قرائت کښې ورسره د "مُتَتَابِعَاتٍ کلما شته دی ۲۰٪. څرنګه چې دغه قرائت ټولو صحابه وو کرامو 🚓 ته مقبول وه او د دوي ترمنځ يي شهرت درلود نو د مشهور حديث حكم يي واخيست، او قاعده دا ده چي په مشهور حديث سره په كتاب الله باندې زيادت جانز دى. نو ځکه دوى په روژه کښې تتابع ضرور ګڼلې ده که په منځکښې يې څه فاصله واقع شوه نو بايد چې روژې بيا د سره ونيسي.

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّمَا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنصَابُ وَٱلْأَزْلَدَمُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ ٱلشَّبْطَيْنِ فَأَجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ٢ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَاءَ فِي ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدُّكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوْةِ فَهَلَ أَنتُم مُنتَهُونَ ﴿ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهُ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَٱحْذَرُواْ فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَٱعْلَمُواْ أَنَّمَا عَلَىٰ رَسُولِنَا ٱلْبَلَعُ ٱلْمُبِينُ ٢٠ [۹۰] ای هغو کسانو چې ايمان يې راوړي دي بې شکه شراب او جواري او (بالآخره) بوتان او د (هو او نه) غشي (دا ټول) پليت دي، د شيطان د عمل څخه دي نو اجتناب ترې وکړئ، شايد چې

[۹۱] يقينًا شيطان غواړي چې ستاسو په منځو کښې د شرابو او جوارۍ په سبب دښمني او حسد واچوي او (هم) مو د الله څخ د يادولو څخه او د لمانځه څخه واړوي

التوجيع والمتالية

The standard to make the

والمعادية والمالية والمالية

تاسو فلاح (کامیابی) مونده کری.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري ج٥ ص٣١

<sup>(</sup>٢) بدائع الصنائع ج٥ ص١١١

نو ایا تاسو (د ذکرو شوو مفاسدو سره سره د شرابو او قماربازی څخه منعه کېدونکي یاست؟ (بلکي ترې منعه شئ او لاس ترې واخلئ).

[٩٢] او د الله ﷺ اطاعت وکړئ او (هم) د پيغمبر ﷺ پيروي وکړئ او وډار شئ (چې د تخلف په صورت کښې درباندې عذاب نازل نه شي.

نو که تاسو (د اطاعت څخه) مخونه واړول نو تاسو پوه شئ (چې دا کار همدا تاسو ته ضرر دي او بس ځکه چې) يقينًا زمونږ په پيغمبر ر باندې (فقط) څرګېنده رسونه ده (او دا په ښه وجه باندې ترسره شوه).

په وړاندې ایتونو کښې الله ﷺ توصیه کړې وه چې پاکیزه حلال شیان په ځانونو باندې مه حراموی او که داسې کار مو کړی وي نو په کفارة اليمين سره يې جبيره وکړی، او په دې ايتونو کښې توصيه کوي چې تاسو د هغو شيانو څخه هم ځانونه بچ وساتي چې الله څڼ درباندې حرام کړي دي لكه شراب او نور، چې دا پاكيزه شيان نه دي بلكي نجس او پليت دي.

## د مطلب خلاصه

۱\_ یعنی: ای مؤمنانو! تاسو خو د الله ﷺ د عبادت دپاره ځینې پاکیزه حلال شیان په ځانونو باندې حرام کړي وه ترڅو ډېر عبادت وکړئ او الله ﷺ درڅخه راضي شي، مګر د الله ﷺ د رضا د موندلو دغه لاره غلطه ده بلكي سمه لاره يي دا ده چې شرعي حرام شيان په ځانونو باندې حرام كړئ او كامل اجتناب تري وكړئ چې د همدغو د جملي څخه لاندې څلور شيان هم دي چي:

شراب خوري مه کوئ، او قماربازي مه کوئ، او هم د بوتانو د عبادت څخه ځانونه وساتئ، او په غشو باندي فالونه مه نيسي. او دا ځکه چې په دغو څلور واړو کښې لاندې مفاسد شته دي.

الف: دا ناپاکه او پلیت شیان دي که څه هم نظر ځینو ادهانو ته پکښې پاکیزګی ښکاري. ب: دا شيطاني اعمال دي چې په دنيا او آخرت کښې د مشکلاتو اسباب دي.

ج: د دغو شیانو څخه اجتناب کول ستاسو د کامیابۍ او فلاح لاره ده.

د: خصوصًا په شرابو او قمار کښې ستاسو کينې او عداوتونه نغښتي دي او شيطان غواړي چې په همدغو دواړو سره ستاسو په منځو کښې جګړې او دنګلې واچوي چې ترڅو ارام ژوند ونه کړئ 🖟

ه: خصوصًا همدغه دواړه تاسو هم د الله الله د يادولو څخه غافلوي او هم مو لمونځونه د ياده وباسي، حال دا چې دغه دواړه ډوله غفلتونه ستاسو دپاره زهر قاتل دي چې د ډېرو ګناهونو باعث جوړېږي.

۲\_ نو ای مؤمنانو! چې کله تاسو ذکر شوي ټول مفاسد په اذهانو کښې ونیسئ او هغه حوادثو ته ښه ځير شئ چې روزمره تاسو ته د همدغو شيانو څخه درپېښېږي نو د دې خبرې جواب راکړئ چې: ايا تاسو ترې لاس اخستونکي پاست؟ بلکې لاس ترې واخلئ!!

Downloded from: bawarketabtoon.com کړئ، او د تخلف په صورت کښې و ډار شئ چې څه آفت به درباندې نازل کړي شي.

او دا ځکه چې زمونږ په لېږلي شوي پيغمبر باندې د احکامو د رسونې څخه په غير بل هيڅ شي نشته، نو ستاسو تخلف پخپله تأسو ته ضرر دي او همدارنګه ستاسو محاسبه هم د هغه په غاړه نه ده بلکې دا زمونږ کار دي. نو د الله څخ د محاسبي دپاره تياري ونيسي.

# توضيحات المستحد المستحد

١\_ مونږ د الله ﷺ په توفيق د [البقرة: ٢١٩] ايت لاندې ښه مشرح ليکلي دي چې "مَيْسِر" څه ته وايي او څه مفاسد لري؟ او هم مو ليکلي دي چې شراب په څلورو مرحلو کښې حرام کړي شوي دي، أو د هرې يوې مرحلې د نزول اسباب مو هم بېل-بېل واضحه کړي دي. او بالآخره دا مو هم ليکلي دي چې دغه ايت شريف چې اوس د بحث لاندې دي په څلورمه مرحله کښې نازل شوي دي چې شراب يې په قطعي توګه حرام کړي دي. نو د ذکر شوي بحث بيا ليکلو ته ضرورت نه ګورو يوازې دومره زياتوو چي:

وړاندېنيو درېوو مرحلو د شرابو د تحريم دپاره زمينه دومره برابره کړې وه چې کله (د ذکرې شوې څلورمې مرحلې) ايت نازل شو نو ټولو مومنانو په ډېرې جلتۍ سره عملي کړ. لاندې يو مثال

آنس ﷺ وايي چې ما د ابو طلحه ﷺ په كور كښې راغونډو شوو خلكو ته شراب ورڅښل چې اعلان مو واورېده، نو ماته ابو طلحه چه وويلې چې دا د څه شي اعلان دي؟ چې ما وکتل د شرابو د تحريم اعلان وه چي: «أَلَا إِنَّ الْحَمْرَ قَدْ حُرِمَتْ» خبردار! شراب يقينًا حرام شوه. نو امر يي راته وكړ چي ورشه دا ټول توي کړه «فَجَرَتُ فِي سِکَكِ الْمَدِيئَةِ»(١) نو د مدينې منورې په کوڅو کښې وبهېدل. يعنې د همدې اعلان سره ټولو شراب درلودونکو چاتۍ ماتې کړې او شراب يې په کوڅو کښې توي کړه ۲۰،

# د شرابو متعلق احادیث می المین

٢\_ كه څوك غواړي چې د شرابو پورې مربوط احاديث ولولي نو ځينو تفاسيرو ته دې مراجعه وکړي<sup>۳۱)</sup> چې تقریبًا د پنځه ویشتو شاوخوا احادیث یې په همدې موضوع کښې راغونډ کړي دي، الله ﷺ دي اجرونه وركړي.

أنصاب او ازلام څه معنی؟

٣\_ مونږ د [الماندة:٣] ايت لاندې د انصاب او ازلام دوه کلمو په شرحه او ډولونو کښې ښه پوره

<sup>(</sup>١) صعيع البخاري ج١ ص٢٣٢؛ ج٢ ص٤٤٠

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ج۶ ص٢٩٢

<sup>(</sup>۲) تغسیر ابن کثیر ج۲ ص۹۲

it something in the

وادا کې ده چې بيا ليکل يې د اوږدوالي څخه پرته بله ګټه نه لري، نو د محترمو لوستونکو څخه هېله ده چې هلته يو ځل مراجعه وكړي، په دې مقام كښې صرف لاندې سوال جواب وراضافه كوون

# سوال جواب آ

۴\_که څوک وایي چې: په دې مقام کښې خو مخاطبه د مؤمنانو سره ده چې په ﴿ يَتَأْيُّمُا ٱلَّذِينَ وَامُّنُوا ﴾ سره پيل شوې ده، نو پوښتنه دا ده چې: د څه حکمت په بنا د شرابو او قمار په سلسله كښى د بوتانو او غشو ﴿ وَٱلْأَنصَابُ وَٱلْأَزْلَامُ ﴾ نومونه هم واخستل شوه حال دا چي دغه دواړه خو د مشركانو كاروه نه د مؤمنانو؟

مونږ وايو چې: شايد چې د دې کبله به ورسره د بوتانو او غشو نهي مقارنه شوې وي ترڅو مومنانو ته د شرابو او قمار مفاسد او اضرار ښه څرګند کړي، ته به وايي چې دغه دواړه هم د هغو دواړو څخه کم نه دي، نو څرنګه چې همدغه مطلب د ايت په اول سر کښې ترلاسه شو نو د ايت په آخر کښې يوازې د شرابو او قمار نومونه واخستل شوه او بس.

# رِجس څه شي ته وايي؟

۵\_د ﴿ رِجْسٌ ﴾ كلمنه د پليت په معنى سره ده او پليت هغه شي ته وايي چي د هغه څخه سړي نفرت كوي، برابره خبره ده چې طبعي نفرت وي او كه عقلي او بالآخره يا شرعي نفرت وي او يا د درېواړو د کېله وي ۱٬ په دې مقام کښې ذکرو شوو څلورو واړو شيانو ته د ورځس لقب د دې امله ورکړي شوي دي چې عقلا او شرعًا پليت دي اګر چې ځينې طبائع ورته ميلان کوي.

# د شرابخورۍ حد اتيا درې دي

ع نبي کريم ﷺ وفات شو خو د شرابخور دپاره د دنياوي عقوبت په باره کښې څه ټاکلي حد مقرر نه وه، که چا به شراب و څښل نو په پڼو او څپېړو او بالآخره په همساګانو به وهل کېده. د ابر بكر الصديق على په خلافت كښې شرابخواره لږ څه زيات شوه نو نوموړي خليفه ورته حد

څلوېښت دري وټاکه.

همدغه حد د عمر الفاروق مله د خلافت په اولنيو وختونو کښې هم په شرابخور باندې اجراء کېده، خو د ده په زمانه کښې شرابخوري لږ څه نوره هم وراضافه شوه، نو نوموړي خليفه مله د صحابه وو کرامو چ سره مشوره وکړه چې بايد د شرابخورو عقوبت لږ څه نور هم دروند شي. نو علي چه مشوره ورکړه چې د شرابخور حد د قذف حد ته ورسولي شي چې اتيا درې دي او دا ځکه کله چې څوک شراب وخوري نو بې هوشه شي او چې بې هوشه شو نو اوتې بوتې وايي چې په

· Ada - - TFT

وادا سمعوا (۷) ۲۹ همدې جمله کښې په قذف باندې هم بندوواز نه وي، نو په کار دی چې همدغه د قذف حد ورباندي جاري كړى شي «فَامَرَ يهِ عُمَرُ»(١) نو په همدې باندې عمر الفاروق اله امر وكړ.

﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُواْ إِذَا مَا ٱتَّقُواْ وَّءَامَنُوا

وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ ثُمَّ ٱتَّقُواْ وَّءَامَنُواْ ثُمَّ ٱتَّقُواْ وَّأَحْسَنُوا ۚ وَٱللَّهُ يَحِبُ ٱلْحُسِنِينَ ٢

[۹۳] په هغو کسانو باندې چې ايمان يې راوړي دي او نېک عملونه يې کړي دي په هغه شي كښى څه ګناه نشته چې دوى (د تحريم څخه وړاندې) خوړلي دي (لكه شراب او يا د قمار پيسى. په دوی باندی عمومًا څه ګناه نشته او خصوصًا لا) په هغه وخت کښې چې دوی پرهېزګاري کوي او خپل ايمان ته ادامه وركوي او (بالآخره) نېك عملونه كوي، بيا هم پرهېزګاري كوي او خپل ايمان ته ادامه وركوي، بيا هم پرهېزګاري كوي او مخلصانه كارونه كوي او الله على مخلصان خوښوي.

## ارتباط او شان نزول

د أحد د غزا په وخت کښي شراب نه وه حرام کړي شوي نو ځينو صحابه وو کرامو 🚓 د سهار په وخت کښې شراب څښلي وه چې په عين همدغې ورځې کښې شهيدان شوه، نو کله چې د شرابو د تحريم ذكر شوى قطعي حكم نازل شو نو ځينو صحابه وو كرامو 🚓 ته تشويش پېښ شو چې: «قُتِلَ قَوْمٌ وَهِيَ فِي بُطُونِهِمْ»(٢) يعني: ځيني خلک خو په داسي حال کښې شهيدان شوي دي چې شراب يې په کېدو کښې وه، نو الله الله الله ذکر شوي ايت شريف نازل کړ او د دوي اشتباه او تشويش يې پورته کړ. مونږ ته داسې ښکاري چې ذکر شوی تشویش به اصلاً منافقانو مطرح کړی وي او بیا به ورباندې ځينو صحابه وو کرامو 🐟 هم تلفظ کړی وي، لکه څنګه چې د قبلې په تحويل کښې منافقانو همدارنګه تشویش ایجاد کړ چې د هغو صحابه وو کرامو 🚓 لمونځونه به ضائع شوې وي چې د قبلې د تحويل څخه وړاندې وفات شوي دي. نو الله کا وفرمايل چې: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَنْكُمْ ﴾ [البقرة: ١٤٣] أو الله ١٤٠ داسي نه دي چي ستاسو ايمان (لمونځونه) ضائع كړي

## د مطلب خلاصه

١\_ يعنى: اى مومنانو! تاسو تشويش مه كوئ په هر خاى كښې قانون په آينده باندې اثر اچوي او په تېرو شوو واقعاتو پورې تماس نه نيسي، بلکې ټول قوانين او شرائع د راتلونکو واقعاتو دپاره وضعه کېږي او بس.

٢\_ نو په همدې بنا په هغو كسانو باندې هيڅ تشريعي مواخذه او نيونه نشته كوم چې مومنان

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي ج۶ ص۲۹۷

واذاسمعوا (۱) دی مکر د تحریم څخه وړاندې یې شراب هم څښلي دي او د قمار دي او صفي من خوړلې دي، برابره خبره ده چې هغوی شهیدان شوي وي او یا په خپل مرګ باندې پيسې يې وفات شوي وي او بالآخره يا ژوندي وي او د مرمى يا شهادت په انتظار دي.

نو لکه چې د تحريم څخه په وړاندېنيو شراب څښلو او قماربازۍ باندې يې الله څه نه نيسي، همدارنګه به يې الله څخ بالکل مواخذه نه کړي چې د الله څخ څخه ډارېږي او د ډار د کبله يې ايمان راوړی وي او نېک عملونه کوي، حتی چې ذکر شوی تشویش دوی ته هم د تقوی د کبله وولوېدلی وي چې په تېرو شوو شرابخورۍ باندې ونه نيولي شو.

بلکی دوی دې ته چمتو دي چې هر شی په دوی باندې حرام کړی شي هغه به عقيدة او عملا قبول کړي او هيڅ ډول نقصان به پکښې واقع نه کړي او نسخه په سر او ستر کو مني.

د دوی تقوی او ایمانداري یوازې په شرابو پورې ځانګړې نه ده بلکې دوی په دوامداره توګه د الله عند دارېږي او د خپلو ځانونو په حفاظت کښې تاند وهي، د دوی تقوي د ادامې د کېلد آن د احسان درجې ته رسېږي چې خپل عبادتونه په زيات حضور سره کوي، ته به وايي چې الله ﷺ په خپلو سترګو باندې ګوري، نو ځکه د واجباتو لا څه چې د مستحباتو مراعات هم کوي.

او الله ﷺ خو احسان كوونكي او ښه كاركوونكي بندګان خوښوي نو ولې به يې په تېرو شوو شرابخورۍ باندې نيسي چې په هغه وخت کښې يې الله کالا د تحريم حکم نه وه نازل کړي.

١\_ كه څه هم د ﴿ طَعِمُوا ﴾ كلمه د "طَعَم" څخه اخستله شوې ده او "طَعَم" اصلًا په خوراكي شيانو کښې استعمالېږي مګر په عُرف او رواج کښې د څښلو په شيانو کښې حتي په خوب کښې يې هم استعمال موندلى دى. لكه چى وايي: "لَمْ أَطْعَمُ خُبْزًا وَلا مَاءً وَلا نُومًا"(١) يعنى: نه مى دودى خورلى ده 

په دې مقام کښې د همدغه عُرفي استعمال د کبله په شرابو کښې هم د طعم کلمه نازله شوې ده، مګر زمونږ (د پښتنو) په محاوره کښې په شرابو کښې څښل نه استعمالېږي بلکې خوړل پکښې استعمال مومي، نو ځکه مونږ شرابي ته شراب خور وايو، شراب څښونکي ورته نه وايو ...

## د غلط تاویل یوه قیصه

۲\_ قدامه بن مظعون ﷺ د بدر د غازیانو څخه وه او د عمر الفاروق ﷺ په خلافت کښې د بُحرین والي مقرر شوي وه او بالآخره د عمر الفاروق اوښي (د مېرمنې ورور) وه، نوموړي د ذکر شوي ايت شریف په تاویل کښې غلط شوی وه او ګومان یې کړی وه چې په تقوی دار سړي باندې په شراب والشبات الوعاد المتعدية يعقوانن أترايدوون بالديء خوړلو کښې څه ګناه نشته. to the new years that the

1 L D 6 38 8 911

کله چې په هغه باندې د خپلې مېرمنې (هند بنت الوليد) په شمول شاهدان تېر شوه حتی چې په هغو شاهدان تېر شوه حتی چې په هغو شاهدانو کښې آبو هريره چه هم شامل وه، نو د عمر الفاروق چه سره يې په لاندې ډول سوال جواب وکړ:

الفاروق دهد: زه غواړم چې په تاباندې د شرابخورۍ حد (اتيا درې) جاري کېم.

قدامه عد: ته حق نه لري چي حد راباندې اجراء کړي.

الفاروق عهد: ولي؟ ايا شراب قطعي حرام نه دي؟

قدامه ﴿ خُکه چې الله ﴿ فرمايي ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُواْ ﴾ الآية. يعنى: په هغو كسانو باندې په شرابخورۍ كښې څه ګناه نشته چې هغوى ايمان راوړى وي او نېك عملونه يې كړي وي، او ما خو \_الحمد لله\_ هم ايمان راوړى دى او هم مې نېك اعمال كړي دي، آن تردې چې د بدر په غزا كښې مې برخه اخستې ده. نو كله چې الله ﴿ مَا په شرابخورى سره نه نيسي نو ته حق نه لرې چې حد راباندې جاري كړې؟

الفاروق مید: «أخطأت التاویل)» یعنی: د ایت شریف په تاویل کښی خطا شوې، او دا ځکه که ته د نیکو اعمالو خاوند او تقوی دار وی نو شرابخوري به دې نه وی کړې چې قطعي حرام عمل دی.

یا په بل عبارت: په ایت شریف کښې خو د ﴿ فِیمَا طَعِمُوا ﴾ کلمه نازله شوې ده چې د نزول څخه وړاندې شرابخورۍ ته اشاره ده، که بالفرض د نزول څخه وروسته شراب خوري مطلب وي نو افیما يطعمون به نازل شوي وي

نو کله چې قدامه څه په سوال جواب کښې پړ شو نو الفاروق په آمر وکړ چې نوموړي دې په حد شي، مګر د مجلس حاضرينو اعتذار وړاندې کړ چې قدامه چه مريض دي، هيله ده چې تر هغه يې په جد کول ټال کړي شي چې ترڅو صحت ومومي، هسې نه چې د درو لاندې ووژل شي.

## سوال جواب

۳ که څوک وایي چې: وړاندې ذکره شوه چې دا ایت شریف د شهیدانو په باره کښې نازل شوی دی چې شراب یې خوړلي وه او د شهادت لوړې درجې ته ورسېده خو وروسته د شرابو قطعي حکم نازل شو، حال دا چې په ایت شریف کښې د شهیدانو حالت نه دی بیان شوی بلکې د ژوندیو حالت واضحه شوی دی چې په پخوانۍ شرابخورۍ باندې نه نیولی کېږي.

د همدې کبله په ايت شريف کښې د ﴿ إِذَا مَا ﴾ کلمه نازله شوې ده چې د استقبال دپاره وضعه شوى ده. كه بالفرض د شهيدانو د خالاتو بيانول مطلب وى نو د 'اذ' كلمه به نازله شوى وى چې ماضي پورې مختصه ده.

مونږ وايو چې: صحابه کرامو چې ته لکه څنګه چې د شهيدانو په هکله تشويش پيدا شوي وه همدارنګه دوی د خپلو ځانونو په باره کښې هم مشوش وه چې په پخوانۍ شرابخورۍ باندې به مناههار ياستو چې توبه وباسو او که څنګه؟

نو الله ﷺ د دوی خپلو ځانونو پورې مربوط تشویش په عبارة النص سره جواب کړ چې تاسو پرې ګناهګار نه ياست، او د شهيدانو پورې مربوط تشويش پخپله په دلاله النص سره جواب شو، چې تاسو پرې نه نيولي کېږئ نو هغوي به پرې څنګه ونيولي شي؟

# يوه پوښتنه او د هغې جواب

٤\_ كه څوك وايي چې: د ﴿ إِذَا مَا أَتَّقُواْ ﴾ د جملي څخه څرګندېږي چې د تحريم څخه په وړاندېنۍ شرابخورۍ باندې نه ګنهګارېدل په دې پورې مشروط دي چې په راتلونکې کښې تقوي ولري حال دا چې خبره داسې نه ده؟

مونږ وايو چې: ذکره شوې جمله په مشروطيت باندې دلالت نه کوي، بلکې په اولويت دلالت كوي چې د تحريم څخه په وړاندېنۍ شرابخورۍ باندې هيڅوک نه نيولي كېږي، خصوصا تاسو چې په هر وخت کښې د الله گان حکم ته لبيک وايئ او هر يو نوى حکم چې نازل شي هغه ته منقاد ياست او د همېشه دپاره د الله څخ څخه ډارېږئ، حتى چې د الله ﷺ د رضا تحصيل دپاره په مستحباتو او احساناتو باندي هم كلك ياست او د زيات احتياط د كبله د تحريم څخه په وړاندېنۍ شرابخورۍ کښې تشويش درلوېږي.

# درې ځله تقوي ذکره شوې ده

۵\_ څرنګه چې په ايت شريف کښې درې ځله د ﴿ ٱتَّقُواْ ﴾ کلمه نازله شوې ده چې د "تقوي" څخه يني اشتقاق موندلي دي، نو مفسرين كرام يي په لاندې دوه ډولونو باندې تفسيروي: الف: ځينې مفسرين کرام وايي چې: ذکر شوی تکرار د تاکيد دپاره دی، لکه چې د ﴿ کَلَّا سُوْتَ تَعْلَمُونَ ﴿ ثَمَّ كُلًّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ [التكاثر: ٣\_٣] تكرار د تاكيد معنى وركوى (١٠).

ب: ځينې نور يې په تاسيس سره ترجمه كوي او د هر ځل دپاره بېل-بېل متعلقات مقدروي، لاندې څو مثالونه يې ولولئ ۲۰٪

<sup>(</sup>١) البعر المعيط ج۴ ص ٣٤٠

<sup>(</sup>٢) حاشية الشبخ زاده على تفسير البيضاوي ج ٢ ص ١٨٤ التعسير الكبير ج ١١ ص ١٨٤ النحرر الوجيز ج ٥ ص ١٨٥

دوهم دوي د شريعت د تعميل التزام كوي او د كبائرو څخه اجتناب كوي او بالآخره د صغائرو څخه هم ځانونه ساتي.

درېم: دوی په شخصي احوالاتو او هم په اجتماعي حالاتو او بالآخره په حقوق الله کښې هم متقیان وي.

څلورم: دوی په تقلیدي ایمان او په یقیني ایمان او بالآخره په عیاني ایمان کښې د تقوی داری درلودونکي دي

پنځم دوی په ځوانۍ او په پوخ عمر کښې او بالآخره په بوډاتوب کښې هم تقوی داري کوي. شپږم دوی په تېره شوې زمانه کښې تقوی کړې وي او په حالي زمانه کښې هم متقيان وي او بالآخره په راتلونکي کښې هم تقوي د لاسه نه ورکوي.

اووم: دوى د محرماتو او مشتبهاتو او بالآخره د ځينو مباحاتو څخه هم اجتناب كوي چې چرته په حرامو كښې واقع نه شي.

## تبصره

۶\_مونږ ته بهتره ښکاري چې ذکر شوی تکرار په تاکید باندې حمل کړی شي، څکه چې د ﴿ اَتَّقُوا ﴾ کلمه په ایت شریف کښې مطلقه ذکره ده، نو د یوه پلوه یې په یوه زمانه کښې په یوه حالت او یا په یوې ګناه باندې مقید جوړول بې دلیله خبره ده، باید چې سړی په تفسیر کښې د دغسې قیوداتو د زیادښت څخه ځان وساتی

او د بله پلوه ذکره شوې جمله ﴿ اَتَّقُواْ ﴾ په خپل اطلاق سره په هر ځل سره د تقیداتو ذکرو شوو ټولو صورتونو ته ۱ امله برېښي نو په مقید جوړولو کښې یې ګټه نشته.

نو د معنی حاصل يې داسې کېږي چې: دوی په هر وخت کښې د الهي تحليل او تحريم منونکي دي او د قيامت د ورځې پورې همدغه قانون ته غاړې ږدي.

## سوال جواب

٧\_ که څوک وايي چې: شريعت خو کمال ته رسېدلي دي او د نبي کريم ﷺ په وفات سره د نسخې دروازه تړلې شوې ده، بيا بيا تقوي داري خو به په هغه وخت کښې صورت موندلي وي چې د تحليل او تحريم قانون جريان درلودي؟

مونږ وايو چې: د تحليل او تحريم قانون خو که څه هم د نزول په اعتبار سره پای ته رسېدلی دی او د تجديد وړ نه دی، مګر د اشخاصو په اعتبار خو تجديد قبلوي، چې څوک احرام وتړي او يا په حرم شريف کښې داخل شي په هغه باندې بيا بيا ځينې شيان خرامېږي او تقوى يې د ابتلاء لاندې نيوله کېږي، لکه چې راتلونکي ايت شريفه د مورته اسماره مهوي م

المنكرين عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ بِشَيْءٍ مِنَ ٱلصَّيْدِ تَنَالُهُ وَأَيْدِيكُمْ وَرِمَا حُكُمْ لِيَعْلَمَ اللهُ مَن حَمَافُهُ، بِٱلْغَيْبِ فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَالِكَ فَلَهُ، عَذَابُ أَلِيمٌ ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَلَمْ إِلَّا تَقْتُلُواْ ٱلصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ وَمَن قَتَلَهُ، مِنكُم مُتَعَمِّدًا فَجَزَآ مُ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِن ٱلنَّعَدِ يَكُمُ بِهِ - ذَوَا عَدْلٍ مِّنكُمْ هَدْيًّا بَالِغَ ٱلْكَعْبَةِ أَوْ كَفَّرَةٌ طَعَامُ مَسَكِينَ أَوْعَدْلُ ذَالِكَ صِيَامًا لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ - تَعَفَا ٱللَّهُ عَمَّا سَلَفَ وَمَنْ عَادَ فَيَنتَقِمُ ٱللَّهُ مِنْهُ وَٱللَّهُ عَرِيزٌ ذُو آنتِقَامٍ ١ أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ، مَتَنعًا لَّكُمْ وَلِلسَّيَّارَة وَحُرْمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ ٱلْبَرِّ مَا دُمَّتُمْ حُرُمًا وَآتَقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِئِ إِلَيْهِ تَحْشَرُونَ ١ ﴿

[۹۴] ای هغو کسانو چې ايمان يې راوړي دي! خامخا هرو مرو په الله کې تاسو په يوه شي سره امتحان کړي چې (هغه شي) د ښکار څخه عبارت دي، (داسې ښکان چې ستاسو لاسونه او ستاسو نېزې به ورته رسېږي رپه اسانۍ سره به يې رانيولي شي؛ د دې دپاره چې الله ﷺ هغه څوک معلوم کړي چې د الله څخ څخه په غيب سره ډارېږي.

نو هرڅوک چې د دې (بيان) څخه وروسته تجاوز وکړي نو ده لره دردناک عذاب دي. [۹۵] ای هغو کسانو چې ايمان يې راوړي دي! تاسو په داسې حال کښې ښکار مه وژنئ چې تاسو په احرام (يا حرم شريف) كښې ياست، او هرڅوك يې چې ستاسو څخه په قصدي توګه ووژني، نو رپه ده باندې جزا (واجبه) ده، (داسې جزا) چې د هغه ښکار مثله وي چې وژلی يې دی. (دغه مثلي جزا یا) د چارپايانو څخه عبارت ده چې ستاسو (مسلمانانو) څخه پرې دوه د عدل (انصاف) خاوندان حکم وکړي، په داسې حال کښې چې (دغه چارپایان) کعبې شریفې (حرم شریف) ته

يا (دغه مثلي جزا) کفاره وي چې (دا) د مسکينانو خوراک دی، يا (دغه مثلي جزا) د همدې (د مسکينانو د خوراک) انډول وي د روژو د حيثه (چې د هرې نيمې پيماني غنمو په عوض کښې يوه روژه ونيسي. دلى د دې دپاره چې هغه (ذکر شوی جنايتکار) د خپل کار دروندوالی (په دنيا

کښې) وڅکې.

الله الله الله الله الله الله عند څخه عفوه کړې ده چې پخوا تېر شوي دي (په هغه باندې مو نه نيسي)، او هرڅوک چې (د ښکار کېدونکو حيواناتو وژلو ته په احرام يا حرم شريف کښې) ورتاو شي نو الله گل به ترې انتقام واخلي راخروي جزا به وركړي). او الله ﷺ د كلكې ارادې خاوند دى، (او هم) د انتقام (بدلې

[۹۶] رای مومنانو۱) تاسو ته د دریاب راوبو) ښکار (مطلقاً) او د (دریاب) خوراکي ښکار (ماهیان خصوصاً) حلال کړی شوي دي، ستاسو د استفادې دپاره (چې تازه یې وخوری) او د کاروانیانو دپاره (چې وچ یې کړي او د ځانونو سره یې د څوري په توګه یوسي).

او په تاسو باندې د وچې ښکار (د حيواناتو وژل) ترهغه پورې حرام کړي شوي دي ترڅو چې تاسو محرمان (يا په حرم شريف کښي) ياست

او د هغه الله على څخه و دار شي چې همده علاته به ورټولېږي (او محاسبه به درسره كوي).

## ارتباطونه

۲\_ هلته په نژدې ایت کښې د مومنانو په صفاتو کښې واضحه شوې ده چې دوی په هر وخت کښې د الله څخ حکم ته لبیک وایي نو هر وخت کښې چې ورباندې حرام کړی شي دوی پکښې خپله تقوی داري ساتي، او دلته د هغه حکم مثال ښودلی شوی دی چې په بېلو بېلو وختونو او حالاتو کښې سړي ته حلالېږي او هم ورته حرامېږي، ترڅو مسلمانان په دائمي توګه باندې د امتحان او ازمېښت لاندې وساتل شي.

## شأن نزول

د مقاتل بن حیان به المن څخه روایت دی چی: «أنزِلَتْ هَدِهِ الْاَیهُ فِي عُمْرَةِ الْحُدَیْبِیةِ فَکَانَتِ الْوَحْسُ وَالطَّیْرُ وَالصِّیْدُ تَعْشَاهُمْ فِي رِحَالِهِمْ لَمْ یُرَوًا مِنْلَهُ قَطْ فِیمَا خَلا فَنَهَاهُمُ اللهُ عَنْ قَتْلِهِ وَهُمْ مُحْرِمُونَ» (۱ یعنی په وړاند بنیو ایتونو کښې اولنی ایت په هغه وخت کښې نازل شوی دی چې صحابه کرام شه عمرې ته روان وه او ایله تر حدیبیه مقامه پورې ورسېده، په همدې سفر کښې به وحشي حیوانات او مرغان او بالآخره نور ښکاري شیان د دوی منزلونو ته په داسې ډول تله راتله چې د هغه څخه وړاندې هیڅکله نه وه لیدلي شوي، چې هر چا ته یې رانیول اسان وه حتی په لاس باندې هم نیول کېدلی شوه او په غشو باندې هم په اسانۍ سره ویشتل کېدلی شوه، نو الله څا صحابه کرام څه د ښکار د قتل څخه منعه کړه یا په بل عبارت: د ذکرو شوو ایتونو دوهم ایت یې په داسې حال کښې نازل کړ چې دوی احرام تړلی وه.

## تبصره

مونږ ته د مقاتل ميسرم د روايت څخه داسې برېښي چې د ذکرو شوو ايتونو څخه اولني ايت په داسې وخت کښې نازل شوي دي چې صحابه کرامو څ لا احرامونه نه وه تړلي، الله څخه دوي ته په

ورد. خیل فضل سره د راتلونکي امتحان اطلاع ورکړه ترڅو ځانونه د ناکامۍ څخه بچ وساتي او د اصحاب السبت په شان پکښې ناکام نه شي، مګر وخت يې ورته نه وه ټاکلي چې په فلاني وخت کښې په تاسو د امتحان لاندې واقع کېږئ.

کله چې صحابه کرامو ﷺ د عمرې دپاره احرامونه وتړل او د مکې معظمې په لور باندې روان شوه نو ذکره شوې اطلاعیه متحققه شوه چې د یوه پلوه د ښکار کېدونکو حیواناتو پرېماني شوه او د بله پلوه دوهم ایت شریف نازل شو، چې خلاصه مطلب یې داسې را اوځي:

## د مطلب خلاصه

١\_ اي مؤمنانو! ضرور به الله على تاسو په يوه ناچيزه شي امتحان کړي چې هغه به د ښکاري حيواناتو څخه عبارت وي، دا حيوانات به دومره پرېمانه وي چې هم به يې په لاس باندې رانيولي شئ او هم به يې په غشو باندې ويشتلي شئ او هم به يې په نېزو سره وهلي شئ، لنډه دا چې په ډېرې اسانۍ سره به يې ترلاسه کولي شئ.

د امتحان صورت به داسي جوړ شي چې د ښکار کېدونکو حيواناتو په ښه پرېمانۍ کښي به درباندي الله على فرمان نازل كړي چي ښكار كېدونكي حيوانات قتل نه كړئ، ترڅو الله على خپل خان ته په عملي شکل کښې هم معلومه کړي چې د الله الله څخه بالغیب څوک ډارېږي او ترڅو تاسو ته هم معلومه شي چي ستاسو کوم يو د الله على څخه زيات په ډار کښي دي او کوم يو ښه تقوي دار دي. نو په ياد ولرئ هرڅوک چې د فرمان د نزول څخه وروسته په ښکار کېدونکو حيواناتو باندي تجاوز وکړي او خپله تقوي داري مراعاته نه کړي نو د هغه دپاره دردناک عذاب دي.

٢\_ اى مؤمنانو! اوس چې ښكار كېدونكي حيوانات ښه ډېر دي او تاسو كولى شئ چې په ډول ډول طريقو باندې يې ترلاسه کړئ، الله على تاسو ته توصيه کوي چې ښکار کېدونکي حيوانات مه وژنئ او مد يې زوروئ چې يا ترې بڼکې وباسئ او يا يې زخمي کړئ

او هرڅوک چې ښکار کېدونکي حيوانات په قصدي توګه ووژني نو په هغه باندې جزا لازمه ده، چې بايد د لاندې درې کارونو څخه يو کار وکړي:

الف: يا د وژلي شوي ښکار کېدونکې حيوان په مثل سره اهلي (کورني) څاروي د کعبي شريفي په شاوخوا کښي د قربانۍ په توګه ذبحه کړي، البته هغه کورني څاروي چې دوه مسلمانان د عدل خاوندان يې په مثليت باندې حکم وکړي.

ب: يا دې د وژلي شوي ښکار کېدونکې حيوان په مثل سره مسکينانو ته خوراک ورکړي. يا په بل عبارت: د وژلي شوي ښکار په قيمت باندې دې يا غنم راونيسي او هر يوه مسکين ته دې نيمه پيمانه ورکړي او يا دې پرې کجورې خريداري کړي او هر يوه مسکين ته دې پوره يوه پيمانه ورکړي، برابره خبره ده چې مسکينان د حرم شريف په داخل کښې وي او که په غير د حرم څخه په زمين حل كښى وي 11. Him Har of 37 - 784

ذکره شوې جزا ځکه د ښکار کېدونکي حيوان په قاتل باندې لازمه کړي شوه ترڅو په دنيا کښې د خپل کار (جنايت) څه ناڅه دروندوالي وڅکي.

خو په ياد ولرئ لکه څنګه چې الله د تحريم څخه په وړاندې شرابخورې او قماربازۍ باندې ونه نيولئ، همدارنګه مو د ذکر شوي تحريمي فرمان څخه په وړاندې ښکار وژنه باندې نه نيسي، که څه هم الله څخ کولی شو چې په وړاندېنيو جنايتونو باندې يې هم نيولي وی خو الله څخ درته عفو، وکړه او د نيوني څخه درتېر شو.

۳\_ لنډه دا چې د پخوانيو جرائمو څخه الله درتېر شوى دى خو پام كوئ چې د تحريمي فرمان څخه وروسته بېرته ورتاو نه شئ، او هرڅوك چې بيا د ښكار كېدونكو حيواناتو سره داسې معامله وكړي لكه چې د تحريمي فرمان څخه وړاندې به يې ورسره كوله نو الله څخ به ترې انتقام واخلي او أخروي جزا به وركړي، او دا ځكه چې الله چ د كلكې ارادې خاوند دى (هيڅوك يې د ارادې مخه نه شي نيولى) او هم د انتقام خاوند دى (جنايتكارانو ته بالمثل جزا وركوي).

4\_ ای مومنانو! تاسو یوازې په بري (د وچې) ښکار کېدونکو حیواناتو باندې د امتحان لاندې د اوستلي شوي یاست او بحري ښکار کېدونکي حیوانات درته حلال کړی شوي دي، برابره خبره ده چې د خوراک دپاره یې ښکار کړئ او یا د پوستکي او نورو ګټو په ملحوظ یې ووژنئ، دا د دې دپاره چې تاسو ترې سمدستي استفاده وکړئ او یا یې په سفرونو او کاروانونو کښې د ځانونو سره انتقال کړئ او د حاجت په وخت کښې یې د استفادې لاندې ونیسئ

اما يو ځل بيا واورئ چې په تاسو باندې بري (د وچې) ښکار کېدونکې حيوانات تر هغه وخته پورې حرام کړی شوي دي چې يا په احرام او يا په حرم شريف کښې ياست، نو د هغه الله څخه وډار شئ او د عذابه يې څانونه وساتئ چې همده څخ ته به ورغونډ کړی شئ.

## توضيحات

۱\_ مفسرينو کرامو د دې جملې چې ﴿ تَنَالُهُ آ أَيْدِيكُمْ وَرِمَاحُكُمْ ﴾ لاندې معناوي کړې دي ۱۰: الف: د دې جملې څخه نژدې او لرې ښكار شوي حيوانات مطلب دي، چې نژدې په لاس سره رانيولى کېږي او لرې په غشو باندې ويشتل کېږي يا په نېزو سره وهلى کېږي.

ب په لاس باندې ترې د حيواناتو بچي مراد دي چې نه منډه وهلي شي او نه الوتلي شي ترڅو ځان خلاص کړي، او په غشو او نېزو باندې ترې هغه حيوانات مراد دي کوم چې هم په منډه څان خلاصولي شي او هم په الوتنه. مګر ظاهره دا ده'۱' چې د لاسونو او غشو یا نېزو ذکر صرف د مثال دپاره دی او حصر یې مطلب نه دی، نو په لاس رانیولو کښې په لغته وهل او په تلاک یا پړي باندې رانیول هم شامل دي او همدارنګه په غشو باندې ویشتل هغو ټولو ویشتلو ته شاملېږي چې د لرې مسافي څخه پرې وویشتلی شي که څه هم د غشي څخه په غیر د ویشتلو بل شی وي لکه ډېره او داسې نور. بلکې مونږ ته په دې ډول کښې په باز او باښې سره ښکار کول هم شامل برېښي.

په هر تقدیر، الله گفت صحابه کرام چ په بري (د وچې) ښکار کېدونکو حیواناتو باندې امتحان کړه خو \_الحمد لله\_ د امتحان څخه کامیاب راووتل، او بني اسرائیل (آصحاب السبت) یې په بحري حیواناتو (ماهیانو) باندې وازمائل، چې قیصه یې په [الاعراف:۱۶۳] ایت کښې راروانه ده، خو هغوی پکښې ناکام شوه

۲\_د ﴿ حُرُم﴾ کلمه د حرام جمعه ده چې په نارينه او زنانه دواړو باندې يې اطلاق کېږي، حرام هغه نارينه او يا زنانه ته وايي چې يا د مکې معظمې په حرم شريف کښې داخل شي او يا د حج او عمرې احرام وتړي ۲۰٪

# ايا د احرام په جنايت کښې قصد ضرور دي؟

۳\_ جمهور علما ، کرام وایي چې د احرام یا حرم شریف په جنایت کښې قصد ضرور نه دی بلکې په هغه چا باندې هم د ښکار کېدونکو حیواناتو جزا لازمېږي چې په سهوه او خطأ سره یې قتل کړي ۱۳۰۰ ، که څه هم اُخروي عذاب ورته نشته او دا ځکه چې:

الف: په [البقرة: ۱۹۶] ايت شريف كښې الله الله په هغه محرم سړي باندې هم كفاره لازمه كړې ده چې د مرض د كبله خپل سر وخريي، او يا په بل عبارت: چې معذور وي.

ب: نبي کريم ﷺ کعب بن عجره شه ته د سر د خريلو اجازه ورکړه کله چې هغه د احرام په حال کښې سپږو ډېر وارخطا کړی وه مګر د کفارې امر يې هم ورته وکړ<sup>۴).</sup>

نو معلومه شوه چې په خطا او نسيان کښې په محرم باندې د ښکار شوي حيوان جزا لازمېږي، ځکه چې خطا يا نسيان خو بل شي نه دي بلکې د اعذارو څخه يو عذر دي

سوال جواب

۴ که څوک وايي چې: په ايت شريف کښې د وژلي شوي ښکار جزا په ﴿ مُتَعَمِّدُ ا ﴾ ټکي

interpretation of the effection among and the

11-2-3-1

in all the standard

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز ج٥ ص١٨٨

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ج٥ ص٥٠٣

<sup>(</sup>٣) أحكام القرآن للجصاص ج٢ ص٤٤٩

<sup>(4)</sup> صحيع العسلم ج ا ص٢٨٢

باندې مقيده کړی شوې ده، نو په کار دي چې په دې جنايت کښې خطا او نسيان بلکې ټول اعذار اعتبار ولري؟

مونږ واينو چې: د احنافو عېم ارم، نظر دا دي چې په قيد باندې صراحت کول په مقيد کښې د حکم ثبوت فائده کوي او بس، بلکي د مقيد څخه په غير نور حوادث په سکوت کښې پرېږدي، چې د أصول الفقه كتابونو يي ښه تحقيق كړي دي'١٠.

نو د همدې قاعدې په بنا د ايت شريف د معني حاصل داسې راوځي چې: هر محرم چې په قصدي توګه د ښکار کېدونکي حيوان د وژلو مرتکب شي په هغه باندې جزا لازمه ده، او چې په قصدي توګه نه وي بلکې د اعذارو (لکه خطا او نسيان) د کبله يې وژلی وي نو د هغه د جزا څخه دا ايت شريف ساکت دي، چې نه پکښې هو وايي او نه نه. اما د شريعت په نورو څايونو کښې ورباندي صراحت راغلي دي چې د آعذارو سره سره هم ورباندې جزا لازمېږي، لکه چې لږ وړاندې يې دوه مثالونه (ایت او حدیث) تبر شوه.

# د محرم په جزا کښې مثلیت ضرور دی

۵\_ ټول فقهاء کرام په دې متفق دي چې د محرم د جنايت په جزا کښې مثليت شرط دي، مګر د مثل په تعريف کښې اختلاف دي(۲)، چې مونږ يې,لنډيز په لاندې ډول سره محترمو لوستونکو ته وراندي كوو:

الف: الشافعي عبدرم، وايي چي: په هغه ښكار كېدونكي حيوان باندې چي په كورنيو حيواناتو كښې نظير ولري، لكه هوسۍ او ګوړا خر چې نظائر يې اوزې او غوايان دي او يا داسې نور، نو په هغو كښې صوري مثليت مراد دى، او كه نظير ونه لري، لكه كوتره او نور مرغان، نو دلته يې معنوي مثل مطلب دی چې د قیمت څخه عبارت دی او د دوه وو عادلانو سړیو په تقویم رقیمت کولو) سره تحقق مومي، ځکه چې الله الله د مثل د تعين دپاره د ﴿ مِنَ ٱلنَّعَمِ ﴾ کلمه د بيان په توګه نازله کړې ده، نو د معنى حاصل يي داسي كېږي چې: كله وحشى وژل شوي حيوان مثل درلود ، نو د مثل ذبحه كول يې د کعبې شاوخوا ځايونو کښې واجب دي چې مثل يې د کورنيو څارويو څخه عبارت دي.

ب: ابو حنيفه مبارمه وايي چې: د ذكر شوي مثل څخه معنوي مثل مطلب دى چې د قيمت څخه عبارت دى، ځكه چى:

اول: د مثل د کلمې خو د اشتراک په توګه هم په معنوي مثل (قیمت) او هم په صوري مثل هر يوه باندي اطلاق کېږي، نو کله چې د بې نظيره ښکار کېدونکي حيوان په وژلو کښي بالاتفاق معنوي مثل مراد دى نو بايد چې په نظير والاوو كښې هم معنوي مثل (قيمت) مراد كړى شي، كه نه نو مشترك

the first to

١١) نور الأنوار ص١٥٣

<sup>(</sup>۲) بدائع الصنائع ج۲ ص۱۹۸

لفظ به يو ځل په دوه وو معناوو کښې استعمال شي او دا خو د عربيت د قوانينو څخه مخالف او غير بليغ استعمال دی، په کار دي چې په کلام الله کښې د دغسې استعمال څخه څان وساتل شي دوهم: په شريعت کښې خو په مثلياتو کښې معنوي او صوري مثل ته اعتبار ورکول کېږي لکه غنم، جوار او داسې نور، او په قيمي شيانو کښې يوازې معنوي مثل ته اعتبار ورکول کېږي لکه حيوانات او نور شيان، اما يوازې صوري مثل په شريعت کښې متعارف نه دی نو په کار دي چې په دې مقام کښې هم په شريعت کښې متعارف نه دی نو په کار دي چې په دې مقام کښې هم په شريعت کښې غير متعارفه معني وانه خيستلې شي.

درېم: په ایت شریف کښې د مثل د پېژندلو دپاره د دوه کسانو عادلانو نظر شرط ګرځولی شوی دی نو معلومه شوه چې د مثل څخه صوري مثل مطلب نه دی چې عادل او غیر عادل پکښې یو برابر دی هرڅوک یې پېژني، بلکې معنوي مثل (قیمت) ترې مراد دی ترڅو د وژلي شوي ارزښت په ښه دقت سره څرګند کړي چې جنایتکار پرې یا هدیه خریداري کړي او د حرم شریف په شاوخوا کښې یې ذبحه کړي او یا پرې طعام راونیسي او په مسکینانو باندې یې توزیع کړي او بالآخره یا د اندازه کړی شوي طعام په مقابل کښې د هرې نیمې پیمانې غنمو څخه یوه ورځ روژه ونیسي.

ابو حنیفه رماه به وایی چی: یوازی د ﴿ مِنَ ٱلنَّعَمِ ﴾ ټکی د ﴿ مِنَ ٱلنَّعَمِ ﴾ محلا مرفوع دی او شوی بلکی د معطوفاتو سره مجموعه بیان واقع کېږي ځکه چې ﴿ مِنَ ٱلنَّعَمِ ﴾ محلا مرفوع دی او ﴿ کَفَرَة ﴾ او ﴿ عَدْلُ ذَٰ لِكَ ﴾ دواړه ورباندې عطف شوي دي، ته به وایی چې داسې عبارت نازل شوی دی چې: "فَالْوَاجِبُ جَزَاءُ مُمَاثِلِ لِلْمَقْتُولِ هُوَ مِنَ النَّعَمِ أَوْ طُعَامُ مَسَاكِینَ او صِیَامٌ بِعَدَد هِمْ "(۱) یعنی: نو داسی جزا واجبه ده چې د وژلي شوي ښکار کېدونکي حیوان سره (په قیمت کښې) مماثله وي چې هغه د کورنیو چارپایانو یا د مسکینانو د طعام او بالآخره یا د مسکینانو د شمار په اندازه د روژو څخه عبارت ده

# ر بي عَوْدِ الله معنى؟ إن يَدَ مُعَنِي الله عنها الله عنها الله عنها

ع د ﴿ وَمَنْ عَادَ ﴾ كلمه د "عَوْد" څخه اشتقاقه شوې ده، "عَوْد" بېرته محرم سړى په اول ځل باندې مقام كښې يې ځينو علماوو كرامو داسې معنى اخستې ده چې: كه محرم سړى په اول ځل باندې بنكار كېدونكى حيوان ووژني نو د ذكرو شوو درېكونو كفارو څخه به يوه كفاره اداء كوي او د آخرت د نيونې څخه خلاصېږي او كه بل ځل پرې مبتلا شو نو ټول بار يې آخرت ته پاتې كېږي. مكر د أحنافو سېمارمن اجتهاد دا دى چې په محرم باندې يوازې په اول ځل نه بلكې په هر ځل

باندى ذكره شوى كفاره لازمهري.

هو! لکه څنگه چې د [المائدة: ٣٣] ايت لاندې مونږ د الله څخ په توفيق شرحه کړې ده چې د کفارې سره سره اخروي نيونه هم ممکنه ده، ځکه چې دنياوي عقوبات زواجر دي، جبائر نه دي چې

المائدة (٥) د کناهونو جبيرې جوړې شي، ترڅو چې ورسره توبه ملګرې نه شي، نو په همدې لحاظ يې د معنی حاصل داسې کېږي: چې څوک د گفارو د وجوب سره سره بيا جيا د احرام يا حرم شريف جنايتونو ته عُود كوي، نو الله على به يبي به أخروي عذاب باندي هم مبتلا كړي البته كه اراده يبي وشي.

# صيد او ډولونه يې

٧\_ د حَمَيْد کلمه د هغي وحشي حيوان نوم دي چې د انسانانو څخه په اصل خلقت کښي متنفر وي او په پښو باندې ترې تښتي او يا په وزرونو باندې ترې الوزي٠١٠.

نو روږدې (اموخته) هوسۍ د ښکار څخه نه وځي، ځکه چې په اصل خلقت کښې متنفره ده او اموختوالي يې عارضي (موقتي) دي، او همدارنګه هغه غوايه يا اُوښ د صيد په تعريف کښې نه داخلېږي چې په عارضي توګه د انسانانو څخه نفرت اختيار کړي او په اصطلاح ساراني شي.

صيد (ښکار) په دوه ډوله دی، يو بري صيد (د وچې ښکار) او بل بحري صيد (د اوبو ښکار) دی. بري صيد هغه ښکار ته ويل کېږي چې تولد يې په وچه کښې وي که څه هم د روزۍ د موندلو دپاره په اوبو کښې ګرځي راګرځي، لکه هیلۍ او ځینې نور مرغان. او بحري صید هغه ښکار ته ويل کېږي چې تولد يې په اوبو کښې تحقق مومي. لکه ماهيان او داسې نور.

په محرم سړي باندې او يا په حرم شريف کښې بري ښکار کول په مطلقه توګه حرام دي، برابره خبره ده چې حلال ښکار وي لکه هوسۍ او داسې نور، او يا حرام ښکار وي خو د پوستکې دپاره ښکار کړي شي، لکه ګيدړه او داسې نور.

اما د موذي (ضرري) حيوان وژل ورته جائز دي، لکه چې نبي کريم ﷺ فرمايلي دي چې: «خَمْسُ مِنَ الدُّوَابِّ لَا حَرَجَ عَلَى مَنْ قَتَلَهُنُّ الْغُرَابُ وَالْحِدَاءُ وَالْفَأْرَةُ وَالْغَقْرَبُ وَالْكَلْبُ الْغَقُورُ»(٢) يعني: يه حُمكه باندې د حرکت کوونکو څخه پنځه شيان دي چې په هغه چا باندې څه ګناه نشته چې ويې وژني، چې يو کارغه دي، بل ټپوس دي، بل مرک دي، بل لړم دي، او بل خوړونکي سپي دي (لکه پړانګ، زمری او داسی نور).

اما محرم ته د بحري حيواناتو ښکار کول مطلقًا جائز دي، برابره خبره ده چې د خوړلو دپاره يې ښکار کړي او يا د نورو ګټو دپاره، لکه پوستکي او يا د ګيډې ملغلرې او داسې نور.

نو په دې مقام كښى الله ١١٠ داسى عبارت: ﴿ أُحِلُّ لَكُمْ صَيدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ ، ﴾ نازل كړى دى، چې ﴿ وَطَعَامُهُ ﴾ يې په ﴿ صَيْدُ ٱلْبَحْرِ ﴾ باندې عطف کړي دې ترڅو مونږ ته واضحه کړي چې په بحری ښکار کښي تاسو ته ډېره مهمه اذوقه (خوراک څښاک) جائزه کړي شوي ده چې ماهيان هم ثازه خوري او هم يې وچوي چې په سفرونو کښې ترې کار اخلي.

. Will of the second of the Contraction was

Harrison Stanton

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع ج٢ ص١٩۶

<sup>(</sup>٢) صعيح البخاري ج١ ص٢٤۶

و جَعَلَ ٱللَّهُ ٱلْكَعْبَةَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحَرَامَ قِيَامًا لِلنَّاسِ وَٱلشُّهْرَ ٱلْحَرَامَ وَٱلْهَدَى وَٱلْقَلَتِهِدَ ذَ إِلَى لِتَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَ وَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأَنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ﴿ ٱعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ وَأَنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ مَّا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلَـٰءُ ۗ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ ۞ قُل لاّ يَسْتَوِى ٱلْخَبِيثُ وَٱلطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ ٱلْخَبِيثِ فَٱتَّقُوا ٱللَّهَ يَتَأُولِي ٱلْأَلْبَبِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ٢٠

[۹۷] الله الله عبه، محترمه كوټه، د خلكو دپاره (په پښو باندې) د ودرولو سبب مرځولي ده، او محترمه میاشت (میاشتی) هم او قربانۍ هم او د څارویو غاړکۍ هم.

دا د دې دپاره چې تاسو پوه شئ چې يقينًا الله ﷺ په هغه څه باندې پوهېږي چې په اسمانونو کښي دي او په هغه څه باندې هم (پوهېري) چې په ځمکو کښې دي، او (هم د دې دپاره چې تاسو پوه شئ چي) يقينًا الله على په هر شي باندې پوه دي.

[٩٨] (اي مؤمنانو!) پوه شئ چې بې شكه الله ١١٠ سخت عذابي دي، او بې شكه الله ١٠٠٠ بښونكي رای مهربان دی.

[٩٩] په لیږلي شوي (محمد ﷺ) باندې هیڅ شي نشته مګر (د شریعت) رسونه، او الله ﷺ په هغه شي باندې پوهېږي چې تاسو يې ښکاره کوئ او په هغه شي باندې هم (پوهېږي) چې تاسو يې پټوئ. [۱۰۰] (ورته) ووایه چې: پلیت او پاکیزه برابر نه دی، اګر که تا لره د پلیت شي ډېروالي په تعجب کښې اچوي، نو د الله ﷺ څخه وړار شيځ ای د سوچه عقلونو خاوندانو! شاید چې تاسو

# وي بشاط المساط المساحدة على مان مواد المساد

په دې ایتونو کښې د وړاندېنيو ایتونو مضمون تعقیب شوی دی چې د کعبې شریفې احترام وکړئ او په حرم شريف يا په إحرام كښي د وچې ښكار كېدونكو حيواناتو ته تعرض مه كوئ، بلكې د كعبي شريفي ټولو مناسكو ته په درنه سترگه وګورئ كه څه هم ستاسو عقل يې حكمتونو ته نه رسېږي.

ا یعنی: ای مومنانو! تاسو ته هیخ مناسبه نه ده چې د کعبې شریفې سپکاوي وکړئ، کعبه شريفه خو څه معمولي کوټه نه ده، بلکې د احترام څخه ډکه کوټه ده چې الله څه د ټولو خلکو دېاره رکه څه هم کافر وي) د کارونو او ژوند دپاره د انتظام ذريعه جوړه کړې ده. لاندې څو مثالونه يې ولولئ:

ا سمعوا (۷) الف: د کعبی شریفی په خاطر الله ﷺ په کال کښی څلور میاشتی د خلکو په زړونو کښی الف: د کعبی شریفی په خاطر الله ﷺ په کال کښی د او د سره از شه او د اشد ا الف: د کعبې شريفې په حاصر الله دي چې اعمرې ته په امن سره لاړ شي او راشي، او ښه په بې محترمي ګرځولې دي چې خلک پکښې حج يا عمرې ته په امن سره لاړ شي او راشي، او ښه په بې

غمۍ سره پکښې د ټول کال ادوقه ترلاسه کړي ۍ سره په ښې د يون دن دورو د و هغانو باندې د يون او په غاړ کيو او نورو شيانو باندې بندې د کومې قربانۍ چې کعبې شريفې ته روانې کړی شوې وي او په غاړ کيو او نورو شيانو باندې به نښه کړی شوې وي چې دا د کعبې شریفې په لور باندې روانې دي، هغو ته هیڅوک تعرض نه کوي پرت رېري. ې . ج: بالآخره څوک چې د کعبې شريفې څخه بېرته د کور په طرف باندې ستون شي او په ځان باندې داسې نښې نښانې وزړوي چې خلک يې وپېژني، هغه هم هيڅوک نه زوروي او په ډاډه زړه

باندي کور ته رسېږي.

۲ دا چې الله ﷺ په تکويني توګه د خلکو په زړونو کښې د کعبې شريفې محبت اچولی <sub>دی</sub> حتى د خپله كعبى لا څه چې د زيارت كوونكو احترام يې هم څوك نه پرېږدي، دا د دې ډپاره چې تاسو پوه شئ چې يقينًا الله ﷺ په هغو ټولو شيانو باندې عالم دی چې په اسمانونو کښې دي او په هغو باندې هم چې په ځمکو کښې دي، او بلکې الله ﷺ په هر شي باندې پوه دي.

د همدې علم د کبله يې د انسانانو د ژوند د انتظام دپاره کعبه شريفه لا د ډېر پخوا څخه سنبول ټاکلې ده، چې د بشري حکومتونو د نشتوالي په وخت کښې هم انسانان اداره کړي او د کار ا<mark>ر</mark> کسب فرصت ورکړي، که نه نو په ځينو وختونو کښې خو به دوی د داخلي جګړو او جنګونو د کیله د لوږي مړه شوي وي.

٣\_ ښه نو چې کعبه شريفه ستاسو د ژوند او د ښه انتظام دپاره ډېر لوي کردار اداء کوي، نو تاسو ته په کار دي چې علاوه په تکويني احترام، تشريعي احترام يې هم د نظره ونه غورزوئ، او د الله عند څخه و ډار شئ چې د سخت عذاب خاوند دي.

هو! که ستاسو څخه قصور واقع کېږي نو د الله ﷺ څخه بښنه وغواړئ او هغه ته توبه تائب شي، د قصور څخه به درتبر شي ځکه چې الله چه هم بښونکي دي او هم مهربان.

۴\_ ای مومنانو! زمونږ د پيغمبر ﷺ په غاړه باندې يوازې د شريعت رسونه ده او دا يې په ډېرا ښه طريقه باندې ترسره کړه، نور نو ستاسو کار دی چې عمل پرې کوئ او که نه، زمونو په پيغمبر باندې ستاسو څارنه نه ده لازمه کړي شوې چې د هر يوه لاس به د بدوکارونو څخه نيسي که نه نو دى به نيولى كېږي، او نه په ده باندې ستاسو محاسبه شته، او بالآخره نه مو خپل پيغمبر ته دومرا عمر ورکړي دي چې د قيامت د ورځې پورې به ژوندي وي او تاسو ته به تازه تازه وحي دراوروي، نن دي او که سبا دي نبي کريم ﷺ به وفات شي او د وحي دروازه به وتړله شي او تاسو ته به دغسې وصايا نه کېږي لکه چې اوس درته کېږي.

نو تاسو ته په کار دي چې د وخت څخه ګټه پورته کړئ او په ډېر اخلاص سره د الله على شرائعونه تابع شي، الله عد ته ستاسو پټ او په او په هر څه باندې پوهېږي. واذا سمح ، . ۵ ای پیغمبره! یو ځل بیا مومنانو ته ووایه چې: د الله څخ په نزد باندې پلیت او پاکیزه شیان یو برابر نه دي، که څه هم بالفرض ستاسو هر یوه ته د پلیتو شیانو ډېروالی ښه ښکاره شي او په تعجب کښې یې واچوي.

نو په همدې اساس باندې تاسو د احرام په حال کښې او يا په حرم شريف کښې د وچې د ښکاري حيواناتو د وژلو څخه څانونه وساتئ ځکه چې دا پليت دي او پليت شيان برکت نه لري او عاقبت يې خراب وي، او د پاکيزه شيانو په رانيولو پسې تاند ووهئ، ځکه چې پاکيزه شيان که څه هم د کم او کيف په اعتبار سره لږ وي خو برکت يې زيات دی او د تقوی او ديندارۍ روحيه په تاسو کښې ژوندۍ کوي چې د لا زيات عبادت توفيق مو په برخه کېږي

ع\_مګر په یاد ولرئ چې ذکره شوې د پلیت او پاکیزه شیانو په تمیز باندې یوازې هوښیاران او د عقل خاوندان پوهېږي، د ساده ګانو ورباندې سرونه نه خلاصېږي، نو د الله څخ څخه و دار شئ ای د سالم عقل خاوندانو! شاید چې تاسو فلاح او کامیابي مونده کړئ

## توضيحات

١\_ بيت الله شريف د لاندي وجوهو د كبله د حكنبة په لقب باندي هم يادېږي(١):

الف: کغبّه د تکعیب سره په اصلي حروفو کښې متحده ده، تکعیب خو د تربیع په معنی سره دی الله شریف هم مربع ده چې څلور واړه خواوې یې سره یو تربله برابرې دي.

ب: "كَعْبَة" د "كَعْبُ الإنسَان" څخه اخستله شوې ده، او "كَعْبُ الإنسَان" هغه نېغ هډوكي دي چې د هرې پښې تقريبًا په لاندينۍ څنډه كښې واقع دى او قدم او لينګې سره جدا كوي.

څرنګه چې د بیت الله شریف سره متصله ابادي نشته او په ځمکه باندې نېغه ښکاري، نو ته به وایي چې دا په پښه کښې ښنګري دي.

# كعبه شريفه په پښو دروونكې ده

۲\_که څه هم مفسرینو کرامو په دې مقام کښـې د ﴿ قِیَنمًا﴾ دپـاره ډېر تفسیرونه کړي دي۲۰، لاندې څو مثالونه یې ولولئ:

الف: بیت الله شریف او د دې لوازم، لکه محترمې میاشتې او قربانۍ او بالآخره د نښانې دپاره غاړکۍ، د مکې معظمې د اوسېدونکو دپاره د رزق د پراخۍ سببونه دي چې د هره طرفه هلته خلک سفرونه کوي او تجارتي مالونه وړي راوړي

ب: بيت الله شريف او نور لوازم يي د أمن اسباب دي چې هلته هيڅوک لوټماري نه كوي.

<sup>(</sup>١) روح المعاني ج٧ ص٧٥

<sup>(</sup>٢) البعر المعيط ج۴ ص٣٧٣؛ زاد المسير ج٢ ص٣٢٣ Downloded from: bawarketabtoon.com

ا سمعوا (۲) المالدة (۵) جند د بیت الله شریف په سبب سره د هغه ځای اوسېدونکي اهل الله ګڼل کېږي او خلک ورته په اخترام باندى قائل دي.

د: هلته د حج مناسک اداء کېږي چې د خلکو د دنيا او آخرت ګټې پکښې نغښتې دي.

مگر څرنګه چې الله ﷺ د ﴿ قِيَنمًا ﴾ سره متصله د ﴿ لِلنَّاسِ ﴾ کلمه نازله کړې ده نو داسي معلومېږي چې دلته به هغه معني مراده وي چې ټولو خلکو ته حتي کافرانو ته هم شامله وي، هغه دا چې د دنيا بقاء او ابادي به ترهغه وخته پورې دوام وکړي چې ترڅو کعبه شريفه ودانه وي او خلک ورته ځي راځي او بالآخره د حج او عمرې مناسک اجراء کېږي، نو کله چې د همدغو کارونو سلسله قطعه شي \_العياذ بالله\_ نو بيا به دنيا ورانېږي او عمر به يې ختم شي، لاندې دوه حديثونه د اشتشهاد په توګه ولولئ:

اول: نبي كريم ﷺ فرمايي چي: «يُحَرِّبُ الْكَعْبَةَ ذُو السُّويْقَتَيْنِ مِنَ الْحَبَشَةِ»(١) كعبه شريفه به د حبشي څخه د دوه وو لینګیو خاوند تخریبه کړي. یعنې کله چې الله ﷺ د دنیا د ورانولو اراده وکړي، نو ډېر حقير سړي به کعبه ورانه کړي که څه هم د الله کن د ارادې څخه وړاندې د اصحاب الفيل غوندې جبابره وو هم نه شوه تخريبولي.

دوهم: د قتاده على څخه روايت دى چې: «لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى لَا يُحَجَّ الْبَيْتُ»(۲) د قيامت ورځ به تر هغه قائمه نه شي ترڅو چې حج ونډ کړي شي. يعنې ترڅو چې حج ادا، کېږي دنيا به اباده وي. دا حديث كه څه هم د صحيح البخاري د معلقاتو څخه دى مكر الحاكم عبدرمن د أحمد بن حنبل عبدرمن په سلسله باندې وصل کړي دي<sup>۳۰</sup>. همدارنګه ځينو نورو محديثينو<sup>۴۰)</sup> هم مرفوع روايت کړي دي.

# د محرم په لاس ښکار شوی حیوان پلیت دی

٣\_که بالفرض محرم سړي د وچې ښکار کېدونکي حيوان د الله ﷺ په نامه باندې ذبحه هم کړي هغه مردار او پلیت دي، نو که محرم د اضطرار په حال کښې وه او هلته مرداره او ښکار دواړه موجود وه نو فقها ، کرام د ده په باره کښې لاندې نظرونه لري<sup>۵۰)</sup>:

الف: زُفر عبارم، وايي چي: بايد مرداره وخوري او د ښكار كېدونكي حيوان څخه ځان وساتي. ب أبو حنيفه او أبو يوسف رمناه سا وايي چي: بايد بالعكس د ښكار غوښه وخوري او كفاره دي

ج: د ابو حنيفه سارمه په يو قول او د محمد عبارمه په نظر د مردارې خوراک بهتر دي.

<sup>(</sup>١) صعيع البخاري ج ١ ص٢١۶

<sup>(</sup>۲) صعيح البخاري ج۱ ص۲۱۷

<sup>(</sup>٢) عمدة القاري ج٩ ص٢٢٥

<sup>(</sup>٢) السندرك ج٢ ص٠٥٠ صحيح ابن حبان ج١٥ ص١٥١

<sup>(</sup>۵) روح المعاني ج٧ ص٢٩

المالدة (٥)

وادا سمعوا (۲) ۹۳ د: آبو یوسف او حسن رحناهٔ علیما دواړه وایي چې که ښکار کېدونکی حیوان او سپی دواړه موجود وه نو د سپي غوښه بهتره ده.

پاک او ناپاک برابر نه دي

۴\_ دا موضوع \_چې پليت او پاکيزه شيان برابر نه دي ـ نبي کريم ﷺ په لاندې حديث کښې ډېره ښه تفسيره کړې ده:

بوه ورځې يو سړى تېرېده نو نبي كريم ﷺ په حاضرينو كښې د يو كس څخه پوښتنه وكړه چې: په دې سړي كښې څه نظر لرې؟ هغه وويل چې: دا د اشرافو څخه دى، كه د خپلولۍ غوښتنه وكړي دې شپې ... بايد چې خپلولي ورسره وکړي شي او که په څه موضوع کښې شفاعت وکړي بايد شفاعت يې قبول كرى شي. نبي كريم ﷺ هيڅ ونه ويلي.

بيا په همدغه مجلس باندې يو بل سړي تېر شو، نو نبي کريم ﷺ ذکر سوي يو کس ته وويلي چې: په دې کښې دې څه نظر دی؟ هغه وويلې چې: دا د فقيرانو مسلمانانو څخه دی، که د خپلولۍ آرزو ، وکړي باید پوره نه کړی شي او که د چا په باره کښې شفاعت وکړي نو باید چې ونه منل شي. نو نبي كريم الله وفرمايل چى: «هَذَا خَيْرٌ مِنْ مِلْ عِ الْأَرْضِ مِثْلَ هَذَا»(١) يعني: دا د هغه د مثل څخه د خمكي د ډکوالي په اندازه بهتر دي.

﴿ يَتَأَيُّ الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَسْعَلُوا عَنْ أَشْيَآءَ إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤُكُمْ وَإِن تَسْعَلُوا عَنْهَا حِينَ يُنزَّلُ ٱلْقُرْءَانُ تُبْدَ لَكُمْ عَفَا ٱللَّهُ عَنْهَا أُوَاللَّهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ ١ قَدْ سَأَلَهَا قَوْمٌ مِن قَبْلِكُمْ

# 

[۱۰۱] اي هغو کسانو چې ايمان يې راوړي دي! د داسې شيانو څخه پوښتنه مه کوئ چې که درته څرګند کړي شي، نو غمژن به مو کړي، او (هم تاسو د داسې شيانو څخه غوښتنه مه کوئ چې) كه تاسو ترې په داسې وخت كښې غوښتنه وكړئ چې قرآن كريم نازلېدلى شي نو هغه به درته څرګند کړي شي (او بيا به پرې خپه ياست).

الله ﷺ (تاسو ته) د دغسې پوښتنو کولو څخه عفوه کړې ده (کومې چې د نن څخه وړاندې تاسو کړې دي). او الله ﷺ بښونکي د حلم خاوند دي رقصور بښي چې اراده يې وشي او په عقوبت باندې عجله نه کوي).

[۱۰۲] (ای مؤمنانو!) ستاسو څخه وړاندې يقينًا يوه قوم (د پيغمبر امتيانو) دغسې غوښتنې کړې وې خو بيا پرې کافران جوړ شوه راو عقيده يې ورباندې ونه کړه او يا يې عملي نه کړې، نو تاسو د هغوی په شان مه کېږي).

## ارتباطونه

۱\_ په وړاندېنيو ايتونو کښې الله گه د پيغمبر په وظيفه بيانه کړې وه چې په ده باندې د تبليغ څخه پرته بل شي نشته، او دلته مهرباني کوي چې کله د احکامو رسونه د ده که وظيفه ده نو حاجن نشته چې تاسو ترې سوال وکړئ او د احکامو په بيان کښې تعجيل وغواړئ، ځکه د کوم شي په بيان باندې چې پيغمبر که مامور شوى دى هغه به ستاسو د غوښتنې څخه پرته هم درته بيانوي

۲\_ هلته الله څخ فرمايلي وه چې پاکيزه او پليت سره يو برابر نه دي، نو څه لرې نه ده چې د ځينو مسلمانانو په زړونو کښې به څه سوالونه پيدا شوي وي چې دا-دا شي به د پليتو څخه وي او که د پاکيزه وو څخه، نو دلته د همدغسې سوالونو مخنيوي وشو چې ستاسو پوښتنو ته اړتيا نشته په کوم شي پورې چې د دين کمال ارتباط ولري هغه به ضرور بيانېږي.

## شان نزول .

د ذکرو شوو ایتونو د شان نزول په باره کښې متعدد واقعات روایت کړی شوي دي، لاندې څو مثالونه یې ولولئ

ا بوه ورخې نبي كريم الله صحابه وو كرامو شه ته خطابه وكړه چې: الله الله الله الله على به تاسو باندې حج خرض كړى دى. نو الاقرع بن حابس شه غږ وكړ چې اى د الله رسوله! ايا هر كال راباندې دې فرض دى؟ نبي كريم الله ساكت پاتې شو، ترڅو چې نوموړي صحابي شه خپله پوښتنه د درېم ځل دپاره تكراره كړه نو بيا يې خپل سكوت مات كړ او ويې فرمايل چې: «لَوْ قُلْتُ نَعُمْ لَوَجَبَتْ ثُمُ إِذَا لَا تَسْمَعُونَ وَلَا تُطِيعُونَ وَلَكِنَهُ حَجُّةً وَاحِدَةً» (۱) يعني: كه زه ووايم چې "هو" نو (هر كال) به واجبشي، بيا به يې تاسو (عملًا) قبول نه كړئ او (عملًا) اطاعت به ونه كړئ، مكر شان دا دئ چې فرضي حج فقط يو حج د

۲\_ د اوږد حدیث شریف مضمون دی چې نبي کریم ﷺ ته دا خبره رسېدلې وه چې منافقان د ناآشنا پوښتنو نیت لري ترڅو نبي کریم ﷺ (د دوی په خیال) جواب ونه شي ویلی او دوی ته د پروپاګند زمینه برابره شي.

لنډه دا چې ځينو خلکو د منافقت د کبله او ځينو صحابه کرامو گه د زيات اخلاص د کله پوښتنې کولې، نو نبي کريم په داسې حال کښې په ممبر باندې ودرېده چې د غصې نښې نښانې پېکښې ښکارېدلې، او ويې فرمايل چې: «فَلَا تَسْالُونِي عَنْ شَيْءٍ إِلّا أَخْبَرْتُكُمْ مَا دُمْتُ فِي مَقَامِي هَذَا» لا يعني: نو تاسو به زما څخه د هيڅ شي پوښتنه ونه کړئ مګر زه به يې خبر (جواب) در کړم تر هغه چې د په دې مقام (ممبر) باندې اوسم.

إعطوق المتناوعة

<sup>(</sup>١) سنن النساني ج٢ ص١

کی صحیح البخاری ج۱ ص۷۷، ج۲ ص۱۰۵، میم Downloded from: bawarketabtoon.com

ټول صحابه کرام مله ډېر خپه او په ژړا شوه او نبي کريم تله همدا خبره تکراروله چې: «سلويي» وكرئ پوښتنى، وكړئ پوښتنى.

په دې منځکښې عبد الله بن حُذافه چه راپورته شو او پوښتنه يې وکړه چې: «مَن أبي؟» زما پلار خوک دی؟ نو نبي کريم ﷺ جواب ورکړ چې: «أبُوك حُدافة » ستا پلار حذافه دی. يعنې ستا په نسب کښي چې خلک څه خبره کوي هغه دروغ ده.

بيا عمر الفاروق 🤲 د ټولو صحابه وو كرامو 🚓 په استازيتوب نبي كريم 🏂 ته اعتذار وړاندې كړ او نبي کريم ﷺ د «سَلُونِي» کلمې د ويلو څخه چپ شو.

٣\_ عبد الله بن عباس رمزين من (رئيس المفسرين) وايي چي ځيني خلک وه چي د نبي كريم ١٠٠٠ څخه به يې د مسخرو په توګه پوښتنې کولې چې زما پلار څوک دی؟ او چې اوښه به يې ورکه شوې وه نو ورته به يې ويلې چې: «أَيْنَ نَاقَتِي؟» زما اوښه چرته ده؟ «فَأَنْزَلَ اللهُ فِيهِمْ هَدِهِ الْاَيَةَ»(١) نو الله كل په دوي کښي دغه ايت نازل کړ.

۴\_ آن تردې چې يوه سړي د نبي كريم ﷺ څخه پوښتنه وكړه چې: «أَيْنَ مَدْخَلِي يَا رَسُولَ اللهِ»<sup>۲۱)</sup> يعني: اي د الله گذييغمبره! زما د داخلېدلو ځاي چرته دي (دوزخ دي او که جنت دي)؟. نبي کريم ع جواب ورکړ چې «النّارُ» يعنې: ستا د داخلېدلو ځاى اور (دوزخ) دى.

۵\_ ذكر شوي واقعات او يا د هغو نور امثال سره څه منافات نه لري، كېدلى شي چې د ټولو په هکله ذکر شوي ايتونه نازل شوي وي، او د صحابه کرامو 🚓 عادت وه چې د ايتونو په مصداقاتو باندې به يې د شان نزول اطلاق کاوه<sup>۳۰</sup>،

## سوال جواب

۶\_ که څوک وايي چې: په ذکرو شوو واقعاتو کښې ځينې داسې واقعات دي چې د مسلمانۍ سره منافات لري، لکه چې ځينو خلکو به د نبي کريم ۶ څخه د مسخرو په توګه پوښتنې کولي، او په پيغمبر باندې مسخرې كول خو د كفر څخه په غير بل شي نه دى، حال دا چې ايت شريف په ﴿ يَتَأْيُهُا الذير عَامَنُوا ﴾ سره پيل شوى دى چې ټوله مخاطبه د مومنانو سره ده؟

مونر وايو چي:

الف: دلته د مؤمنانو څخه ټول هغه خلک مطلب دي چې ځانونو ته مؤمنان وايي، برابره خبره ده چې قلبا هم مومنان وي او يا يوازې په خولو باندې ځانونه مومنان بولي.

<sup>(</sup>١) صعيع البخاري ج٢ ص8٤٥

<sup>(</sup>٢) صعيع البخاري ج٢ ص١٠٨٣

٢٦) تفسير القاسمي ج١ ص٢٧؛ تفسير المنادج٩ ص٤٤٧

ا سمعوا (٧) ب دلته مومنان پوه کړی شوي دي چې تاسو د منافقانو په شان طرز العمل مه کوئ چې مرابل ب: دلته مومنان پوه دړی سوي دي چې د منافقان په پوښتنو کښې زړه صافي او دا ځکه چې منافقان په پوښتنو کښې زړه صافي اد په پوښتنه نبي کريم چې ته راجع کړی او د بله بال پوښتنه نبي کريم ﷺ ته راجع تړی. او . غواړي چې د يو پلوه نبي کريم ﷺ په بې ځايه پوښتنو کښې مصروف کړي او د بله پلوه يې سالې بي لاري كول مطلب دي.

ورې دون مصب دي. نو په دې تقدير باندې به دا ايت شريف د هغه ايت شريف نظير واقع شي چې: ﴿ يُتَأْيُّهُا ٱلْذِيرِ٪ نو په دې نفدير باسم به ده . وَامَنُواْ لَا تَقُولُواْ رَاعِنَا وَقُولُواْ آنظُرْنَا ﴾ [البقرة: ۴ · ۱] يعني: اي هغو كسانو چې ايمان يې راس دی؛ تاسو د (یهودانو په شان) د "راعنا" کلمه مه وایاست او (په بدل کښې یې) "اُنظرنا" ووایئ

## د مطلب خلاصه

۱\_ يعني: ای مؤمنانو! تاسو د نبي کريم ﷺ څخه بې هوده پوښتنې مه کوئ چې په لا شعرر توګه د منافقانو په قدم باندې لاړ شئ، خصوصًا داسې پوښتنې چې د هغو په جواب کښې دري خبرې خطره وي چې تاسو ورباندې غمژن شئ، يا د رسوايي او خجالت سره مخامخ شئ او بالزور يا د دې لوي خطر وي چې اسان حکم درباندې په جواب سره دروند کړي شي او داسې نور.

۲\_ ای مومنانو! که تاسو ذکرې شوې پوښتنې په داسې وخت کښې مطرح کړئ چې وحي جاري ده، نبی کریم ﷺ ژوندی دی او بالآخره د قرآن کریم د نزول وخت نه دی ختم شوی، او په خپلر پوښتنو باندې زيات زور واچوئ نو الله ﷺ به يې جواب درنازل کړي نو احتمال شته چې د خفگان سره مخامخ شئ او په خپلو پوښتنو باندې پښېمانه شئ.

کله چې په بې ضرورته پوښتنو کښې د غمژن کېدلو احتمال شته نو تاسو ته په کار دې چې دغسې د خطر ځای ته خپل ځانونه وروړاندې نه کړئ او په لوی لاس ځانونه غمژن جوړ نه کړئ هو! د دې څخه پخوا مو چې څه بې ځايه پوښتنې کړې دي د هغو څخه الله څخ درتېر شوي دي او

په هغو باندې مو نه نيسي، خو د دې ارشاد څخه وروسته خپل ځانونه اداره کړئ.

لنډه دا چې الله را نښونکي دي که څه قصور درڅخه واقع شي نو د بښنې په تمه اوسي او مه حلم خاوند دی چې د عذاب تاخير يې په بښنه باندې دلالت نه کوي، نو د همېشه دپاره د الله الله نسبت په خوف او رجا کښې اوسئ چې همدا د ايمان غوښتنه ده .

۳\_ ای مومنانو! ستـاسو څخه وړاندې هم ځينو قومونو د خپلو پيغمبرانو څخه ډول اول غوښتنې کړې وې، خو چې کله به ورته پيغمبرانو غوښتلې شوې پوښتنې جوابي کړې او ځه به بې چې غوښتل هغه به يې ورکړه، نو يا به په عملي بي اطاعتۍ کښې واقع شوه او يا به لا ورباندې بالکل کافر جوړ شوه او انکار بدیې ترې وکړ، نو د همدې کبله تاسو ته توصیه وکړی شوه چې د بې ځاید غوښتلو څخه خپل ځانونه بې وساتئ چې علاوه په غمژن کېدلو د بې اطاعنۍ سا

## توضيحات

۱\_ په دې مقام کښې الله کښد ﴿ أَشْيَآءَ ﴾ د کلمې څخه وروسته درې جملې نازلې کړې دي، مونږ غواړو چې د الله کښ په توفيق په هره يوه جمله کښې بېل-بېل بحث وکړو.

## لومړۍ جمله:

۲\_لومړۍ جمله دا ده چې: ﴿ إِن تُبْدَ لَكُمْ تَسُوّكُمْ ﴾، دا جمله د ﴿ أَشْيَآءَ ﴾ د كلمې دپاره صفت الع شوې ده. نو د معنی حاصل يې داسې را اوځي چې: د داسې شيانو څخه پوښتنه مه كوئ چې د خو بولونو كښې ستاسو د غمژن كېدلو او مشقت احتمال وي، نو خپل ځانونه په لوى لاس په ختيو كښې مه وراچوئ او ځانونو ته غم مه جوړوئ.

لنډه دا چې پوښتنه کول په لاندې دوه ډوله دي:

الف: يو ډول هغه پوښتنې دي چې سړي يې جواب ته ضرورت لري او جواب يې په تعميل کښې او لري، نو دغه ډول پوښتنې برسېره په دې چې ممنوع نه دي بلکې مشروع دي، څکه چې د دغسې پوښتنو په جوابونو باندې سړي خوشالېږي چې د تحير څخه پرې نجات پيدا کوي او غمژن کېږي پرې نه لاندې تشريحات ولولئ:

اول: الله فرمايي: ﴿ فَسْفَلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٣٣] نو د علم خاوندانو څخه ويښتنه وكړئ كه تاسو ياست چې نه پوهېږئ.

دوهم: جابر ځه په يوه اوږده حديث کښې وايي چې: مونږ په سفر باندې وه چې زمونږ د يو ملګري په سفر باندې وه چې زمونږ د يو ملګري په سر باندې ډېره راولوېده او زخمې شو، خو همدغه زخمي ملګري مجتلم شو او غسل ورباندې اجب شو نو د ملګرو څخه يې پوښتنه وکړه چې ايا ماته په تيمم وهلو کښې اجازه مونده کوئ؟ فغوي وويلې چې نه، ته خو د اوبو په استعمال باندې قدرت لرې. نو نوموړي زخمي په اوبو باندې غسل وکړ چې د همدې غسل په سبب باندې مړ شو.

کله چی نبی کریم ﷺ په ذکره شوی قیصه باندی خبر شو نو ویی فرمایل چی: «قَتَلُوهُ قَتَلَهُمْ اللهُ أَلَا مَالُوا إِذْ لَمْ يَعْلَمُوا فَإِنَّمَا شِفَاءُ الْعِيَ السُّؤالُ»(۱) وژلی یی دی دوی دی الله ﷺ ووژنی، ضرور به یی پوښتنه کړی وی چی کله دوی په خپله نه پوهېده (او بی علمه فتوی به یی نه ورکولی) ځکه چی د چهل شفاء خو پوښتنه کول دی. یعنی د ناپوهۍ علاج پوښتنه ده.

ب: دوهم ډول پوښتنې هغه دي کومو ته چې ضرورت نه وي او لا په جوابونو کښې يې د غمژن کدلو خطره هم وي، نو په ذکره شوې جمله کښې همدغه ډول پوښتنې ممنوع ښودلې شوې دي. لالدې نصوص د ښه وضاحت دپاره ولولئ:

اول: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چې: «مِنْ حُسْنِ إِسْلَامِ الْمَرْءِ تَرَكُهُ مَا لَا يَعْنِيهِ» ١٠، يعني: د سړي د اسلام د ښه والي څخه د هغه شي پرېښودل هم دي چې ده ته مطلبي شي نه وي. لکه چې څوک پوښتنه وکړي چې د موسى على د مور نوم څه وه؟ او د فرعون پلار څه نومېده؟ او داسې نور.

دا ډول پوښتنې د دې څخه پرته چې د سړي وخت پرې ضائع شي بله نتيجه نه لري، خصوصاً او د هغو خلکو د خولو څخه کوم چې د دين په ضروري مسائلو باندې نه پوهېږي خو پوښتنه يې هم

دوهم: يوه ورځې عمر الفاروق عد د خپلو څو نفرو ملګرو سره يوه حوض (ډنډ) ته ورسېد، نو يوه ملګري يې د حوض د خاوند څخه پوښتنه وکړه چې: اي د ډنډ خاونده ا دغه ډنډ ته درندګان راځي او که نه راوبه ترې څښي او که څنګه)؟. نو د دې څخه وړاندې چې د حوض خاوند جواب ورکړي. عمر الفاروق على وويلي چي: «يَا صَاحِبَ الْحَوْضِ لَا تُخْيِرْنَا »، ٢١ اى د حوض خاونده ا مونر ته جواب مه راكوه يعني: مؤنرِ مكلف نه ياستو چي دغسي دقيقي پوښتني وكړو، نو كله چي مكلف نه ياستو نو حاجت نشته چي ته جواب راکړي ١.

نو د همدې کېنه مونږ دې ته ضرورت نه لرو چې د قصاب څخه تحقیق وکړو چې دغه ذبیحه ستا خپله ده او که پردۍ؟ د ذبحې په وخت کښې دې ورباندې د الله ﷺ نوم ياد کړې دې او که نه؟ او داسي نور.

درهم: معاويه 🚓 وايي چې: «أنّ النّبيّ ﷺ نَهُ نَهَى عَنِ النّلُوطَاتِ» (٢٠) يعني: نبي كريم ﷺ منعد كړي ده د داسې پوښتنو څخه چې مطلب پکښې صرف د مخاطب غلطول او پښې ښويول وي (چې دا ډول مسائل اکثره د فتنو باعث جوړېږي).

همدارنگه نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چې: «هَلكَ الْمُتَنْطِعُونَ»،۴۱ هلاك شوه په راقوالو او افعالو کښې، د حد څخه تجاوز کوونکي، دغه جمله يې درې ځله وويلې. يعنې: څوک چې د مسائلو په تعمق كښى غلوه او تيرى كوي.

څلورم: يوه ورځې د مالک بن انس رمنشې څخه چا د استواء په باره کښې پوښتنه وکړه، نو هغه جواب وركر چى: «الْإِسْتِوَاءُ مَعْلُومُ وَالْكَيْفِيَّةُ مَجْهُولٌ وَالسُّؤَالُ عَلْهُ بِدُعَةً» في استواء خو معلومه ده رپوښتني ته اړتيا نه لري) او څرنګوالي يې مجهول دي (چې يوازې الله ﷺ ته معلوم دي) او پوښتنه ترې بدعت دی (داسې مسئله نه ده چې مونږ ورباندې مکلف ياستو).

پنځم: يوه ورځې د عمر بن عبد العزيز رماښه څخه چا د صفين د جنګ يعنې د صحابه وو 🐟 د

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه ص۲۸۶

<sup>(</sup>۲) موطأ الإمام مالك ج١ ص١٧

<sup>(</sup>٣) سنن ابي داود ج٢ ص١٥٩

<sup>(</sup>۴) صحيع مسلم ج٢ ص٢٢٩

<sup>(</sup>٥) تفسير الفاسسي ج۶ ص٣٩٥

وافاسهور ربی جنگ په باره کښې پوښتنه وکړه (چې هلته څوک په حقه وه)، نو هغه جواب ورکړ چې: "يلك دِهَاءً المائدة (٥) جنگ به بور الله علم أحب أن ألطخ بها لِسَانِي "١" دا داسي ويني دي چي الله الله تري زما لاس بج نلی دی به ب ربا په بل عبارت: د قیامت په ورځ به زما څخه دا پوښتنه ونه شي چې تا ولې د علي په او رب په بې د هکله د حق او باطل نظر نه دی ورکړی، نو ضرورت نشته چې بې ځایه خپل ځان د

شبرم: نبي كريم م خپلو صحابه وو كرامو شه ته توصيد كرى وه چى: «لا يُبَلِغني أحد عن احد من سبور . و المنطق المنطق المنطق المنظم المنطق اصحبي بي المحبي بي المحبي المحبي بي باره حبی په زړه کښې مې هغوی ته څه نه وي. يعنې: ماته دې څوک داسې خبره نه رارسوي چې ورود چې پې . زما د صحابه وو کرامو څه سره زړه بداوی پیدا شي. نو باید چې سړی د دغسې شیانو د پوښتنو څخه هم ډډه وکړي چې د حسد او کينې باعث جوړېږي

اوم: نبي كريم ﷺ په يوه اوږده حديث كښې فرمايي چې: «وَلَا تَجَسُّوا وَلَا تَحَسُّوا» (١٠) او تاسو د خلكو د پټو شيانو پوښتنې مه كوئ او هم مه ورته ګورئ او مه ورته غوږ نيسئ.

د ټولو ذکرو شوو وضاحتونو څخه څرګنده شوه چې مونږ ته د بې ځاید او بې فاندې پوښتنو کولو څخه د خان ساتنې توصيه شوې ده، برابره خبره ده چې د نبي کريم ﷺ په زمانه کښې وي او که آن د قیامت د ورځې پورې په نورو زمانو کښې، همدارنګه برابره خبره ده چې د شرعي احکامو پوښتنې وي او که داسې پوښتنې وي چې شريعت پورې اړوند نه وي، لکه چې د شان نزول د روايت سره سم د نبي كريم ﷺ څخه چا پوښتنه وكړه چې: اي د الله رسوله؛ زما وركه شوي اوښه به چرته وي؟!

## دوهمه جمله:

٣ دوهمه جمله چې د ﴿ أُشِّيَّا مَ ﴾ د كلمي دپاره صفت واقع شوې ده، دا جمله ده چې: ﴿ وَإِن نَسْئُلُواْ عَنْهَا حِينَ يُنزَّلُ ٱلْقُرْءَانُ تُبْدَ لَكُمْ ﴾.

ځينو مفسرينو کرامو<sup>۴۱</sup> ته تعجب دی چې د ذکرې شوې جملې څخه د سوال کولو اباحت اخلي، حال دا چې دا جمله د ﴿ أُشْيَآءَ ﴾ د كلمې دپاره صفت واقع شوې ده او د نهي ﴿ لَا تَسْئَلُوا ﴾ څخه لاندې ده.

<sup>(</sup>١) تنسير القاسعي ج۶ ص٢٩۴

<sup>(</sup>٢) جامع الترمذي ج٢ ص٢٢٨

<sup>(</sup>٢) صعيع البخاري ج٢ ص٧٧٢

The state of the s

Total Control of the

1 - 53511 119

When the state of

دوي يې د معنی حاصل داسې اخستې دی چې: تاسو ابتدا ، پوښتنه مه کوی خو که الله د په په خپله تاسو ته څه حکم درنازل کړ او په هغه کښې ستاسو څه پوښتنو ته اړتيا وه او پوښتنې مو وکړې نو څه باک يې نشته، الله څخ به ستاسو پوښتنو ته جواب درکړي او څه خفا چې په تاسو باندې درغلې وي هغه به درته واضحه او څرګنده کړي.

مونږ ته داسې برېښي \_والله د اعلم چې د دې جملې د معنی حاصل داسې واخستلی شي چې: تاسو په هره زمانه او په هر ډول واقعه کښې عموماً د بې ځایه پوښتنو څخه ځانونه بچ وساتئ او په خاصه توګه د نبي کریم ﷺ په مبارک عصر کښې خو د بې ځایه پوښتنو څخه بالکل خپل ځانونه بچ کړئ، چې د یو پلوه به نبي کریم ﷺ په بې ځایه پوښتنو باندې په بې ګټو شیانو کښې مشغول کړئ او د بله پلوه د دې خبرې خطره هم شته چې ستاسو د پوښتنو د کبله داسې حکم نازل شي چې تاسو او ستاسو غوندې نور مسلمانان په حرج کښې واچوي.

د ښه وضاحت دپاره لاندې شرحه ولولئ:

الف: نبي کريم ﷺ په يوه اوږده حديث کښې فرمايلي دي چې: «ذَرُونِي مَا تَرکتکُم» ۱۰ ما پرېږدي تر هغه چې ما تاسو پريښي ياست. يعنې: ما پرېږدي چې شريعت درته بيان کړم، کوم شي چې ضرور وي هغه زه ستاسو د پوښتنو څخه په غير هم درته بيانوم، نو پوښتنو ته څه حاجت دي.

ب: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چې: «إِنْ أَعْظَمَ الْمُسْلِمِينَ جُرْمًا مَنْ سَأَلَ عَنْ شَيْءٍ لَمْ يُحَرَّمُ فَحُرِّمَ مِنْ أَجْلِ مَا أَتِهِ» (٢٠ يعني: يقينًا په مسلمانانو كښې د كناه د حيثه هغه څوك ډېر لوى دى چې د داسې يوه شي څخه پوښتنه وكړي چې هغه نه وي حرام شوى خو د ده د پوښتنې د كبله حرام كړى شي.

ج: انس په وايي چې مونږ د دې څخه منعه کړی شوي وه چې د نبي کريم ﷺ څخه د څه شي په باره کښې پوښتنه وکړو: «فَکَانَ يُعْجِبُنَا أَنْ يَجِيءَ الرِّجُلُ مِنْ أَهْلِ الْبَادِيَةِ الْعَاقِلُ فَيَسْأَلَهُ وَنَحْنُ نَسْمَعُ» ﴿
نو زمونږ به دا خبره خوښېدله چې د بيديا څخه يو ساراني هوښيار سړی راشي او د نبي کريم ﷺ څخه پوښتنه وکړي او مونږ يې واورو.

د: ابو امامه چه په يوه اوږده حديث كښې وايي چې كله ذكر شوى ايت شريف نازل شو او مونږ د پوښتنې كولو څخه منعه كړى شو نو مونږ يوه اعرابي (سارايي) سړي ته يو څادر وركړ او بيا مو ورته وويلې چې: «سُلِ النبي ﷺ» ۴٪ يعنې: د نبي كريم ﷺ څخه پوښتنې وكړه (چې ترڅو يې مونږ جوابونه واورو).

ه: المغيره بن شعبه على به اورده حديث كنبي وايي جي: «وكَانَ يَنْهَى عَنْ قِيلَ وَقَالَ وَكَثْرَةِ السُّؤَالِ

۱۰) سنز النسائي ج۲ ص۱ ۲۷) صحيع البخاري ج۲ ص۱۰۸۲

١) صعيع سلم ج١ ص٣٠

مسند احمد بن حنبل ج٨ ص٢٠٢

ادا بمعوا (Y)

وان منه المالي» (۱) يعني: او وه نبي كريم الله چې منعه به يې كوله د قيل او قال (تا ويلو ما ويلى څخه او د ډېرو پوښتنو څخه او (بالآخره) د مال د ضائع كولو څخه (چې په حرامو كښې مصرف شي).

# ، سوال جواب

ع که څوک وايي: چې کله صحابه کرام څه د نبي کريم گه د پوښتنو څخه منعه کړی شوي وه نو په کار وه چې دوی ترې هيڅ يوه پوښتنه هم نه وی کړې، حال دا چې د دوی پنځلس پوښتنې الله څخه په قرآن کريم کښې جوابې کړې دي، لکه چې د [البقرة: ۱۸۹] ايت کښې يې څه شرحه تبره شوې ده، او که بالفرض کوم صحابي چه پوښتنې کړې وی نو په کار وه چې هغه ته هيڅ جواب نه وی ورکړی شوی. مون وايو چې

الف: د صحابه وو کرامو گوم سوالونه چې په قران کريم کښې جواب شوي دي هغه د ذکر شوي ايت شريف د نزول څخه وړاندې وه مګر دا جواب محض يو احتمال دى قاطع جواب نه شي جوړېدلى. ب لکه څنګه چې په دوهمې توضيح کښې واضحه شوې ده چې صحابه کرام څ د مطلقو پوښتنو څخه نه وه منعه کړى شوي بلکې د هغو پوښتنو اجازه ورته نه وه چې د هغو جوابولو ته به چندان حاجت نه وه

برسېره په دې، لږ وړاندې تير شوه چې دا حكم څه داسې قاطع حكم نه وه چې د لمانځه او زكات په شان د اسلام يو ركن ګرځېدلى وى او خاص او عام ټول ورباندې مكلف وى، بلكې أعراب (د بيديا اوسېدونكي، د دې حكم څخه وتلي وه (۲۰، او هم په وفودو باندې (چې د اطرافو څخه به د چرګو په صفت باندې راتله) دا حكم واجب نه وه

د همدې کبله النواس بن سمعان چه وايي چې ما د نبي کريم چ سره په مدينه منوره کښې يو کال د زيارت کوونکي (ميلمه) په صفت تېر کړ او خپل هجرت مې ټال کړو او دا ځکه چې: «کَانَ أَحَدُنَا إِذَا هَاجَرَ لَمْ يَسُالُ رَسُولَ اللهِ کُلُ عَنْ شَيْءٍ» (۲٪ زمونو هر يوه نفر به چې هجرت وکړ نو هغه به د نبي کريم چ څخه د هيڅ شي پوښتنه نه کوله. يعنې: دغه بنديز يوازې په مهاجرينو باندې وه او ما غوښتل چې د نبي کريم چ څخه ډېرې پوښتنې وکړم، نو که هرڅومره ژر مې د خپل وطن څخه مدينې منورې ته هجرت کړي وي نو هومره ژر به د پوښتنو څخه منعه کړي شوي وي.

په دې باندې علاوه، که بالفرض يوې بې ځايه پوښتنې ته هم جواب نه وی ورکړی شوی نو معاندينو به همدا پلمه نيولې وی او خلکو ته به يې د نبي کريم ﷺ په نبوت کښې شک وراچولی وی نو د همدې کبله يې هغه چا ته جواب ورکړ چې هغه پوښتنه کوله چې زه به د قيامت په ورځ چرته يم؟او نبي کريم ﷺ ورته جواب ورکړ چې: «فيي الناز» ته به په اور کښې يې. لکه چې وړاندې تېر شو.

1100 700

<sup>(</sup>١) صعيع البخاري ج٢ ص١٥٨

<sup>(</sup>١) تنسير القاسمي ج ع ص ٢٨٩

<sup>(</sup>٢) صعيع مسلم ج٢ ص٢١١

# د صحابه وو كرامو ٨ زمانه او پوښتنې

۵\_ د نبي کريم ﷺ د وفات څخه وروسته هم صحابه وو کرامو ۞ خپلې پخوانۍ کړنلارې ته ادامه ورکوله چې بې ضرورته پوښتنې يې نه په خپله جوابولې او نه يې څوک د دغسې پوښتنو کولو ته پرېښوده. د ښه وضاحت دپاره لاندې شرحه ولولي:

رې د زيد بن ثابت الانصاري ۵۰۰ څخه به چې چا څه پوښتنه وکړه، هغه به د جواب څخه وړاندې معلومات واخستل چې: ايا دا حادثه پېښه شوې ده چې زما څخه پکښې فتوي غواړې؟

نو که ورته به وویل شو چې: هو، نو د خپلو معلوماتو په رڼا کښې به یې جواب ورکاوه او که نه نو ویل به یې چې: «فَدَرُوهُ حَتَّى یَکُونَ»(۱) نو پرېیږدی چې ترڅو پېښه شي (نو بیا به پکښې فیصله کوو)

ب: يوه ورځې يو سړى مدينې منورې ته راغى چې د قرآن كريم د متشابهاتو په باره كښې يې پوښتنې كولې، نو عمر الفاروق شه ورته د خرما د ونې شاخونه تيار كړه او خپل حضور ته يې راوغوښت! چې لاندې سوال جواب او معامله يې ورسره وكړه:

عمر الفاروق ﷺ: ته څوک يي؟.

نوموړي سړي: زه د الله څخ بنده صبيع يم.

عمر الفاروق عهد: زه د الله على بنده "عمر" يم.

د همدې خبرې سره سم يې د هُغه سر د خرما د ونې په يو لرګي باندې وواهه آن تردې چې سر يې پرې مات کړ او سرې وينې پرې راوبهېدلې.

نوموړی سړی: «يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ! حَسْبُكَ قَدْ ذَهَبَ الَّذِي كُلْتُ أَجِدُ فِي رَأْسِي»(۱) ای امير المؤمنينه! بس دی (نور می مه وهه)، يقينًا څه چې ما په خپل سر (دماغ) کښې مونده کول (چې د هغو په اثر باندې می پوښتنې کولې) هغه مې د سره ووت. يعنې: بيا داسې نه کوم.

# يوه پوښتنه او د هغې جواب

۶\_ که څوک وايي چې مجتهدينو ته په کار وه چې دوی هم د صحابه وو کرامو د په شان کړنلاره غوره کړې وی او د فرضي حوادثو په باره کښې يې احکام نه وی استنباط کړي؟ مون وايو چې:

الف: د صحابه وو کرامو څه په زمانه کښې واقعات دومره ډېر نه وه چې د استنباطاتو دروازه داسې پرانستله شوه، د داسې پرانستله شوه، د داسې پرانستله شوه، د دوی څخه په وروسته زمانو کښې پرانستله شوه، د دوی د مبارکې زمانې حوادث اکثره په نصوصو باندې حل او فصل کېده اجتهاد ته ډېر ضرورت

<sup>(</sup>۱) ستن الدارمي ج۱ ص۴۷

۲) سنن الدارمي ج۱ ص۵۱

المالدة (٥) المال نه پېښې جوابونه ورکړی شي چې د قيامت د ورځې پورې ترې مسلمانان استفاده وکړي. جوابونه ورکړي شي چې د دره درنه وظيفه د د

بوده در چه. ب: د صحابه وو. کرامو چه ډېره درنه وظيفه د نبي کريم که د احاديثو رسونه وه، نو که دوی په بر مسانلو باندې مصروف شوي وی نو د يو پلوه به په ذکر شوي وظيفه کښې قصور واقع شوی الرضي مسانلو باندې مصروف شوي وي نرصي دی، او د بله پلوه به اجتهاديات او منصوصات سره ګډوډ شوي وی، سړی به نه پوهېدی چې دا د محابي قول دي او كه د نبي كريم ﷺ حديث دي.

د دې نظير دا دی چې: نبي کريم ﷺ د خپلو احاديثو د ليکلو څخه منعه کړې وه ترڅو د قرآن كريم سره گهرود نه شي، لكه چې فرمايي: «لَا تَكُتُبُوا عَنِي وَمَنْ كَتَبَ عَنِي غَيْرَ الْقُرْآنِ فَلْيَمْحُهُ»(١) يعني: ربم در قرآن کریم څخه په غیر) بل شي مه لیکئ او هر چا چې زما څخه د قرآن کریم څخه په نېر بل شي (حديث) ليکلي وي نو هغه دې محوه کړي. مګر د دې سره سره يې د يوه صحابي چه دېاره چې د يمن څخه وه د ليکلو امر وکړ کله چې هغه ترې وغوښتل: ای د الله رسوله! دغه احکام ر چې تاسو په همدغې خطابه کښې بيان کړه ماته يې وليکه. نو نبي کريم ﷺ وفرمايل چې: «اکتُبُوا بابي فلان»(١٠) ابو فلان يعنى ابو شاه تديي وليكئ.

نوموړي صحابي (ابو شاه) چه ته يې څکه د ليکلو اجازه ورکړه چې هغه د لرې وطن وه او په عمومي اجتماع كښې ثابته شوه چې قرآن يې نه دى ليكلي بلكې احاديث يې ليكلي دي، نو د اختلاط خطر د منځه لار.

همدارنګه د صحابه وو کرامو نه د زماني څخه وروسته د ايت او حديث پېژاندل په هيچا باندي خني نه وه او د اجتهادياتو سره بيلتون پوره واضحه شوي وه.

ج په دې باندې علاوه، الله ﷺ فضل وكړ او سلفو صالحينو ته يې د اجتهادياتو فكر په زړونو كنبي ورواچاوه چې ټوله اسلامي تكلاره په صريحو الفاظو كښې په هره ژبه ميدان ته راوباسي، كه بالفرض الله څخ دغه فضل نه وي کړي نو د اسلامي شريعت کمال به په ټولو زمانو او ټولو ځايونو 

## درېمه جمله:

٤ په دې مقام کښې الله عَن د ﴿ عَفَا ٱلله عَنهَا ﴾ جمله رانازله کړې ده چې مفسرين کرام يې په لاندې دوه ډولونو باندې تفسيروي:

to a different party of the property of the party of

1 - 20 /20

الف دا جمله هم د تبرو شوو دواړو جملو په شان د ﴿ أَشْيَآءَ ﴾ د کلمې دپاره صفت واقع شوې ده ۲۶،،

۱۱) صعیع مسلم ج۲ ص۴۱۴ (٢) صعيع البخاري ج٢ ص٢٢ (٢) البعر المعيط ج۴ ص٢٨٢

وږد. سسو (۱) نو د معنی حاصل یې داسې کېږي چې: ای مومنانو! د داسې شیانو څخه پوښتنې مه کوئ چې د هغو ذکر الله على عفوه کړي دي، يعنې پرېښي يې دي.

په همدې مضمون باندې لاندې حديث دلالت کوي چې:

«سُئِلَ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَنِ السَّمْنِ وَالْجُبْنِ وَالْفِرَاءِ فَقَالَ الْحَلَّالُ مَا أَحَلُّ اللهُ فِي كِتَابِهِ وَالْحَرَّامُ مَا حَرُّمُ اللهُ فِي كِتَابِهِ وَمَا سَكَتَ عَلْهُ فَهُوَ مِمَّا عَفَا عَلْهُ»(١) يعني: يوه ورځې د نبي كريم ﷺ څخه د غوړيو او پنير ا (بالآخره) د پوستين په باره كښې پوښتنه وشوه، نو نبي كريم ﷺ وفرمايل چې: حلال هغه دي چي الله ﷺ په خپل کتاب کښې حلال کړی دی او حرام هغه دی چې الله ﷺ په خپل کتاب کښې حرام کړي دي او هغه څه چې الله ﷺ ترې سکوت کړي دي نو هغه د هغې جملې څخه دي چې الله ﷺ يي (د بيان څخه) عفوه کړې ده. ته به وايي چې ذکرې شوې جملي ته اشاره کوي.

ب: دا جمله د ﴿ أَشْيَآءَ ﴾ د كلمي دپاره صفت نه ده بلكي مسلمانانو ته پكښي ډاډ وركړي شوي دی چې پخوانيو سوالونو باندې نه نيولي کېږئ چې د دغه ايت شريف څخه وړاندې مو کړي وه، ته به وايي چي دغه جمله د 'إِنَّا مَا قَدْ سَلَفَ' معني وركوي(١٠٠.

## د پخوانيو قومونو د سوالونو مثالونه

٨\_ په دې مقام کښې الله ﷺ د پخوانيو قومونو سوالونو ته اشاره کړې ده چې د خپلوخېلو پیغمبرانو څخه به یې په خپلو خولو باندې غوښتني کولي مګر کله به چې ورته جواب ورکړي شو نو بيا به يې عمل ته ملاوې ماتې وي، حتى چې په ځينو وختونو کښې به لا پرې کافر هم شوه. د دغسى پوښتنو لاندې مثالونه ولولئ:

الف: بني اسرائيلو د موسى ن څخه د غوا په باره کښې متعددې پوښتني کړې وې خو په هر ځل جواب کښې يې عمل نه کاوه او د پوښتنو سلسله به يې اوږدوله، تر دې چې د ډېر مشقت سره مخامخ شوه. د [البقرة:8٧] ايت.

ب: بني اسرائيلو د خپل وخت د پيغمبر څخه د قومندان د درولو غوښتنه کوله خو کله چې ورته الله على طالوت به ومن مشر مقرر كربيايي متابعت ونه كر. د [البقرة: ٢۴۶] ايت.

ج: د عیسی على څخه خپل قوم د ماندې غوښتنه کوله، لکه چې په [الماندة: ۱۱۲] ایت کښې يي بحث راروان دي، مگر چي کله نازله شوه د هغي په غوښتنه يي عمل ونه کړ.

د: د صالح ﷺ څخه خپل قوم د معجزې اوښه وغوښتله خو چې کله ورته موجوده کړي شوه نو دوی ورباندې کافر شوه او مړه يې کړه. د [الشمس:۱۳] آيت.

<sup>(</sup>۱) جامع الترمذي ج۱ ص۲۰۳

<sup>(</sup>۲) روح المعاني ج۷ ص ۲۰

ذکره شوی موضوع نبی کریم ﷺ خپل اُمت ته خومره بنه تشریح کړی ده چی: «أَیُّهَا النَّاسُ! لَا تَمَنُّوا اِللَّهُ النَّاسُ! لَا تَمَنُّوا اللَّهُ الْعَافِيةَ فَإِذَا لَقِيتُمُوهُم فَاصِرُوا» (١٠ الله خلکوا دبسمن ته د مخامخ کېدلو آرزو مه کوئ (د جنگ غوښتنه مه کوئ) او د الله شخ څخه عافیت وغواړئ، خو کله چی ورسره مخامخ شوئ نو صبر وکړئ (او تېښته مه کوئ هسی نه چی د پخوانیو قومونو په شان د یوه شي غوښتنه وکړئ او بیا یی په عمل کښی ناکام پاتی شئ).

[۱۰۳] نه ده ګرځولې (مشروعه کړې) الله څخه هیڅ بحیره او نه سائبه او نه وصیله او نه حام، مګر هغه کسان چې کافر شوي دي په الله څخه باندې دروغ تړي (چې ذکر شوي څاروي الله څخه مشروع ګرځولی دي او د ده څخه د نژدېکت اسباب دی).

او د دوی (کافرانو) اکثریت د عقل څخه (په سمه توګه) کار نه اخلي (بلکې د پلرونو ړوند تقلید کوی).

[۱۰۴] او کله چې دوی ته وویل شي چې تاسو هغه شي ته راشئ چې الله څخ نازل کړی او (هم) پیغمبر ﷺ ته (راشئ! ړوند تقلید پرېږدئ، نو) دوی وایي چې زمونږ هغه شی بس دی (د دین په حیث) چې مونږ پرې خپل پلرونه موندلي دي. (ورته ووایه چې) ایا (تاسو دا تقلید کوئ؟) اګر که پلرونه مو په هیڅ (دیني) شي باندې نه پوهېده او نه یې سمه سیده لاره موندلې وه.

## ارتباط او شان نزول

د عبد الله بن عباس رضيعه څخه روايت دي ۲۰ چې د نبي کريم ۶ څخه چا د ذکرو شوو څلورو څارويو په باره کښې هم پوښتنه کړې وه. نو الله څخه لوستل شوي ايتونه نازل کړه. يا په بل عبارت: وړاندې د پوښتنو څو مثالونه ښودلي کېږي.

## د مطلب خلاصه

۱\_ يعنې: اى مومنانو! څرنګه چې د جاهليت په زمانه کښې مشروع او غير مشروع شيان سره ګډوډ شوي دي نو لکه چې لږ وړاندې الله څخ تاسو ته واضحه کړه چې د کعبې شريفې احترام او هم

<sup>(</sup>١) صعيع البخاري ج١ ص٢٢٤

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ج٤ ص ٣٣١

د څلورو مياشتو احترام او بالآخره د هداياوو احترام شرعي شيان دي چې بايد مراعات يې وکړئ همدارنګه تاسو ته دلته توصيه کوي چې د بحيرې او سائبې او بالآخره د وصيلې او حام په نومونو باندې څاروي خوشي کول الله څخه نه دي مشروع کړي، بلکې دا د کافرانو افتراګانې دي چې د الله څخه په دين باندې يې په قصدي توګه ورتېلي دي.

۲\_ د دغو خلکو اکثریت ساده گان دی، داسی عقل نه لری چی شرعی استفاده تری وکړی او پوه شی چی الهی دین خو هغه دین دی چی الله چی پخپله خلکو ته ورنازل کړی دی او هسی نه چی خلک د خپلو ځانونو څخه څه دروغین مسائل راغونډ کړی او د الله چی دین نوم ورباندی کېږدي او کله چی هغوی ته وویل شی چی دین هغه شی نه دی چی تاسو راغونډ کړی دی بلکی دین د هغو مسائلو مجموعه ده چی الله چی به خپل پیغمبر باندی نازله کړی ده، نو راشی د خپلو پخوانیو مزخرفاتو څخه تېر شئ او هغه څه ته چی الله چی نازل کړی دی او د ده پیغمبر چ ته مراجعه وکړئ چی په سمه لاره برابر شئ؛ نو د دوی جواب دا دی چی مونږ ته پلارنۍ تګلاره کفایت کوی د دی څخه بله خوا نه شو اوښتلی.

۳\_ نو ای پیغمبره ۱ دوی ته ووایه چې ایا تاسو په پلارنۍ تګلاره باندې په هر حال کښې کلک یاست، که څه هم پلرونه مو د دین په باره کښې په هیڅ شي باندې نه پوهېده او نه په سمه لاره باندې روان وه ؟ ایا د سادګانو او ګمراهانو پسې اقتداء کول د عقل د خاوندانو سره مناسب دی؟

که تاسو په همدغې پلارنۍ طريقه باندې په هر حال او د همېشه دپاره ولاړ ياست نو معلومه شوه چې تاسو هم د هغوي په شان سادګان او ګمراهان ياست.

## توضيحات

۱ څرنګه چې د بحيرې، سائبې، وصيلې او حام دپاره مفسرينو کرامو زښت ډېر تعريفونه کړي دي. دي. دي. دي. دي. دي. دي. دي. د څوک په ټولو تعريفونو باندې ځان پوهوي نو هيله ده چې هملته مراجعه وکړي، مونږيې دلته صرف په يو-يو تعريف باندې اکتفاء کوو، هغه دا چې ۲۰.

الف: بَحِيرَة د بَحَرْتُ البَعِيرَ څخه اخستل شوې ده (۲)، يعنې د اوښ غوږ مې ښه پوره څيرلي وه د جاهليت په زمانه کښې بَحِيرَة د هغې اوښې نوم وه چې د بوتانو په نامه باندې به پرېښودله شوه او هيچا به نه لوشله چې په ټولو خلکو باندې به يې شوده حرام ګڼل کېده او د نښې دپاره به يې د هغې غوږ څيرلي وه

ب: 'سَانِبَه' د 'سَیِّبْتُ الدَّابِّه' څخه اخستله شوې ده، یعنې څاروی مې خوشې کړی وه چې هرې

the story

<sup>(</sup>١) زاد المسير ج٢ ص٢٢٧؛ التفسير الكبير ج١٢ ص١٠٩

<sup>(</sup>٢) صعيع البخاري ج٢ ص۶۶۵

<sup>(</sup>٢) مفردات الراغب ص٢٢

وادا سمر . خوا ته ځي لاړ دې شي. د هغې زمانې خلکو به هغه څاروی د سائبه په نامه ياداوه چې د بوتانو په نامه به پرېښودل شو او هيچا به څې نه درلود چې د هغه څخه د سورلۍ استفاده وکړي.

دغه نامشروع رواج عربستان ته د عُمرو بن عامر يا عُمرو بن لُخي په لاس باندې وارد کړی شوی وه چې نوموړی په هغه وخت کښې د خلکو مشر او پاچا وه.

د همده په باره كښى نبي كريم ﷺ فرمايي: نوموړى مې وليد چې «يَجُزُّ قُصْبَهُ فِي النَّادِ وَكَانَ أَوْلَ هَنْ سَبِّبَ السُّوَائِبَ»(۱) کولمې يې په دوزخ کښې راکشولې او نوموړي هغه اولني سړي دي چې د يوتانو په نامه باندې يې اوښې خوشې کړې ترڅو ترې څوک د سورلۍ استفاده وند کړي.

د ذکر شوي روايت په تعقيب نبي کريم م وفرمايل چې نوموړي د معبد بن اکثم مد غوندې وه. د دغې خبرې په اورېدلو سره سمدستي دغه صحابي (معبد بن اکثم ١٠) وويلې چې: اي د الله ١٠٠٠ يغمبره! أيا ماته د دغه مشابهت څخه څه خطر شته؟

نبى كريم ﷺ جواب وركر چى: «لَا أَنْتَ مُؤْمِنُ وَهُوَ كَافِرٌ وَهُوَ أُولُ مَنْ جَمَعَ الْعَرَبَ عَلَى الْأَصْنَامِ»<sup>(١)</sup> يعني: نه (تاته خطر نشته چې) ته مومن يې او دا کافر دي او هم دا اولني هغه سړي دي چې عرب يې په بوتانو باندې راغونډ کړي وه.

ج: 'وَصِيلَة' خُو د 'وَصَل' (پيوستون) څخه اشتقاق شوې ده. د جاهليت د زماني خلكو به هغي اوښي ته نوموړي لقب ورکاوه چې دوه ښځې جونګۍ به يې پيوسته وزېږولي چې په منځکښې به يې نر جونگی تولد نه شو، دوی به دغه ډول اوښه هم د بوتانو په نامه باندې خپل سر ته خوشي کوله او استفاده به يې ترې نه کوله.

د: 'حَام' خو د 'حِمَايَة' خُخه اخستل شوى دى. دوى به هغه نر اوښ ته د 'حَام' لقب وركاوه چى د هغوی په نظر به په څو معدودو (شمارل شوو) اوښو باندې چو شو. يا په بل عبارت: هغه نر اوښ يي د ځام په نامه باندې باله چې لس اوښې به يې تېرې کړې او د ده څخه به حملدارې شوي، دوي به ويلې چې ذکر شوي اوښ خپله شا د خلکو د سورېدلو څخه وساتله او د خپلې شا حمايت يې وکړ. او دا ځکه چې دا به هم د بوتانو په نامه باندې پرېښودل کېده.

### سوال جواب

۲\_ که څوک وايي چې: د دې څه وجه ده چې د ذکرو شوو څلورو څارويو دپاره مفسرينو کرامو زښت ډېر تعريفونه ليکلي دي؟

مونږ وايو چې: د دې اصلي وجه دا ده چې د قومونو او منطقو په لحاظ باندې رواجونو او دودونو توپير درلود او هر چا په خپل کتاب کښې خپل معلومات ليکلي دي چې يوه قوم يا يوې منطقې پورې به يې ارتباط درلود.

The second

<sup>(</sup>١) صعيع البخاري ج١ ص٢٩٩ (۲) مسند احد بن حنبل ج۸ ص۵۲

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ ۖ لَا يَضُرُّكُم مِّن ضَلَّ إِذَا ٱهْتَدَيْتُمْ ۚ إِلَى اللَّهِ

مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا فَيُنَتِّعُكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ٢٠٠

[۱۰۵] ای هغو کسانو چې ايمان يې راوړي دي په تاسو باندې خپل ځانونه (ساتل) لازم دي. تاسو ته به هغه خلک ضرر ونه رسوي چې ګمراه شوي دي (البته) په هغه وخت کښي چې تاسو پخيله په سمه لاره باندې روان ياست، خاص الله ١٤٠ ته ستاسو ټولو رجوع ده، نو په هغه شي باندې بدم خبر کړي کوم چې تاسو لګيا ياست چې کوي يې.

په وړاندې ايت شريف کښې الله ﷺ مومنان په اشارې سره پوه کړي وه چې تاسو بې دينانواو كافرانو ته دعوت وركړى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ تَعَالُوا إِلَىٰ مَا أَنزَلَ آلله ﴾ نو څه لرې نه ده چې د چا په زره کښې تېر شوي وي او يا تېر شي چې که هغوی زمونږ دعوت قبول نه کړ نو د هغوی په کفريانو باندې به مونږ نيولي کېږو او که څنګه؟ نو همدغه شبه ذکر شوي ايت شريف جوابه کړه.

١\_ د عبد الله بن عباس رمز فيهم څخه د يوه اوږده حديث په ضمن کښې روايت دي چې کله ښي كريم ﷺ د اهل الكتابو څخه جزيه قبوله كړه حال دا چې د مشركانو په باره كښې يې فيصله كړې وه چې د دوي سره به يا مقاتله (جنګ) روان وي او يا به اسلام قبلوي.

نو منافقانو همدغه موضوع د پروپاګند دپاره پلمه جوړه کړه چې عجیبه کار دي نبي کریم گد اهل الكتابو څخه په جزيه قبلولو باندې د جنګ څخه لاس اخلي او د مشركانو څخه جزيه نه قبلوي، حال دا چې دواړه ډلي د ده د دين څخه مخالفي دي؟

نو دغه پروپاګند په مسلمانانو باندې ډېر دروند تمام شو «فَأَنْزَلَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ عَلَيْكُمْ أَنْفُكُمْ ﴾ الآبه» ١٠ نو الله الله الله ذكر شوى ايت شريف نازل كر.

٢\_ ابن زيد عدارمه وايي: چې كله به څوك په اسلام باندې مشرف شو نو منافقانو به ويل چې تا خو خپلو پلرونو ته د محمراهۍ نسبت وکړ، تاته په کار وه چې د هغوی د مسلک تائيد دې کړی وی او بل دين ته نه وي اوښتي. يعني: دا خبره په مسلمانانو باندې سخته تمامېده، نو الله الله د دوي داطمنان دپاره ذکر شوی ایت شریف نازل کر۲۰،

#### د مطلب خلاصه

يعني: اي مومنانو! کله چې تاسو په خپله سمه لاره باندې روان ياست او د نورو خلکو رفاسقانو

11 may 2 - 114

Maria Alghall

<sup>(</sup>١) اسباب النزول للواحدي ص١٤٢

وادانه اه کافرانو) د لارښوونې دپاره مو خپله دنده هم ترسره کړې وي نو بيا مه د منافقانو د پروپاګند پروا او ما درسره دا خطره ساتئ چې د هغوی په ګناه باندې به تاسو ونيولي شئ او هغه به تاسو ته

روحړي خبره داسې نه ده، بلکې خبره داسې ده چې تاسو ټول به د قيامت په ورځ د الله ﷺ حضور ته ورټولېږئ او هلته به مو الله گخ په هغه څه باندې خبر کړي چې تاسو کړي وي، که څه هم تاسو پرې در. خپل ځانونه کاڼه اچولئي وي چې مونږ خو د سره خبر نه ياستو چې فلانۍ ګناه به مو کړې وي، او يا رښتيا ستاسو څخه هېر وي چې مونږ لا فلانۍ نيکي هم کړي ده؟

۱\_مونو د دعوت په باره کښې د [آل عموان: ۲۰۴] ايت لاندې ګټور مطالب ليکلي دي چې بيا لبكلوته يي حاجت نه محورو، لكه د دعوت طريقه، د دعوت مراحل او بالآخره دا خبره چي دعوت فرض عين دي او كه فرض كفايي.

### سوال جواب

٧\_ كه څوك وايي چې: ايا د دې جملې ﴿ عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ ﴾ څخه دا نه معلومېږي چې دعوت فرض نه دی؟

مونر وايو چي:

الف ځينو مفسرينو كرامو د عبد الله بن مبارك سرام د خولي څخه ليكلي دي چي دا ايت شريف په امر بالمعروف او نهي عن المنكر باندې ډېر قوي دليل دي او دا ځكه چې د ﴿ عَلَيْكُمْ أنفُسَكُمْ ﴾ معنى دا ده چې په تاسو باندې لازمه ده چې خپل ځانونه په لاره باندې برابر كړي (١٠،٠ يعني: خپل ديني ورونه د دعوت لاندې ونيسئ، د خپلو ديني وروڼو څخه په ﴿أَنفُسَكُمْ ﴾ سره تعبير شوى دى لكه چې الله على مهرباني كوي چې: ﴿ وَلَا تُلْمِزُوٓا أَنفُسَكُرْ ﴾ [الحجرات: ١١] او تاسو د خپلو ځانونو عیب مه وایاست. یعنی: د خپلو دیني ورونو عیب مه بیانوئ.

ب: د ذكر شوي سوال جواب په ﴿ إِذَا آهْتَدَيْتُمْ ﴾ جمله كښې پټ دى. يعني: تاسو ته د نورو خلكو د جنايتونو ضرر نه رسېږي ځو په هغه وخت کښې چې تاسو لاره موندونکي ياست چې خپله غاړه مو په امر بالمعروف او نهي عن المنكر باندې خلاصه كړې وي، كه نه نو بيا خو په تاسو باندې د ﴿ إِذًا

آهنَدُينُتُر ﴾ جمله نه صادقهري. 🕠

د همدې مضمون د اثبات دپاره لاندې دلايل ولولئ:

اول: ابو تعلبه الخشني مله په يوه اوږده حديث كښې وايي چې ما د نبي كريم ﷺ څخه د ذكر شوي ايت به باره كنبي پوښتنه وكړه نو هغه راته وفرمايل چې: تر هغه امر بالمعروف او نهي عن المنكر كُوىْ «حَتَّى إِذَا رَأَيْتَ شُحًّا مُطَاعًا وَهَوْى مُتَّبَعًا وَدُلْيَا مُؤْثَرَةً وَإِعْجَابَ كُلِّ ذِي رَأْي بِرَأْيهِ فَعَلَيْكَ بِحَاصَّةٍ نَفْسِكَ وَدَعِ الْعَوَامُ»(١) يعني: ترخو چي كله ته سخت بخل والوري چي اطاعت يي كبري، او نفساني خواهشات وګورې چې پیروي یې کېږي، او دنیا وګورې چې غوره کېږي، او (وګورې چې) د هر فکړ خاوند ته خپل فکر (نظر) ښه ښکاري، نو په تاباندې خاص د خپل ځان ساتنه لازمه ده او رپه دغه وخت کښې) عوام پرېږده (چې خپله غاړه دې خلاصه کړې ده او څوک دې خبره نه مني).

دوهم: عبد الله بن مسعود عله يه ذكر شوي ايت كښې فرمايلي دي چې: «قُولُوهَا مَا قُبِلَتْ مِنْكُمْ فَإِذَا رُدِّتْ عَلَيْكُمْ فَعَلَيْكُمْ أَلْفُكُمْ» يعنى: ذكر شوى ايت خلكو ته قرائت كوى أو د بدو كارونو څخه يي پرې رامنعه کوئ ترڅو چې ستاسو څخه قبلېږي، کله چې په تاسو باندې بېرته درتاو کړي شو نو بيا درباندې فقط د خپلو ځانونو حفاظت لازم دی، چې په دغه وخت کښې به د فاجرانو غلبه وي او دعوت ته به څوک غوږ نه ږدي. لکه چې همدغه حال په سلفو صالحينو باندې د حجاج بن يوسف په زمانه کښې ورغلي وه، حتي چې يو ځلې نوموړي د جمعې په ورځ په ممبر باندې وخوت او په يو او بل پسې يې پروپاګند کاوه، آن تردې چې لمر زيړي زيړي شو نو بيا يې د جمعې لمونځ وکړ او ورپسې يې د مازديګر لمونځ ادا، کړ او بالآخره بيا يې دستي د ماښام لمونځ وکړ، درې واړه لمونځوند يې په يوه وخت کښې وکړه خو سلفو صالحينو يوه هم اواز نه شو پورته کولي چې داسې

﴿ يَتَأَيُّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ شَهَدَهُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَصِيَّةِ ٱثْنَانِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ أَوْ ءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنتُمْ ضَرَبْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصَابَتْكُم مُصِيبَةُ ٱلْمَوْتِ عَجَبِسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ ٱلصَّلَوْةِ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ إِنِ ٱرْتَبْتُمْ لَا نَشْتَرِى بِهِ - ثُمَّنًا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰ ۚ وَلَا نَكْتُمُ شَهَدَةَ ٱللَّهِ إِنَّا إِذًا لَّمِنَ ٱلْآثِمِينَ ٢ فَإِنْ عُثِرَ عَلَى أَنَّهُمَا ٱسْتَحَقَّا إِنْهُا فَاخَرَانِ يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا مِنَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْأُولَيَنِ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ لَشَهَدَتُنَآ أَحَقُ مِن شَهَدَتِهِمَا وَمَا ٱعْتَدَيْنَاۤ إِنَّاۤ إِذًا لَّعِنَ ٱلظُّلِمِينَ ﴿ إِلَّكَ أَدْنَىٰ أَن يَأْتُواْ بِٱلشَّهَدَةِ عَلَىٰ وَجْهِهَاۤ أَوْ يَخَافُواْ أَن تُرَدُّ أَنْمَن مُعْدَ أَيْمَ نِهِمْ أَنْ مَا لِلَّهُ مَا أَنْ مُن مِنْ مِنْ مَا أَوْ يَخَافُواْ أَن تُرَدُّ أَنْمَانُ بَعْدَ أَيْمَ نِهِمْ أَنْ اللَّهُ مَا إِلَّهُ مَا إِلَيْهُمْ اللَّهُ مَا إِلَّهُ مَا إِلَيْهُمْ اللَّهُ مَا إِلَّهُ مِنْ إِلَّهُ مِنْ إِلَّهُ مِنْ إِلَّهُ مَا إِلَهُ عَلَىٰ وَجْهِهَا أَوْ يَخَافُواْ أَن تُرَدُّ أَنْمَانُ إِلَّهُ مَا إِلَا أَنْ عَلَىٰ وَجْهِهَا أَوْ يَخَافُواْ أَن تُرَدُّ أَنْمَانُ مِنْ إِلَّهُ مَا إِلَيْهُمْ مِنْ إِلَّهُ مُنْ إِلَّهُ مُنْ إِلَّا مُنْ إِلَّا أَمْ مِنْ إِلَّا مُعْمِلًا أَوْ حَكَا فُواْ أَنْ تُرَدُّ أَنْ مُنْ إِنَّ مِنْ إِلَّهُ مِنْ إِلَّهُ إِلَّا أَنْ مُنْ إِلَّهُ مُنْ إِلَّهُ مُنَا إِلَا أَنْ مُؤْمِنَا إِلَّا مُ أَنْ مِنْ إِلَّهُ مُ إِلَّا مِنْ إِلَّا مُنْ إِلَّا مُعْمِلًا أَوْمِ مِنْ إِلَّا مُعْمَالِهُ مِنْ إِلَّا مُعْمِلًا مُعْمِلًا أَنْ مُنْ إِلَّا مُنْ إِلَّا مُعْمَالًا مُعْمِلًا مُعْمِلًا مُنْ إِلَّا مُنْ إِلَّا مُعْمِلًا مُنْ إِلَّا مُعْمِلًا مُعْمِلًا مُعْمِلًا مُعْمِلِهُمْ أَنْ عَلَا مُعْمَالِهُمْ أَنْ مُعْلَمُ مِنْ مُعْمِلًا مُعْمِلًا مُعْمِلًا مُعْمِلًا مُعْمَالًا مُوا مِنْ مُنْ مُنْ مُعْمُولًا مُعْمِلًا مُعْمِلًا مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُعْمِلًا مُعْمُلًا مُعْمُلًا مُعِمِلًا مُعْمِلًا مُعْمِلًا مُعْمُوا مِعْمُ مُعْمُ مُوا مُعْ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهُ وَٱسْمَعُواْ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِقِينَ ٢٠٠

<sup>(</sup>١) جامع الترمذي ج٢ ص١٣.۶ (٢) احكام القرآن للجصاص ج٢ ص٢٨٨

[۱۰۶] ای هغو کسانو چې ايمان يې راوړي دي ستاسو د منځ شاهدي چې ده، کله چې ستاسو کوم يوه ته مراک ورحاضر شي (او پوه شي چې نور مړ کېږم)، د وصيت کولو په وخت کښې (شاهدي) د دوه کسانو ده، چې ستاسو د جملې څخه د عدل (انصاف) خاوندان وي.

يا د نورو دوه کسانو (شاهدي ده) چې ستاسو څخه غير وي (مسلمانان نه وي) که چرته تاسو په ځمکه کښې سفر کاوه نو د مرګ مصیبت تاسو ته ورسېد (نژدې وه چې درورسېږي او هلته مو مسلمانان شاهدان مونده نه کره).

ذكر شوي دواړه شاهدان به (مسلمانان وي او كه كافران) د مازديگر د لمانځه څخه وروسته را ایسار کړئ، نو دوی به په الله ﷺ سره (په دې شرط) قسم وکړي که چرته تاسو (ورباندي) څه شک ولرئ (داسي قسم چې) مونږ په دې قسم باندې څه پيسې نه اخلو (په ناحقه قسم نه کوو) که څه هم هغه (څوک چې مونږ د هغه دپاره قسم کوو زمونې د قرابت خاوند وي، او مونږ د الله ﷺ شهادت نه پټوو، يقينًا مونږ به په دغه وخت کښې (چې يا د قرابت مراعات وکړو او يا لله شاهدي پټه کړو، خامخا د ګناهګارانو څخه ياستو.

[۱۰۷] نو که چېرې (خبرتيا) مونده کړی شوه چې يقينًا دوی دواړه ګناه لره مستحق شوي دي (شاهدي يې په ناحقه ويلې وه)، نو دوه نور سړي دې د دوی دواړو په ځای باندې (د قسم کولو دپاره) ودرېږي، (داسې دوه سړي) چې د هغو کسانو څخه وي په کومو باندې چې قسم کول حق ګرځېدلی دی رقسم ورته راجع شوی دی. دغه دوه کسان به څوک وي؟ دوی به مړي ته نژدې دوه

نو دوی دواړه به په الله ﷺ باندې قسم وخوري چې خامخازمونږ شهادت رقسم، د هغوی د شهادت (قسم) څخه ښه درست دي (چې هغه په ناحقه وه او زمونږ په حقه دي) او مونږ تجاوز نه دي کړي يقينًا مونږ به په دغه وخت (د تجاوز کولو په حال) کښې ضرور د ظالمانو څخه ياستو.

[۱۰۸] دا (طرز العمل) دې ته نژدې دی چې دوی په خپله څېره باندې شاهدي (خبرتيا) وړاندې کړي، يا (دې ته نژدې دی) چې دوی د دې څخه وډار شي چې سوګند به يې د سوګند خوړلو څخه وروسته مسترد کړي شي.

او د الله ﷺ څخه وډار شي او رارشادات يې واورئ رقبول کړئ، او الله ﷺ فاسق قوم ته هدايت نه کوي (چې د هدايت پلټنه نه کوي). U and a track when he is true

وړاندې ايت شريف په دې تمام شوي وه چې خاص الله څخ ته به ټول ورټولېږي او هغه څخ به ټولو ته عملنامې په لاسونو کښې ورکړي، په دې ايتونو کښې يوې قيصې ته اشاره شوې ده چې دوه كسانو غلا كړې وه او الله ﷺ په دنيا كښې رسوا كړه، د آخرت رسوايي خو لا پاتې ده، نو د الله ﷺ څخه په هر حال (پټ او ښکاره) ډار په کار دي.

# شاننزول

که څه هم تقریبًا ټول علماء کرام متفق دي چې ذکر شوي ایتونه د دوه نصرانیانو (تمیم الداري، عدي بن بداء) او د یوه مسلمان په باره کښې نازل شوي دي(۱)، مګر په ځینو جزیاتو کښې یې اختلاف شته دی، مثلا:

۱\_د مسلمان سړي نوم ځينو بديل ښودلی دی او ځينو بزيل . په هر تقدير دغه مسلمان سري

د سهم د قبيلي څخه وه.

۲\_ همدارنگه په ځينو روايتونو کښې ليکلي شوي دي چې دواړو نصرانيانو چې د مسلمان سري جام یې غلا کړي وه هغه په مکه معظمه کښې ښکاره شو، چې بالآخره په دواړو غلا ثابته شوه، اړ ځينې روايات وايي چې تميم الداري چې کله په اسلام باندې مشرف شو، نو د دې دپاره چې د کنار څخه خلاص شي په خپله خوښه يې د غلا شوي سرو زرو جام نيم قيمت "پنځه سوه درهمه" د مسلمان سړي وارثانو ته ورکړ چې ټول قيمت يې يو زر درهمه وه<sup>۲۱)</sup>، او خپل ځان يې د ګناه څخه خلاص کړ دا د يو پلوه، او د بله پلوه د تميم الداري ، په اسلام باندې مشرف کېدل ثابت دي مگر دا نهده ثابته چې د ده ملګري (عدي بن بداء) به په اسلام باندې مشرف شوي وي، که څه هم ځينو متاخرينو دا هم په صحابه وو کښي حساب کړي دي "ا.

٣\_ ذکر شوي جام په ځينو روايتونو کښې د سپينو زرو څخه او په ځينو کښې د سروزرو څخه جوړ ښودلي شوي دي<sup>۴۱</sup>، مګر اصلاً جام د سپينو زرو څخه جوړ وه خو نقش او سنګار يې د سرو

زرو څخه تيار کړي شوي وه.

په هر تقدير، مونږ غواړو چې ذکره شوې قيصه د هغه روايت په بنياد واضحه کړو چې الامام البخاري عدارم ورته اشاره كړې ده (۵). قيصه داسي وه چي:

الف: تميم الداري او عدي بن بداء (چي دواړه نصرانيان وه) او هم بزيل يا بُديل السهمي الدرجي مسلمان وه) درېواړه د مديني منورې څخه د شام په سفر باندې د تجارت دپاره لاړه.

بُزيل يا بُديل ﷺ چې څه درلوده د هغو ټولو نومليک يې د خپلو سامانونو په پټ ځای کښې ايښي وو. بله ورځ بزيل يا بديل مه مريض شو او خپلو دواړو ملګرو ته يې وصيت وکړ چې که زهم شوم نو دغه سامان به زما وارثانو ته ورسوی، او په همدی وصیت باندی یی دواړه شاهدان وټاکل

ب: کله چې نوموړي وفات شو نو دواړو ملګرو يې سامان تالاشي کړ، ګوري چې د سرو زرو بو جام هم په سامان کښې شامل دی چې وزن يې درې سوه مثقاله سرو زرو ته رسېده، مګر دوی دواړه

Cally and They are less to go

buse about he drive

<sup>(</sup>١) اسباب النزول للواحدي ص١٤٢؛ اللباب في علوم الكتاب ج٧ ص٥٥٣ المعالم والمساور أسوار كالمواد كالمواد والما

<sup>(</sup>٢) جامع الترمذي ج٢ ص١٣۶

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيزج٥ ص٢١٨

<sup>(</sup>٢) تفسير الخازن ج٢ ص٣٥٢

واداست در سامان په نومليک باندې ړانده کاڼه شوه چې بُزيل يا بُديل نه مرحوم پکښې غلی کړی وه.

دواړو په مشورې سره د سامان څخه ذکر شوی جام غلا کړ او په يو زر درهمه باندې يې خرڅ کړ چې د هر يوه برخه پنځه سوه درهمه شوه، او متباقي سامان يې د بېرته راتګ په وخت کښې د مرحوم خپلوانو ته په مدينه منوره کښې وسپاره.

ج د مرحوم وارثانو ته په سامان کښې د مرحوم کاغذ هم لاس ته ورغی چې په هغه کښې د سرو زرو د جام ذکر هم وه، دوی د مرحوم د ملګرو څخه د جام پوښتنه وکړه چې په کاغذ کښې شته او په سامان کښې نشته، خو هغوی دواړو ترې انکار وکړ چې مونږ د جام څخه خبر نه ياستو او څه يې چې مونږ ته سپارلي وه هغه مو تاسو ته درکړي دي.

لانجه د نبي کريم ﷺ حضور ته ورغله چې د استنطاق په وخت کښې دوی دواړو انکار وکړ، نو نبي کريم ﷺ دواړو ته قسم ورکړ چې تاسو دواړو جام نه دې غلا کړي او هيڅ علم ورباندې نه لرئ چې څه شو؟ دواړو په همدې مضمون قسم وکړ او لانجه ختمه شوه او د مرحوم وارثان د خپلې دعوي څخه تېر شوه.

د: بله ورځ ذکر شوی جام په مکه معظمه کښې د چا په لاس کښې ښکاره شو، گله چې د هغه څخه پوښتنه وشوه چې دا دې د کومه کړي دي، هغه جواب ورکړ چې دا مې د تميم الداري او عدي بنبداء څخه په يو زر درهمه باندې رانيولي دي.

کله چې د مرحوم وارثان د جام په کيفيت باندې خبر شوه نو خپله دعوه يې بيا د سره پيل کړه چې د مرحوم ملګرو په دروغو باندې قسم کړي وه، جام خو دواړو غلا کړي دي او د مکې معظمي په يوه اوسېدونکي باندې يې خرڅ کړي دي.

ه: د تحقیق په جریان کښې د مرحوم ملګرو دعوه وکړه چې جام خو مونږ د مرحوم څخه خریداري کړی وه او بیا مو په یو زر درهمه باندې خرڅ کړ، خو په ړومبي تحقیق کښې مونږ ځکه دا خبره ښکاره نه کړه چې مونږ شاهدان نه درلوده او په ثبوت مو نه شوه رسولي.

و: نو نبي کريم ﷺ د مرحوم دوه نژدې وارثان راوغوښتل چې اوس تاسو دواړه قسم وکړئ، ځکه چې دا ځل تاسو د جام د خريدارۍ څخه انکار کوئ او قسم په منکر کس باندې دی.

نو دواړو قسمونه وکړه چې ذکر شوي جام هغوي دواړو نه دي خريداري کړي او د هغوي دواړو د قسمونو څخه زمونږ دواړو قسمونه بهتر دي، څکه چې هغوی په دروغو قسمونه کړي وه او حق يې د پښو لاندې کړي وه او مونږ رښتيا وايو او حق راژوندي کوو.

۱\_ څرنګه چې د ذکرو شوو ایتونو د اکثرو مطالبو بیان د شان نزول په قیصه کښې تېر شو، نو د همدې کبله مو په توضيحاتو باندې پيل وکړ او د خپل عادت په مطابق مو د (مطلب خلاصه) عنوان ونه ليكه.

# شهادة څه معنى؟

۲\_د ﴿ شَهَدَهُ کلمه په قرآن کريم په څو متعددو معناوو باندې استعماله شوې ده ۱۱،۱۱ ک حضور ، اقرار ، حکم کول او بالآخره قسم کول ، مګر په دې مقام کښې علماء کرام پکښې په لاندې ډول اختلاف لري:

پون الله الله الله الله يومعنى د قسم سره ده، لكه چې په ذكر شوي دوهم ايت كښي د قم الله : ځينې وايي چې دلته په معنى د قسم سره ده، لكه چې په ذكر شوي دوهم ايت كښي د قم په معنى باندې استعماله شوې ده چې: ﴿ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ لَشَهَدَتُنَآ أَحَقُ مِن شَهَادَتِهِمَا ﴾(١)

، مګر دا معنی په دې مقام کښې مناسبه نه ده، ځکه چې متبادره نه ده او ترڅو پورې چې متبادره معنی صحت ولري باید چې غیر متبادره معنی مراده نه کړی شي.

هو! په ذکر شوي دوهم ايت کښې رښتيا چې شهادت د قسم په معني سره دی خو هلته ورس

او په حقوق العباد کښې يې په خاصه توګه داسې تعبير کوو چې: الشهادة هُو الإخبارُ عَنْ کَونِ مَا فِي يَدِ غَيْرِهِ لِغَيْرِهِ (۵۰ يعني: شهادت دې ته وايي چې سړي په اشهد سره خبر ورکړي چې هغه څيز چې د بل سړي په لاس کښې دي د هغه خپل نه دي او زما هم نه دي، بلکې د بل چا دي.

د ښه وضاحت دپاره د لاندې څلورو کلمو تعريفونه ولولئ:

اول: شاهِد هغه چا ته وايي چې د بل چا دپاره د بل چا په لاس کښې شي باندې د اشهد په کلمه باندې اخبار وکړي.

دوهم: 'مُقِرْ هغه چا ته وايي چې د خپل لاس په شي باندې د بل چا دپاره خبر ورکړي. درېم: 'مُدَعِي' هغه چا ته وايي چې د بل چا د لاس شي خپل ځان ته نسبت کړي.

څلورم: مُدَعَى عَلَيْهِ هغه څوک دى چې د خپل لاس شي د خپل ځان دپاره نسبت کړي خو بل څوک يې ورسره نه مني.

پنځم مُزکِي هغه چا ته وايي چې د بل چا د لاس شي همغه ته ورانتساب کړي چې دا شي د همده خپل دي.

Like words, in the world

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ج٤ ص٢٤٧

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ج٥ ص١٠٢

<sup>(</sup>٢) احكام القرآن للجصاص ج٢ ص٢٨٩

<sup>(4)</sup> الفقد الإسلامي وادلته ج۶ ص۵۵۶

<sup>(</sup>۵) بدائع الصنائع في ترتيب الشرآئع ج۶ ص۶۶ ص۶۶

المالده (۱) نو د معنی حاصل یې داسې کېږي چې: ای مومنانوا ستاسو په منځکښې همدا ستاسو د جملې رسلمانانو) څخه د دوه وو عادلانو شهادت د اعتبار وړ دي، البته کله چې تاسو ته مرګ حاضر شي رمسته در وصيت کولو وخت درورسېږي، نو تاسو ته په کار دي چې په خپل وصيت باندې دوه مسلمانان اد دولت عادلان شاهدان ودروی او درېم سړي ته وصيت وکړی او که درېم سړی نه وه همدغه دوه نفره هم شاهدان جوړ کړئ او هم وصيان.

هو اکه تاسو په سفر باندې ياست او د مراک د مصيبت سره مخامخ شئ، نژدې وي چې وفات ئى، خو دوه مسلمانان عادلان په لاس درنه شي چې په خپل وصيت باندې يې شاهدان جوړ کړئ، نوبيا ستاسو د مسلمانانو څخه په غير د کافرانو څخه د شاهدانو کار واخلئ.

# ايا په مسلمان باندې د کافر شاهدي صحت لري؟

٣\_ په دې مقام كښې الله ١١٠ د ﴿ أَوْ ءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾ كلمي رانازلي كړې او د ايت شريف متبادره معنى دا ده چې د ﴿ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾ څخه كافران مراد شي ځكه چې د ايت په سر كښې الله ﷺ ټول مومنان مخاطب کړي دي چې: ﴿ يَآأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ او د ﴿ بَيْنِكُمْ ﴾، ﴿ أَحَدَكُمُ ﴾، ﴿ مِنكُم ټولي کلمې د مومنانو څخه عبارت دي، نو معلومه شوه چې د مخاطبينو څخه په غير بل څوک نه دى مگر كافران دي.

۴\_ که څوک وايي چې: ايا د کافر شاهدي په مسلمان باندې جائزه ده حال دا چې الله کې فرمايي: ﴿ وَٱسْتَشْوِدُواْ شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ ﴾ [البقرة:٢٨٢] يعني او تاسو دوه شاهدان ونيسئ د خپلو نارينه وو څخه، يعني د مسلمانانو څخه. لکه چې همدا د جمهورو علماوو نظر دي غير د حنابله وو څخه.١٠ مونر وايو چي:

الف: ځينو مفسرينو کرامو د همدغه سوال د کبله د ﴿ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾ معني په مِنْ غَيْرِ قَبِيْلَتِكُمْ سره کړې ده،۲۰، يعني: اول خو تاسو شاهدان د خپلو اقاربو او خپلو قوميانو څخه ودروي او که نه نو بيا يي د پرديو څخه جوړ کړئ.

مكر دا جواب غير متبادر دي او لكه چې لر وړاندې ذكر شو د ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَّنُوا ﴾ د مقتضى څخه مخالف دی.

ب: د ﴿ مِنْ غَيْرِكُمْ ﴾ معنى همدا ده چي كه تاسو مسلمانانو موجوديت نه درلود نو بيا د كافرانو څخه دوه شاهدان په خپل وصيت باندې ودروئ"'.

پاتې شوه دا خبره چې د کافرانو خو په مومنانو باندې شاهدي نشته، د دې جواب دا دي چې د .

<sup>(</sup>١) الفقد الإسلامي وأدلته ج۶ ص٥٨۶

٢١) التفسير الكبير ج١٢ ص١١٥

۲۱) تفسير الطبري ج۵ ص۱۰۷

TO THE LITTLE STATES

A Thomas Commercial Assessment

وږد، سمعو، (۱) "البقرة" د سورت ذکر شوی ایت په نزول کښې وروستنی ایت دی نو په وصیت کښې د کافران شاهدي په مومنانو باندې نسخه شوې ده.

# يوه پوښتنه او د هغې جواب

٥\_كه څوك وايي چې: د عبد الله بن عباس رضيه څخه روايت دى چې دا سورت (المائدة) د قرآن کریم وروستنی نازل شوی سورت دی «إنّهٔ لا مَلْــُوخَ فِيهَا» (۱) او په دې سورت کښې منسوخ حکم نشته؟ مونږ وايو چې: د سورت د وروسته نازلېدلو څخه دا نه لازمېږي چې ټول ايتونه دې وروسته نازل شوي وي، نو څه لرې نه ده چې د المداينې ايت [البقرة: ۲۸۲] د دې سورت د ذکر شوي ايت څڼړ وروسته نازل شوی وي او بيا د "المائدة" سورت تکميل شوی وي ۲۰،

برسېره پر دې، د صحابي ﷺ نظر خو د قرآن کريم د ايت شريف مقاومت نه شي کولی نو کله چې په ايت کښي د کافر شاهدي په مسلمان باندې نسخه شي نو موقوف حديث خو معمول نه شى گزخېدلى.

ع\_ کله چې سړي د قرآن کريم ايتونو او د دواړو جانبو دلايلو ته په دقت سره وګوري نو داسي ښکاري چې په دې مقام کښې د احمد بن حنبل سرح نظر د تائيد وړ دي، چې د کافرانو شهادت په خاصه موضوع (وصیت) کښې، په خاص وخت کښې (چې مسلمانان موجودیت ونه لري) په مسلمانانو باندي جائز دي. ځکه چي:

الف: د عمومي قانون سره د يوې خاصي موضوع وتل څه منافات نه لري، لکه چې عمومًا د معاملاتو دپاره دوه شاهدان ضرور دي، مگر د خزيمه نځه شهادت د دې قانون څخه وتلي وه چې یوازي د ده شهادت د دوه وو شاهدانو د شهادت سره برابر وه<sup>۲۰</sup>،

ب: د نسخي دپاره دا ضرور ده چې د دوه وو نصوصو مفاهيم سره منافات ولري او د وړاندې او وروسته تاريخ په احتمال سره نه بلكي په قطعي توګه ثابت وي او دلته په قطعي توګه نه دي ثابت.

ج: علاوه په دې، د ضرورت په وخت کښې د مردارې خوراک هم جائز دي، لکه چې وايي: "الضُّرُوراتُ تُبينحُ الْمَحْدُورَاتِ" يعنى: ضرورتونه ممنوع شيان هم مباح جوړوي.

نو کله چې يو مسلمان د کافر شهادت ته مجبور شي او مال يې ضائع کېږي، څه لري نه ده چې د كافر وصى يا شاهد درول به ورته مباح وي.

د: يو ځل يو سړی په "دَقُوقَاء" نومې مقام کښې د مرګ په مرض باندې مريض شو او مسلمانان <sup>د ی</sup>ې مونده نه کړه چې په خپل وصیت باندې یې شاهدان ودروي، نو د مجبورۍ د کبله یې د اهل

<sup>(</sup>١) تفسير الغرطبي ج۶ ص ٣٥٠

<sup>(</sup>٢) احكام القرآن للجصاص ج٢ ص٢٩١

<sup>(</sup>۲) سنن ابي داوُد ج۲ ص۱۵۲

المالده (٥) المالده (٥) المالده (٥) المالده (٥) المالده (٥) الكتاب (كافران) كوفي ته راغله او هلته يي الکتابو التعدي فله ته شاهدي او وصيت نامداو بالآخره متروک (پاتې شوی) مال وړاندې کړ. ابو موسی التی شوی) مال وړاندې کړ. موسی . نو نوموړي صحابي څه وویلې چې: دا اول ځل دی چې د نبي کریم که د زمانې یوه واقعه نکرارېږي (د شان نزول قیصې ته یې اشاره وکړه). نو د ایت شریف حکم سره سم یې د مازدیگر د ندازېږي . لمانځه څخه وروسته دواړو اهل الکتابو ته قسم ورکړ چې: ستاسو دې په الله څو قسم وي چې په لهاده دغه وصیت کښې مو نه خیانت کړی دی، نه مو پکښې دروغ ویلي دي، نه مو تبدیل کړی دی نه مو دې څه غلا کړې ده او بالآخره نه مو کوم شي ته پکښې تغیر ورکړی دی، او ستاسو دې قسم وي رې دواړو په ذکر شوي ډول سره قسم وي چې همدا د مرحوم وصيت دى او همدا يې ترکه ده. نو کله چې دواړو په ذکر شوي ډول سره قسم وکړ پې «فَأَمْضَى شَهَادَتَهُمَا» (۱) نو د دواړو شاهدي يې تېره کړه. يعنې: د اعتبار وړ يې وګڼله. نو که بالفرض ذكر شوى ايت نسخه شوى وى نو هغه به پرې عمل نه وى كړى.

### حبس څه معني؟

٧\_د ﴿ غَيْسُونَهُمَا ﴾ كلمه د حَبْس څخه اشتقاقه شوې ده، په دې مقام كښې د حَبْس څخه بندي کول مطلب نه دي چې جنايتکاران ورباندې تعزير کېږي، ځکه چې نبي کريم ﷺ نه بنديخانه درلوده او نه یی ذکرو شوو دواړو شاهدانو سره د بندیتوب عمل وکړ، بلکی مطلب دا دی چې را ايساريي کړئ او د لمانځه څخه وروسته قسم ورکړئ چې درڅخه لاړ نه شي ترڅو مو چې قسم نه وي ورکړي، البته په هغه صورت کښې چې تاسو د هغوي په شهادت کښې څه شک ولرئ.

### سوال جواب

٨\_ كه څوك وايي چې: په بل هيڅ ځاي كښې شاهدانو ته قسم نه دى متوجه شوى نو په دې کښې څه حکمت دی چې دلته شاهدانو ته قسم متوجه کړی شو؟

مونږ وايو چي: دلته هم په شاهدانو باندې قسم نشته خو چې کله د خيانت د اشتباه لاندې راغله چې تاسو د مړي څه سامان غلا کړي دي او مونږ ته مو ټول سامان نه دي تسليم کړي، لکه چې د ﴿ إِنِ آرْتَبْتُرْ ﴾ جمله ورباندي شاهدي وايي، نو په دې تقدير دوی دواړه د دعوې لاندې راغله او دوى ترى انكار وكر او منكر ته خو قسم راجع كبري.

دلته کوم يو لمونځ مراد دی؟

٩\_ څرنګه چې الله ﷺ د ﴿ مِنْ بَعْدِ ٱلصَّلَوٰةِ ﴾ كلمه مطلقه نازله كړې ده، نو ځينو مفسرينو كرامو مطلق لمونخ مراد کړي دي، خو عبد الله بن عباس رخضها او څه نورو مشرانو د مازديګر په لمانځه باندې تفسيره کړې ده، څکه چې په دغه وخت کښې د خلکو ګڼه ګوڼه ډېره وي او د شپې او ورځې واذا سمعوا (۲) ملائک هم سره بدلېږي رابدلېږي<sup>۲۱</sup>، د همدې کبله ابو موسي الاَشعري شه د مازديګر د لمانغ څخه وروسته قسم ورکړ ، لکه چې لر وړاندې په شپږمه توضيح کښې تېر شو.

### عثور څه معني؟

١٠ د عُثِرَ كلمه د عُثُور لكه قَبُول څخه اخستله شوى ده. كه څه هم دا كلمه اصلا د سقوط معنی ورکوي مګر د کنایې په توګه هغې خبرتیا ته عُثور وایي چې بې د پلټنې څخه پرې سړی پور شين<sup>۲۱</sup>؛ نو د معنی حاصل یې داسې کېږي: که چرته پرته ستاسو د کوښښ څخه څرګنده شواچي دواړو شاهدانو په دروغو باندې شاهدي تېره کړې وه، نو په کار دی چې د مړي د نژدې وارثانو څڼ دوه نفره د هغوی دواړو په ځای باندې ودرول شي. او د مازديګر د لمانځه څخه وروسته را ايسا کړي شي ترڅو دواړه قسمونه وخوري چي: پخوانيو شاهدانو دروغ ويلي وه او قسمونه يې په ناط کړي وه، زمونږ قسمونه د هغوي څخه بهتر دي چې فيصله ورباندې وکړي شي، مونږ تجاوز ندي کړي، که نه نو مونږ به د ظالمانو د ډلي څخه ياستو.

١١\_ كه څوك وايي چې: نبي كريم ﷺ خلكو ته په يوه خطابه كښې وفرمايل چې: «الْبَيَّـةُ عَلَى الْمُدَّعِي وَالْيَمِينُ عَلَى الْمُدَّعَى عَلَيْهِ» (٢) يعني: شاهدان په دعوه كوونكي باندې دي او قسم په دعور کړي شوي باندې دي چې د بل چا د دعوي لاندې راغلي وي او پخپله ترې منکر وي؛ نو پوښتنه را ده چې په ذکره شوې مسئله کښې خو د مړي وارثان مدعيان دي نو په څه منظور دوي ته قسم متوجه کړي شو؟

مونږ وايو چې: لکه څنګه چې په شان نزول کښې واضحه شوې ده کله چې ورک شوي جام موند، شوه او دا ثابته شوه چې تميم الداري او عدي بن بداء خيانت کړي دي، نو دوي دواړو دعوه وکړ، چې ذکر شوي جام مونږ د مرحوم څخه په بيه باندې اخستي وه چې بيا مو په مکيانو باندې فرځ کړي دي، او د مرحوم وارثانو د همدې خبرې څخه انکار وکړ، او منکر ته خو قسم راجع کېږي. يا په بل عبارت: په اولنۍ دعوه کښې دواړه کسان مدعي عليهما وه او د مرحوم څخه د جام په خریدارۍ کښې دواړه مدعیان جوړ شوه، نو ځکه د دوې دواړو سره په دواړو ځایونو کښې مناسب چال چلند وکړي شو.

دوه نحوى تحليلونه

١٢\_ دا جمله ﴿ فَإِنْ عُبِرَ عَلَىٰ أَنَّهُمَا ٱسْتَحَقَّآ إِنَّمًا ﴾ شرطيه ده، او دا جمله ﴿ فَعَاخَرَانِ يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا مِنَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ ﴾ جزائيه ده، خو په دغې جزائيه جمله كښې مفسرينو كرامو

which was a fact that the same of the

الفارع أو الداروات ا

<sup>(</sup>١) تفسير القاسمي ج٤ ص ٢١٠

<sup>(</sup>۲) مفردات الراغب ص۲۲۳

<sup>(</sup>٣) جامع الترمذي ج١ ص٢٤٩

وادا سمعوا ۱۷) زښت ډېر تحليلونه کړي دي(۱)، مګر مونږ ته لاندې دوه تحليلونه بهتر ښکاري چې عبارتونه چندان المائدة (٥) نغير نه خوري او مطلبي معنى لاس ته راځي.

## اول تحليل:

الف: ﴿ فَعَاخَرَانِ ﴾ مبتدأ ده أو ﴿ يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا ﴾ يي خبر دى.

ب: ﴿ مِنَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ ﴾ د متعلق (ثابتان) په اعتبار سره د ﴿ فَاحْرَانِ ﴾ د کلمی دياره صفت دی چې د مېتد أ توب د پاره يې جوګد کړې ده.

ج: ﴿ ٱسْتَحَقُّ ﴾ معلومه ماضي ده چې په معنى د حق سره ده، او د فاعل ضمير پکښې مستتر دى چې هغه قسم ته راجع دى چې په وړاندې ايت كښې ورباندې ﴿ فَيُقْسِمَان ﴾ دلالت كوي.

نو د معني حاصل يې داسې کېږي چې نو نور دوه کسان دې د هغوي په ځاي باندې قسم کولو ته ودرېږي، البته د هغو کسانو څخه چې په هغوي باندې قسم کول حق دي، چې د مړي نژدې وارثان دي. دوهم تحليل:

په دې تحلیل کښې د اولني تحلیل اولنۍ دواړه نُکتې (الف، ب) په خپل ځای دي او یوازې درېمه نکته (ج) په لاندې ډول تغير خوري:

ج: ﴿ ٱسْتَحَقَّ ﴾ معلومه ماضي ده چې د فاعل ضمير پکښې مستتر دی او هغه ﴿ إِنَّمَا ﴾ ته راجع دی چې په شرطیه جمله کښې مذکور دی.

د: ﴿ ٱسْتَحَقُّ ﴾ په معنى د 'وَجَبْ يا 'لَبْتُ سره ده.

ه: په ﴿ عَلَيْهِم ﴾ كښى د "عَلى" كلمه په معنى د "فِي" سره ده، لكه چې په ﴿ عَلَىٰ مُلْكِ سُلِّمَنَ ﴾ [البقرة: ۲ . ۱] كښې د "فِي" معنى وركوي.

نو د معني لنډ مطلب يې داسې راوځي چې: که په هغوي دواړو کښې ځيانت ثابت شو نو دوه سړي به د هغوي په ځاي باندې قسم ته ودرېږي، البته دا دوه سړي به د هغو خلکو څخه وي چې په هغوی کښې جنايتکارانو ته ګناه واجبه شوې وه چې په مال باندې يې ترې ګېډه اچولې وه.

## سوال جواب

١٣\_ كه څوك وايي چې: د ﴿ ٱلْأُولَيْنِ ﴾ كلمه په اعراب كښې څه شي واقع شوى ده؟ مونر وايو چي:

اول: د ﴿ ٱلْأُولَيَانِ ﴾ كلمه د ﴿ فَاخْرَانِ ﴾ مبتدا دپاره دوهم صفت ده چې په اولني صفت باندې مخصصه شوې ده او د مخصصي نکرې دپاره خو معرفه صفت واقع کېدلی شي(١٠).

Many Pall of 188

I was to though the set of

<sup>(</sup>١) البعر المحيط ج۴ ص٣٩٧؛ روح المعاني ج٧ ص٠٥

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي ج٢ ص٧٥

ا سمعوا (۱) دوهم: دغه کلمه د محذوفي مبتدأ دپاره خبر واقع کبږي، ته به وايې چې داسې عبارت نازل شوی دی چې: "مَنْ هُمَا، هُمَا الْأُوْلَيَانِ " (۱ يعنې: د وارثانو د جملې څخه به دا دواړه څوک وي، را دواړه به مړي ته ډېر نژدې وارثان وي.

يوه پوښتنه او د هغې جواب

۱۴\_ که څوک وايي چې: که مړي دوه کسان نژدې وارثان نه درلوده بيا بايد څنګه وکړي؟ مونږ وايو چې: دا د واقع بيان دي<sup>۲۰</sup>، چې دوه تنو وصيانو قسم وکړ او هم دوه تنو وارثانو تدنيم ورکړی شو، که نه نو مسئله په دوه وو تنو کښې منحصره نه ده، د حوادثو په اعتبار سره اختلال قبلوي چې يا يو نفر قسم وكړي او يا يې درې تنه او لا زيات سوگند ته متوجه شي. ﴿ يَوْمَ حَجَّمَعُ ٱللَّهُ ٱلرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَآ أَجِبْتُمْ قَالُواْ لَا عِلْمَ لَنَآ إِنَّكَ أَنتَ عَلَيْهِ

# ٱلغيوب 🕲 ﴾

[۱۰۹] (ای پیغمبره!) داسې ورځ (وریاده کړه) چې الله څڅ ټول پیغمبران راټول کړي نو (ورته) ووايي چې څه شي دې هغه چې تاسو ته (د خپلو اُمتونو د پلوه) جواب درکړي شوي وه؟ دري (پیغمبران) به ووایي چې مونږ لره هیڅ علم نشته (مگر هغه علم چې تا راښودلي دي) يقينا ته چې يي همدا ته په ټولو غيبو باندې پوه يي.

### ارتباط '

د وړاندې ایتونو په اخر کښې الله څخ توصیه کړې وه چې د الله څخ څخه وډار شي او د پیغمبرانو ارشادات د زړونو په غوږونو سره واورئ، په دې ايت کښې د ذکرې شوې توصيې وجه بيانه شوې ده چې حاصل يې دا دی:

# د مطلب خلاصه

ای پیغمبره! مومنانو ته داسې ورځ وریاده کړه چې په هغې کښې یوازې دوی لا څه چې پيغمبران به هم د الله گذد سوال جواب سره مخامخ شي چي: اي پيغمبرانو! د دعوت په دوران کښي تاسو ته د خپلوخپلو امتونو د پلوه څهڅه جواب درکړي شو؟ يا په بل عبارت: ستاسو دعوت يې قبول کر او که رد.

پیغمبران سهد به ووایي چې: ای زمون ربه استا د علم په مقابل کښې زمون علم هیڅ ارزښت نه لري، مونږ په هغه څه باندې پوهېږو چې تا راښودلي دي، ستا علم اصلي او کامل دی او زمونږ علم عارضي او ناقص دى، مونو په غيبو باندې نه پوهېږو او ته علام الغيوب يي.

He - I was a feet of the state of the

May In I had

١١) تغسير الكشافج ١ ص ٥٨٨

<sup>(</sup>۲) تفسير ابي السعود ج۲ ص٩١

اسمعوار) لنړه دا چې زمونږ ناقص علم د هغو شيانو څخه هاغه خوا او دې خوا نه تېرېږي کوم چې زمونږ په وړاندې وه، او تا ته وړاندې او بېرته هيڅ تفاوت نه لري، هر څه درته معلوم دي.

#### توضيحات

١\_د قيامت په ورځ لکه چې د هر پيغمبر د امتيانو څخه پوښتنه کېږي، همدارنګه هر يو پيغمبر هم د استنطاق لاندې نيولى كېږي، الله ﷺ فرمايي: ﴿ فَلَنَسْعَلَنَّ ٱلَّذِينَ ۚ أَرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْعَلَ ۗ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الأعراف: ۶] يعنى: نو خامخا هرو مرو به د هغو كسانو څخه پوښتنه وكړو چي دوي ته (پیغمبران) ورلېږل شوي وه، او خامخا هرو مرو به د لېږلو شوو (پیغمبرانو) څخه هم پوښتنه وکړو. مګر د پيغمبرانو سم سعم استنطاق به د کافرانو او بې دينانو د ټخجيل دپاره وي ترڅو د دوی رکافرانو) د اعتذار خوله بنده شي.

#### سوال جواب

٢\_ كه څوك وايي چې: الله ١٠٠ خو د پيغمبرانو په حالاتو كښې فرمايي چې دوي به د قيامت په ورخ په خپلو خپلو اُمتونو باندې شاهدي وايي چې: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا حِفْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَحِفْنَا بِكَ عَلَىٰ هَنَوُلآءِ شَهِيدًا ﴾ [النساء: ٢٦] يعنى: نو په هغى ورځ به څه حال وي چى مونو د هر أمت څخه ربه دوى باندى شاهد راولو او تا هم په دغو (محمدي ﷺ أمت) باندې د شاهد په حيث راولو؟. نو پوښتنه دا ده چي: ايا دا ايت ﴿ لَا عِلْمَ لَنَآ ﴾ د هغه ايت سره منافات نه لري؟

مونږ وايو چې: مفسرينو کرامو د ﴿ لَا عِلْمَ لَنَا ﴾ جملي دپاره زښت ډېر تفسيرونه کړي دي، لاندې څو مثالونه يې ولولئ:

الف: پيغمبران سيرسم به د خپلو ځانونو څخه حقيقي او محيط علم نفي کړي او وبه وايي چې په ټولو حقائقو باندې محيط علم همدا ستا دي او بس٠١٠.

مګر دا جواب راته کمزوري ښکاري، ځکه چې الله ﷺ خو به د پيغمبرانو سماسم څخه د بشري علم پوښتنه کوي نه د حقيقي او محيط علم

ب: دا پوښتنه به په ډېر هولناک وخت کښې مطرحه شي چې د پيغمبرانو څخه به هم وړاندې بېرته غلط وي او هيبت به نيولي وي(۲).

مګر دا جواب هم کمزوري لري، ځکه چې الله ﷺ ته اُميد دی چې، په پيغمبرانو باندې به داسې حالت ورنه ولي چې وړاندې او بېرته ترې غلط شي او هرڅه يې هېر شي، او که بالفرض داسې حالت ورباندې ورشي نو اميد دي چې په همدې موقع به ورته دا سوال راجع نه کړي چې: ﴿ مَاذَآ أُحِبْتُمْ ﴾ نو تاسو ته څه جواب در کړي شو.

<sup>(</sup>١) تنسير الفرطبي ج۶ ص ٣٤١

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ج١٢ ص١٢٣

AND THE DISTORT

I have the old mall

وردا سمعوا (۱) ج: د خپلو ځانو څخه د علم نفي کول يو ډول شکايت دی چې: ای ربه د دغو جنايتکارانو پر جنايتونو باندې همدا ته ډېر ښه پوهېږې دوی ته مناسبه جزا ورکړه (۱).

د: مونږ ته هغه تفسير ډېر ښه ښکاري چې د رئيس المفسرين (ابن عباس رضافيه) د پلوه رواين شوى دى ۲۰ چې: اى ربه! زمونږ علوم ستا د علم پلوشې دي، مونږ سره داسې علوم نشته چې هغه ستا سره نه وي، تاته د ټولو خلكو جوابونه ډېر ښه معلوم دي چې مونږ ته يې هو ويلى دى او كه نه دا جواب ځكه ښه دى چې:

اول: دا تفسير د پيغمبرانو سبهدم د مودبانه شان سره ډېر ښه مناسب دی.

دوهم: دا تفسير د عيسى ﷺ د جواب سره ښه پيوند لري چې په راتلونکې [۱۱۶] ايت کښې راروان دى چې: اى ربه که بالفرض ما خلکو ته ويلي وى چې ما او زما مور د معبودانو په حيث ونيسئ نو ته به پرې پوه وى. تاته خو هر څه معلوم دي.

نو څرنګه چې عیسی هم د پیغمبرانو ﴿ ٱلرُّسُلَ ﴾ د جملې څخه یو پیغمبر دی او د ده جواب به د دوی د جوابونو د جملې څخه یو جواب وي نو دا به د مثال په توګه ذکر شوی وي، د همدې کبله په دواړو مقامونو کښې ایتونه د ﴿ عَلَّمُ ٱلْغُیُوبِ ﴾ په کلمه باندې ختم شوي دي.

پاتې شوه د تطبیق خبره، د دې جواب دا دی چې: ذکر شوي دواړه ایتونه سره څه منافات ندلرې ځکه چې د پیغمبرانو څخه په دوه حیثه پوښتنه کېږي، یو په حیث د رسالت او بل په حیث د شهادت. په دې ایت کښې چې اوس د بحث لاندې دی د رسالت په حیث پوښتنه مطرحه شوې ده، د همدې کېله د ﴿ ٱلرُّسُلَ ﴾ په کلمه باندې د پیغمبرانو څخه تعبیر کړی شوی دی.

او په هغه ايت شريف کښې، چې په اعتراض کښې ذکر دي، د شهادت په حيث د پوښتنې حال بيان شوي دي، لکه چې د ﴿ بِشَهِيدِ ﴾، ﴿شَهِيدًا ﴾ کلمې ورباندې دلالت کوي.

# يوه پوښتنه او د هغې جواب

٣\_ که څوک وايي چې: په دې کښې څه حکمت دي چې پيغمبرانو ته د رسالت په حيث پوښتنې راجع کېږي، حال دا چې الله گښته هر څه معلوم دي؟

مونږ وايو چې \_والله څخ اعلم\_: دا ځکه چې د هغو معلوماتو دپاره مقدمه جوړه شي چې الله څخ به يې په دغې ورځې کښې څرګند کړي چې فلاني د اور لائق دي او فلاني دې جنت ته لاړ شي.

<sup>(</sup>١) روح المعاني ج٧ ص٥٥

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز ج٥ ص٢٢٩

په همدې مضمون باندې لاندې حديث ډېر ښه دلالت کوي چې:

«أَنَّا إِنَّهُ يُجَاءُ يَرِجَالٍ مِنْ أُمَّتِي فَيُوْخَدُ يهِم ذَاتَ الشِّمَالِ فَاقُولُ يَا رَبِّ أَصْحَابِي فَيُقَالُ لَا تَدْرِي مَا أَحْدَنُوا بَعْدَكَ» (١) خبردار! بي شكه شان دا دى چي زما د أمت څخه به څو سړي راوستلى شي او په ذات الشمال ډله كښې به ونيولى شي نو زه به ووايم چي اى ربدا دوى خو زما اصحاب دي، نو وبه ويلى شي چې: ته په هغه شي باندې خبر نه يي چې ستا څخه وروسته دوى كړي دي يعني دوى ستا څخه وروسته دوى كړي دي يعني دوى ستا څخه وروسته دوى كړي دي يعني دوى ستا څخه وروسته مرتد شوي دي

او رښتيا چې د نبي کريم ﷺ د وفات څخه وروسته د ابو بکر الصديق شه په خلافت کښې د اعرابو څخه ځينې کسان مرتد شوه.

## د دې پوښتنې يو نظير

۴\_ د ذکرې شوې پوښتنې نظير د موسى الله د همسا پوښتنه ده چې الله گښ ورڅخه د مقدمې په شکل پوښتنه وکړه چې: ﴿ وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَعْمُوسَىٰ ﴾ [طه: ۱۷] يعنې: او دغه په ښي لاس كښې دې څه شي دى اى موسى؟. ترڅو د اژدها د جوړلو دپاره مقدمه جوړه شي چې په ورپسې متصلو ايتونو كښې شرحه شوې ده.

ود کړه شوې ورخ به) هغه وخت وي چې الله چې به غیسی اسلی د سریمې روی ته ووایي چې الله چې به غیسی اسلیم د سریمې روی ته ووایي چې زما نعمتونه په د خپلې زمانې په ټولو زنانه وو باندې غوره ګرځولې وه او تاته مې لاندې نعمتونه درکړي وه)

کله چې ته مې په روح القدس (جبرائيل امين الله) سره تائيد کړي وې، چې د خلکو سره به دې په زانګو (طفوليت) کښې او په پاخه عمر (په بوډاتوب) کښې خبرې کولې.

cyl of the lines.

او کله چې تاته مې لیکنه او د حکمت څخه ډکې خبرې وښودلې او تورات او انجیل (مې هم درزده کړي وه)، او کله چې تا به د خټو څخه زما په اجازه د مرغه جو ثه جوړوله، نو په هغې کښې به دې پوکي کاوه، نو هغه (جوړه کړې جو ثه) به زما په اجازه (واقعي) مرغه جوړ شو.

او (کله به چې) تا زما په اجازه باندې مورزادي ړوند او د برګي مرض مريض روغاوه.

او کله به چې تا زما په اجازه باندې مړي (ژوندي کول او د قبرونو څخه به دي) راويستل.

او کله چې مونږ ستا څخه بني اسرائيل منعه کړه (چې تاته څه ضرر درورسوي) کوم وخت چې تا هغوی ته معجزات وروړه، نو د دوی څخه هغو کسانو وويلې چې کافر شوي وه چې: دا (ذکر شوي معجزات) نه دې مګر ښکاره جادو دي.

[۱۱۱] او کله چې مونږ (ستا) حواريينو ته (ستا په ذريعه) وحې وکړه (او يا مو ورته الهام وکې چې په ماباندې او (هم) زما په پيغمبر (عيسى الله) باندې (دوامداره) ايمان راوړئ، نو دوى وويلې چې: مونږ ايمان راوړى دى او ته شاهد اوسه (اى الله!، او يا اى عيسى!) چې يقينًا مونږ غاړه ايښودونکى ياستو.

### ارتباط

دا ایتونه د وړاندې ایتونو د مضمون یوه بېلګه بیانوي، چې هلته د ټولو پیغمبرانو سوال جواب ته په اجمالي توګه اشاره شوې وه او دلته خاص د عیسی هی سره مباحثه لږ څه تشریح شوې ده چې د نورو پیغمبرانو سره مباحثه ورباندې قیاس کړي شي.

### د مطلب خلاصه

يعنې: الله گټه به د قيامت په ورځ عيسي على ته هغه نعمتونه يو-يو ورپه ياد كړي چې ده او د ده صديقې مور (بي بي مريمي رماض) ته يې ورپېرزو كړي وه، هغه دا چې:

۱ ـ ای عیسی ته خو هغه وخت در په زړه کړه چې په جبرائیل امین عین سره مو ستا تائید کړی وه چې چرته به ته ګرځېدلې هلته به درسره ګرځېده، آن تردې چې بالآخره یې اسمانونو ته پورته کړې د کړ چې د طفولیت په دوره کښې به دې داسې صافي او پخې خبرې

کولې لکه د پاخه عمر په منګ به چې دې کولې، نو ځکه دې على روس الاشهاد د خپلې مور براثت په اثبات ورساوه او معاندينو ته دې قناعت ورکړ.

۳\_ او هغه وخت هم درپه یاد کړه چې په خپل وخت کښې مو مثالي لیک درزده کړی وه چې ستا غوندې لیکنه د هیچا زده نه وه، او برسېره پر دې د حکمت څخه ډکې خبرې مو درښودلې وې چې آن د ماشومۍ له دورې څخه به دې په ډېره هوښیاره لهجه باندې خبرې کولي.

او بالآخره د تورات او انجيل دوه وو مهمو کتابونو په علومو باندې مو هم پوه کړی وي، حتی چې انجيل مو لا په همدا تاباندې نازل کړې وي، حتی

۱ مغه وخت هم درپه زړه کړه چې همدا زما په اجازه باندې به دې د خټو څخه د مرغانو په څېره جوثې جوړولې او په هغو کښې به دې پوکی کاوه، چې همدا زما په اجازه به د هغو څخه واقعي (رښتياني) مرغان جوړېده.

۵\_ او هغه هم در په ياد کړه چې زما په اجازه به دې مورزادي ړانده او هم په برګي مرض باندې اخته مريضان روغول.

ع آو هغه وخت هم چې زما په اجازه به دې د قبرونو څخه مړي ژوندي راپاڅول.

٧\_ او هغه وخت کښې هم چې بني اسرائيلو غوښتل چې په تاباندې حمله وکړي خو مونږ د هغوی د حملې څخه یچ کړې، البته کله چې تا هغوی ته معجزات وروړه او په هغو باندې کافرانو ربنی اسرائیلو) د حادو نوم کېښود ، که تاته عظیم الشان نعمتوند او معجزات نه وي درکړي شوي نو هغوی به پرې د جادو نوم نه وي ايښي.

٨\_ او بالآخره هغه وخت هم د تذکر وړ دی چې مونږ حواریانو (ستا مخلصو انډیوالانو) ته الهام وکړ چې په ماباندې او هم زما په پيغمبر (عيسى الله) باندې په دوامداره توګه ايمان راوړي، او هغوي د همدې الهام په غوښتنه ايمان ته ادامه ورکړه او حتى زه يې په خپلو ځانونو باندې شاهد كړم چې مونږ په دائمي توګه غاړه ايښودونكي ياستو.

لنډه دا چې: اي عيسي! ايا ذكر شوي نعمتونه تا پخپله خپل ځان ته وركړي وه؟ ايا د نعمتونو درلودل د دې معني ورکوي چې څوک پرې د الوهيت درجې ته وخېژي؟ ايا د دغسې لويو نغمتونو او لويو معجزاتو خاوند سره دا مناسبت لري چې څوک يې د وژلو نيت وکړي او سپکې سپورې خبرې ورواوروي؟

# توضيحات محال المساحد الأساماء الما

۱\_مفسرين کرام وايي چې د نعمتونو او د معجزاتو ذکر شوي تعديد او تذکر به په آخرت کښي صورت ونيسي ١١، خو څرنګه چې د ذکرې شوې مباحثي واقع کېدل يقيني دي، هيڅ شک پکښې نشته، نو الله الله ترې په ماضي ﴿ قَالَ ﴾ سره تعبير وكړ او د مضارع (يَقُولُ) كلمه يي نازله نه كړه ځکه چې کله د راتلونکي شي واقع کېدل بې شکه وي نو د هغه څخه په محاوراتو کښې په ماضي سره تعبير کېږي چې واقع کيدل يې حتمي دي، ته به وايي چې دا کار واقع شوي دي.

۲\_ که څوک غواړي چې د ذکرو شوو معجزاتو او نعمتونو په باره کښې پوره معلومات ترلاسه کړي نو لطفًا دې د [آل عمران:۴۶\_۴۹] ايتونو تفسير ته مراجعه وکړي چې مونږ د الله ﷺ په توفيق مشرح ليكلي دي نو دوهم ځل ليكل يي ضرور نه دي.

### سوال جواب

٣\_ که څوک وايي چې: په دې کښې څه حکمت دی چې الله گښېه د قيامت په ورځ عيسي ه ورځ ميسي ه ورځ ميسي ه ورځ ميسي ه ورځ ميسي معجزات ورپه زړه کړي چې: دا ياد کړه او دا ياد کړه؟

مونږ وايو چې: د عيسي الله په باره کښې خلک په لاندې دوه ډولونو باندې کافر شوي وه: الف: ځينې خلک پرې د دې کبله کافر شوه چې د ده رسالت يې نه مانه او سپکې سپورې خبرې به يې ورېسې کولې حتي چې د ده د وژلو نيت يې لا هم کړي وه.

ب: ځينو خلکو د عيسى ه په توقير کښې افراط وکړ، تردې چې د ده معجزات يې د دې خبرې سبب جوړ کړه چې ده ته او هم د ده مور (مريمي رخر فيم) ته په الوهيت قائل شوه.

نو الله گښه د ذکرو شوو دواړو ډلو د تخجيل دپاره عيسي ه ته د خپلو معجزاتو او نعمتونو د يادښت امر وکړي ترڅو د ده د رسالت منکران په غوږ ووهي چې تاسو د عيسي ه د رسالت څخه د معجزاتو سره سره انکار کړي دي نو هيڅ د اعتذار حق نه لري.

او هم ترڅو افراطیان (د حد څخه تجاوز کوونکي) پوه کړي چې د عیسی الله ټول معجزات زما په اجازې سره وه، تاسو به هلته د الوهیت په لقب ورکولو کښې معذور ګڼل کېدلی چې بې زما د اجازې څخه یې ذکر شوي کارونه کړي وي.

﴿إِذْ قَالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ يَعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَآبِدَةُ
مِنَ ٱلسَّمَآءِ قَالَ ٱتَقُوا ٱللهَ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴿ قَالُوا نُرِيدُ أَن نَا كُلَ مِنْهَا وَتَطْهَئِنُ فَيُ السَّمَآءِ قَالُوا نُرِيدُ أَن نَا كُلَ مِنْهَا وَتَطْهَئِنَ قَلُوبُنَا وَنَعْلَمَ أَن قَدْ صَدَفْتَنَا وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ ٱلشَّهِدِينَ ﴿ قَالَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ قَلُوبُنَا وَنَعْلَمَ أَن قَدْ صَدَفْتَنَا وَنَكُونَ عَلَيْهَا مِنَ ٱلشَّهِدِينَ ﴿ قَالَ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ اللَّهُ مَرْبَنَا أَنْ إِلَى عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِن ٱلسَّمَآءِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِأَوْلِنَا وَءَاجِرِنَا وَءَايَةً مِنكَ أَللَّهُمْ رَبَّنَا أَنزِلَ عَلَيْنَا مَآبِدَةً مِن ٱلسَّمَآءِ تَكُونُ لَنَا عِيدًا لِأَوْلِنَا وَءَاجِرِنَا وَءَايَةً مِنكُ أَلَيْهُمْ رَبَّنَا أَنْ اللهُ لِللَّهُ مِن لَكُمْ فَلَيْ اللَّهُ مِن كُفُرْ بَعْدُ مِنكُمْ فَإِنِ وَارَدُوفَنَا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلرَّازِقِينَ ﴿ قَالَ ٱلللهُ إِنِّى مُنْزِلُهَا عَلَيْكُمْ فَمَن يَكَفُرْ بَعْدُ مِنكُمْ فَإِنِ اللَّهُ مِن السَّمَا عَلَيْكُمْ فَمَن يَكَفُرْ بَعْدُ مِنكُمْ فَإِنْ اللهُ اللهُ لَوْلَ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن السَّمَا فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الْمَا عَلَيْكُمْ فَمَن يَكَفُرُ بَعْدُ مِن كُمْ فَإِلَى اللَّهُ الْمَالِقُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

[۱۱۲] هغه وخت چې حواريينو وويلې چې: ای عيسی د مريمې زويد! ايا ستا رب کولی شي چې په مونږ باندې د اسمانه (د خوراکي شيانو څخه ډک) دسترخوان (خوانچه) نازل کړي (ايا دا کار به وکړي او که نه)؟. ده (عيسی هي وويلې چې: د الله څخ څخه وډار شئ که تاسو مومنان ياست (دغسې غوښتنې مه کوئ).

(۱۱۳) دوی وویلې چې: مونږ غواړو چې د هغه (دسترخوان) څخه (د تبرک دپاره) وخورو او زمونږ زړونه مطمئن شي او (بالآخره) مونږ (په حق اليقين سره) يوه شو چې يقينًا تا مونږ ته رښتيا (bownloded from: bawarketabtoon.com

وادا مسر . ویلی دي او په همدې (ماندې) باندې مونږ د شاهدانو څخه جوړ شو (او نورو خلکو ته اطمنان او د یا در کړو، دا غوښتنه د شک د کبله نه کوو).

[۱۱۴] عیسی بن مریم (چې کله د دوی په استدلال باندې قانع شو، وویلې چې ای الله ای زمونږ ربه! په مونږ باندې د اسمانه څخه (د خوراکې شیانو څخه ډک) دسترخوان نازل کړې چې زمونږ د و اندېنيو او وروستنيو دپاره اختر (خوشالي) جوړ شي او هم ستا د پلوه يوه معجزه (جوړه شي).

او مونږ ته (ذکر شوی غیبي رزق) راپېرزو کړې، او ته چې یې د روزي ورکوونکو خیر (او بهتر) يي (ستا غوندې روزي څوک چاته نه شي ورکولي).

[۱۱۵] الله ﷺ (د عيسى على سوال قبول كر او) ويي ويلي چي: يقينًا زه په تاسو باندي د دي (ماندې) نازلوونکي يم، نو هرڅوک چې ستاسو څخه (پکښې) ناشکري وکړي (حواري وي او که غير حواري) نو بې شکه زه به هغه په داسې عذاب باندې معذب کړم (چې د ده څخه وروسته به) د ټولو عالمونو څخه هيڅوک په هغه عذاب باندې معذب نه کړم (چې ډېر شرموونکي عذاب به وي).

دا ایتونه د وړاندېنيو ایتونو څخه د وروستني ایت تفصیل او بیان واقع شوی دی، او یا په بل عبارت: دا د هغه سوال جواب دی چې د ذکر شوي ايت څخه د چا ذهن ته ورځي، هغه دا چې د عیسی علی حواریین (د ده اصحاب او ملګري) خو مؤمنان وه نو دوي څه عجیبه معجزه ولیده چې یو عُل يي بيا په ډېر جرئت سره وويلي چي: ﴿ ءَامَّنَّا وَٱشَّهَدُ بِأَنَّنَا مُسْلِمُونَ ﴾ مونږ ايمان راوړي او ته شاهد اوسه چې يقينًا مونږ غاړه ايښودونکي ياستو. د جواب حاصل په لاندې کرښو کښې لوستلي شئ.

۱\_ يعني: د حواريينو د ذكرې شوې وينا وجه دا وه چې يوه ورځې دوي عيسي ﷺ ته خطاب وكړ چې: اي روح الله! ايا الله ﷺ برسېره په ډېرو معجزاتو باندې مونږ ته دا معجزه هم راكولي شي چې د اسمانه څخه راباندې د خوراکي شيانو څخه ډک دسترخوان نازل کړي؟ يا په بل عبارت: ايا دا کار د کولو دی؟ ایا مونږ د دې جوګه یاستو چې دا غوښتنه مو پوره کړې؟ ایا په دې باره کښې به

٢ ـ نو عيسى على ورته جواب وركړ چې د الله على څخه وډار شئ او دغسې فرمايشې معجزې مه غواړئ دا ډول غوښتنې د مومنانو سره مناسبې نه دي دا ډول غوښتنې د بې ايمانو سره مناسبې دي. حواريينو وويلي چې: مونږ ذکره شوې غوښتنه د ايمان د کمزورۍ يا د ايمان د نشتوالي د کېله نه وراندې کوو چې د بې دينانو سره تشابه ولرو، بلکې په دغسې غوښتنه کښې زمونو مطالب دا دي: الف چې مونږ د ذکر شوي اعجازي دسترخوان څخه خوراک وکړو او تبرک پرې حاصل کړو، او لکه څنګه چې مونږ په خپلو دښمنانو باندې په ايمان سره وياړو همدارنګه ورباندې په معجزانه خوراک سره هم ویار او سرلوړي ترلاسیکی Downloded from: bawarketable of com

ا سمعوا (۲) المالدة (۵) الله الله على ال چې ابراهيم عند د څلورو مرغانو په راژوندي کېدلو سره قلبا مطمئن شوي وه.

ج: چې زمونږ پوهه او علم د علم اليقين له درجې څخه د حق اليقين مرتبې ته پورته شي او يو ځل بيا الهي معجزات په سترګو باندې وګورو او په خولو باندې يې وخورو، او پوه شو چې ته مر څه وايي هغه ټول رښتيا دي او هيڅ د شک او شبهې ځاي پکښې نشته، او بالآخره پوه شو چې مونږ م د الله ﷺ په نزد څه قدر لرو.

د: چې مونږ د يو پلوه ذکره شوې معجزه د خپلو سترګو لاندې مشاهده کړو او د خوشالۍ سترګې پرې يخې کړو او د بله پلوه د غائبينو او د هغو خلکو دپاره چې نوي پيدا کېږي د شهادن ورکوونکو څخه جوړ شو او حتی د قیامت په ورځ د معجزاتو په منکرینو باندې شاهدي ورکړو، ترڅو چې د دعوت او شهادت اجرونه مو په برخه شي.

٣\_ نو کله چې عيسي على د خپلو حواريينو په جواب باندې قانع شو نو د الله على په حضور کښې يې د خپلې بندګۍ او عاجزۍ سوال داسې پيل کړ چې:

الف أي زمون الله اي زمون ربه په مون باندې د اسمانه څخه د خوراكي شيانو دك دسترخوان نازل کړې چې ترڅو:

اول: د دسترخوان د نزول وخت زمونږ دپاره د اختر حيثيت ولري چې وړاندېني او وروستني ټول به ورباندې وياړو، او دښمنانو (كافرانو) ته به مو پرې شملي ښې نېغې شي.

دوهم: دا به ستا د معجزاتو څخه يوه امتيازي معجزه وي چې هم به معنوي معجزه وي او هم به مادي معجزه جوړه شي.

ب: اي زمونږ ربه! مونږ ته غيبي روزي راکړې ځکه چې ستا غوندې روزي ورکوونکي هيڅوک نه شي کېدلي او ستا هرڅه د لاسه پوره دي.

۴\_ نو الله على د عيسى على سوال قبول كړ چې: يقينًا د دې كار كاوونكى يم، خو دا په ياد ولرئ! چې څومره يو نعمت لويېږي په همغې پيمانه باندې يې ناشكري هم د لويې جزا سبب جوړېږي، نو که \_بالفرض\_ تاسو د ذکرې شوې معجزې او لوی غیبي نعمت په شکرګزارۍ کښې ناکام شوئ نو په دنيا کښې به داسې جزا درکړم چې ستاسو څخه وروسته به يې هيچا ته ورنه کړم. هو! که ستاسو څخه وړاندې مې چا ته ورکړې وي نو هغه بېله خبره ده.

يا په بل عبارت: ستاسو څخه به بيزوګان او خنزيران جوړ کړم لکه چې ستاسو څخه وړاندې مي د يهودانو څخه بيزوګان جوړ کړي وه، مګر ستاسو څخه وروسته به هيچا ته دغه جزا ورنه کړم.

۵\_ هو! کله چې الله عنوښتله شوې معجزه نازله کړه نو د عیسي عند حواریینو په یوه خوله باندې چيغې کړې چې: ﴿ ءَامَنَّا وَٱشْهَدْ بِأَنَّنَا مُسْلِمُونَ ﴾ مونږ ايمان راوړي دي او ته شاهد اوسه اي عیسی ا۔ چې یقینًا مونږ غاړه ایښودونکي یاستو او په ذکره شوې معجزه کښې ناشکري نه کوو او د الله رمخة څخه لا زيات توفيق او اطمنان غواړو.

# توضيحات

١ الحمد لله د نبي كريم ١ صحابه وو كرامو ١ د ايمان راوړلو څخه وروسته يوه هم د اطمنان دپاره معجزه نه ده غوښتي مګر د عیسی تنه صحابه وو کرامو (حواریینو) ذکره شوې اطمنان کې د موښتې وه، دا دی د دواړو پيغمبرانو د اصحابو په باره کښې څرګند فرق او توپير.

سوال جواب

٢\_ كه څوك وايي چې د ﴿ هَلْ يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ ﴾ د كلمې څخه ظاهرا څرګندېږي چې د عيسي عند حواريينو د الله ﷺ په قدرت کښې شک درلود؛ ايا دغه معني صحت لري؟

اريسو يه معلى الماء كرام متفق دي چې حواريين بنه سوچه مسلمانان وه(١٠)، همدا مضمون د کلام د سياق او سباق څخه په واضحه توګه برېښي نو د اعتراض دپاره لاندې جوابونه کوو: الف: د ﴿ هَلْ يَسْتَطِيعُ ﴾ كلمه په عربي ژبه كښى كله -كله د ادب په وخت كښى هم استعمالېږي ٢٠٠٠،

لکه چې يوه ورځې د عبد الله بن زيد بن عاصم څه څخه چا پوښتنه وکړه چې: «هَلْ تَسْتَطِيعُ أَنْ تُرِيَنِي مَنِفَ كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَتَوَضَأُ "٢) ايا ته دا كولى شي چې ماته راوليد كړې چې نبي كريم را په څه ډول سره اودس کاوه؟ يعنې: د پوښتنه کوونکي زړه غوښتل چې د نبي کريم ﷺ اودس راته عملًا راوښايي خو داسې يې ورته ونه ويلې چې زما د وړاندې د نبي کريم ، غوندې اودس وکړه چې زه دې وګورم، بلکې په مودبانه توګه باندې يې ورته وړانديز وکړ چې: ايا دا کار کولي شي؟ او يا زه سنا په نزد دومره منزلت لرم چې زما ذکره شوي غوښتنه پوره کړې؟

ب: د ﴿ يَسْتَطِيعُ ﴾ كلمه د "يُطِيعُ" په معنى سره ده. يعنى: ايا ستا خبره ستا رب ، مني او د قبول درجي ته رسېږي چې زمونږ دپاره داسي-داسي سوال وکړي؟۴٠٠.

په همدې مضمون باندې لاندې حديث شريف ډېر ښه دلالت کوي:

يو ځل نبي کريم ﷺ د خپل تره (ابو طالب) پوښتنې ته ورغي چې مريض وه، نو نبي کريم ﷺ ته يې وویلې چې: ای وراره! الله ﷺ ته سوال وکړه چې د دې مرض څخه عافیت راکړي. نبي کریم ﷺ وفرمايل چي: «اللَّهُمَّ اشْفِ عَمِّي» يعني: أي الله! زما تره جوړ كړي. نو الله الله عسمدستي روغ رمټكړ تا به ويل چې په پړي باندې تړلي وه او پرانستل شو. نو ابو طالب وويلې چې: اي وراره! يقينًا هغه رب چې ته يې عبادت كوي ستا اطاعت كوي رخبره دې مني). نبي كريم ر وفرمايل چې: «وَأَلْتَ يَا عَمَّاهُ لَئِنْ أَطَعْتَ اللهَ لَيُطِيْعَنَّكَ» (٥) او ته ای کاکا! که چرته ته د الله ﷺ اطاعت وکړې نو هرومرو او

١١١ المحرر الوجيز ج٥ ص٢٣٥

<sup>(</sup>٢) نفسير القاسمي ج۶ ص ٤٢٩٠

<sup>(</sup>۲) موطا الإمام مالک ج۱ ص۱۲

<sup>(</sup>٢) النفسير الكبير ج١٢ ص١٢٩

<sup>(</sup>٥) المعجم الأوسط للطبراني ج٢ ص ٢٠٠؛ مستدرك الحاكم ج١ ص٧٢٧

15.

وا دا سمعوا (۷) ضرور به الله شی ستا اطاعت هم وکړي. يعنې که ته يې خبره ومنې او ايمان ورباندې راوړې سالونه به هم قبول کړي. سوالونه به هم قبول کړي.

#### تبصره

٣\_ څرنګه چې د حواريينو د غوښتنې کلمات چندان مزه ناک نه وه او د غير مطلبي معنی اشنها ترې پيدا کېده نو څکه ورته عيسی ه وويلې چې: ﴿ اَتَّقُواْ اَللّهَ إِن كُنتُم مُوْمِنِينَ ﴾ د الله څو ويلي ووار شئ که تاسو رښتياني مومنان ياست. خو چې کله هغوی خپله لفظي غلطي تصحيح کړه نوبيا يې د الله څو په دربار کښې د سوال لاسونه پورته کړه. که بالفرض هغوی د ډومبي ځل څخه څرګن او واضحه کلمات استعمال کړي وی نو ممکنه وه چې عيسی ه به ورته ذکره شوې جمله نه ري

### مائده څه معني؟

۴\_ مایدهٔ هغه مېز یا دسترخوان ته وایي چې خوراکي شیان ورباندې د خوړلو دپاره تیار ایسي، وي، که نه نو بیا ورته "مَایدهٔ" نه وایي. مګر په دې مقام کښې ترې مېز مراد نه دی بلکې دو دسترخوان ترې مطلب دی چې خوراکي شیان ورباندې ایښي وي (۱۰).

مایده د مید څخه اخستله شوې ده، مید دوه معناوې لري، چې یا په معنی د ورکړې سره دی او یا په معنی د ورکړې سره دی ا او یا په معنی د حرکت سره ۲۰، دسترخوان ته ځکه ذکر شوی نوم (مائده) ایښودل شوی دی چې یا خلکو ته خوراک او څښاک ورکوي او مُعطِي دی، او یا د هغه په لور خلک حرکت کوي چې شاوخوا ترې راتاو شي او ځانونه ترې ماړه کړي.

نو په دې تقدير د "مَائِدَة" کلمه په معنی د "مَمِيْد" مفعول سره جوړېږي، لکه چې په ﴿ فِي عِينُوْ رَّاضِيَةِ ﴾ کښې د ﴿ رَّاضِيَةِ ﴾ کلمه په معنی د "مَرْضِيَّة" سره ده.

# ايا مائده نازله شوه؟

۵\_ ځينې علماء کرام وايي چې: مايدة نازله نه شوه څکه چې حواريين د جزا څخه و دار شوه چې چې چې د واريين د جزا څخه و دار شوه چې چې ته راڅخه ناشکري صادره نه شي، نو الله څخه به راباندې سخت عذاب نازل کړي ۲۰۰۰.

مگر جمهور علما و کرام وایي چې: "مَائِدة" نازله شوې ده او الله گاز خپله خبره رښتيا کړې ده چې: ﴿ إِنَّ مُنَزِّلُهَا عَلَيْكُم ﴾ يقينا زه په تاسو باندې د ماندې نازلوونكي يم ۴، يعني دا كار خو

March Land

<sup>(</sup>١) روح المعاني ج٧ ص ٠٠؛ تفسير القرطبي ج٠٠ ص٢٧٣

<sup>(</sup>٢) تفسير الفرطبي ج۶ ص٣٤٧

<sup>(</sup>٢) تفسير الفاسمي ج۶ ص٢٢٣

<sup>(</sup>۴) تفسیر الطبری ج۵ ص۱۲۵

وادا سمعوا (۱) وادا سمعوا (۱) کدونکی دی مگر تاسو یوه بله خبره واورئ چې که چا پکښې ناشکړي وکړه هغه به د سخت عذاب سره مخامخ شي.

# د ماندې په باره کښې څه معلومات

ع څرنګه چې مفسرينو کرامو د ماندې په هکله زښت ډېر معلومات ليکلي دي ۱، چې د لاندې يوښتنو دپاره پکښې جوابونه موندل کېږي:

for the commander layour commen

والمستم والمراجي والمراج والمراج الماري والمجال

Committee and the state of the

الف: مائده په څه ډول طعام باندي مشتمله وه؟

ب څومره وخت د ماندې نزول دوام وکر؟

ج: إيا سبا او بهاه نازلېدله او كه يوه شپه بعد؟

د: په مائده کښې په کوم کيفيت سره طعام ايښودل شوي وه؟

ه: څومره کسان پرې مړېده؟

و: د مائدې نزول په څه سبب باندې قطعه شو؟

ز: د نازلې شوې مائدې عاقبت څه شو؟

ح: څومره خلک ورباندې خنزيران جوړ شوه؟١

ط: د خنزير جوړېدلو اسباب يې څه شي وه؟

ي ايا ذكره شوى مائده د يكشنبي (اتوار) په ورځ اول ځل نازله شوه چې د نصاراوو په نزد محترمه ورځ ده؟. او داسي نور.

مګر مونن د دغو ټولو معلوماتو څخه صرف نظر شوو، ځکه چې د يو پلوه يې روايتونه د ډاډ وړ نه دي او د بله پلوه پکښې څه ګټه نشته، که بالفرض څه ګټه پکښې وي نو الله ﷺ به موني ته په قرآن کریم کښې او یا د نبي کریم ﷺ په احادیثو کښې ضرور په څرګنده توګه واضحه کړې وي.

نو د همدې کېله مونږ د لاندې يوه حديث په ذکر باندې اکتفاء کوو، که څوک د نورو معلوماتو شوق لري نو هملته دې مراجعه وکړي. حديث دا دی چې:

نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چي: «أُنْزِلَتِ الْمَائِدَةُ مِنَ السَّمَاءِ خُبْزًا وَلَحْمًّا وَأُمِرُوا أَنْ لَا يَخُونُوا وَلَا يَدُّخِرُوا لِغَدٍ فَحَانُوا وَادَّخَرُوا وَرَفَعُوا لِغَدٍ فَمُسِحُوا قِرَدَةً وَخَنَازِيرَ»(٢) يعني: د اسمانه څخه مانده نازله كړى شوى وه چې ډوډۍ او غوښه (وه)، او دوي (بني اسرائيلي ته امر کړي شوي وه چې خيانت پکښي مه کوئ او د سبا دپاره یې مه زخیره کوئ، نو هغوی پکښې هم خیانت وکړ او هم یې زخیره کړه او (بالآخره) د سبا دپاره یې ترې (څه برخه) پورته کړه، نو دوی د بیزوګانو او خنزیرانو په څېره واړولی شوه (او مسخدشوه).

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير ج٢ ص١١٤؛ تفسير البغوي ج٢ ص٧٩؛ زاد المسير ج٢ ص٣٤؛ روح المعاني ج٧ ص٣٤؛ تفسير القرطبي

<sup>(</sup>٢) جامع الترمذي ج٢ ص١٣۶

وردا سمعوار) ﴿ وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَنعِيسَى آبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِ وَأُمِّيَ إِلَىٰهَيْنِ مِن دُونِ الْأَ قَالَ سُبْحَسْنَكَ مَا يَكُونُ لِنَ أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِى بِحَقِّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ، فَقَدْ عَلِمْتَهُ، ثَعْلًا مًا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ ۚ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ ٱلْغُيُوبِ ﴿ مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلَّا مَا أَمَرْتَنِي بِهِۦ أَنِ آعْبُدُوا ٱللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ ۚ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْنَ كُنتَ أَنتَ ٱلرَّقِيبَ عَلَيْهِم ۚ وَأَنتَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ۞ إِن تُعَذِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكُ ۗ وَإِن تَغْفِرُ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ٢

[۱۱۶] او (د پيغمبرانو د راغونډولو ورځ به) هغه وخت (وي) چې الله ﷺ به ووايي چې ای عيسي د مريمي زويدا ايا تا خلكو ته ويلي وه چې: ما او زما مور د الله ﷺ څخه په غير دوه معبودان ونيسي؟. هغه (عيسى عنه) به ووايي چې: تا لره (د دغسې وينا څخه) پاکي ده، ماته مناسب نه دې چې زه هغه خبره وکړم چې ما لره (د هغې په ويلو کښې) حق نه وي. که (بالفرض) زه وي چې دا خبره مي کړې وي نو يقينا ته به پرې عالم وي (ستا علم خو محيط دي)، ته په هغه څه باندې پوهېږي چې زما په زړه کښې دي او زه په هغه څه باندې نه پوهېږم چې هغه ستا سره دي. يقينا ته چې يې همدا ته په غيبو باندې عالم يي.

[۱۱۷] ما (خو) دوی ته نه وه ویلي مګر هغه (خبره) چې تا راته پرې امر کړی وه (چې ورته یې ووايم. هغه دا) چې د الله ﷺ عبادت وکړئ چې زما رب دي او ستاسو رب (هم) دي.

او ترڅو پورې چې زه په دوي کښې وم (اوسېدم) نو په دوي باندې شاهد وم (چې په دعوت سره به مي دوي سمي لارې ته رابلل)، نو کله چې تا زه د دوي د منځ څخه واخستلم (او اسمانونو ته دې پورته. کړم) نو (يوازې) همدا ته په دوي باندې څارونکي شوې (لکه چې زما په حضور کښې پرې څارونکي وي)، او همدا ته په هر شي باندې حاضريي (چي هيڅکله درڅخه څه شي نه شي غائب کېدلي).

[۱۱۸] که دوی معذبوي نو یقینًا دوی ستا بندګان دي رڅوک یې درڅخه نه شي خلاصولي، او که ته دوی ته بښنه کوې نو (څوک دې د مغفرت مخه نه شي نيولی څکه) ته چې يې همدا ته د کلکې ارادې خاوند يې (هيڅوک دې د ارادې په وړاندې ځنډ نه شي واقع کېدلي او همدا ته) د حکمت څښتن يې (چې هر کار دې د حکمت څخه ډک دي).

مونږ د وړاندېنيو ايتونو په ارتباط کښې ليکلي وه چې هغه ايتونه د يوه سوال جواب واقع شوي وه کوم چې د حواربینو د خبرو څخه د سړي په ذهن کښې ګرځېده، نو کله چې د ذکر شوي سوال جواب ختم شو نو په دې ايتونو کښې د کلام مخ بېرته اصلي خبرې ته اړولي شوي دي.

# د مطلب خلاصه

ا يعنې: د قيامت په ورخ به الله الله الله استنطاق نور هم اوږد کړي او د نعمتونو د نذکر څخه وروسته به ورته ووايي چې: ای عيسی! کله چې ته د الله څخ په نزد غوره او مختار بنده دې چې بې شمېره معجزې او نعمتونه يې درپېرزو کړي وه، ترڅو د معجزاتو په رڼا کښې ته خپل خان خلکو ته وروپېژنې چې زه د الله څخ پيغمبر او بنده يم، او همدارنګه خپله رښتينې مور هم په خلکو باندې وپېژنې چې دا د پيغمبر مور ده، نه د معبود مور

مگر د دې سره سره خلکو همدا ته او همدا ستا مور دواړه په الوهیت سره ونیوه، نوستا څخه دا دی اوس علی روس الاشهاد پوښتنه کوم چې: ایا تا خلکو ته ویلي وه چې ما او زما مور دواړه معبودان جوړ کړئ؟

عيسى على به ووايي چې:

الف: ای الله! تاته پاکي ده د دې خبرې څخه چې ستا سره څوک په عبادت او الوهيت کښې شريک شي، ته واحد او لا شريک يي، هيڅوک ستا سره شريک نه شي جوړېدلی که څه هم ډېر مقرب بنده وي.

ب: ای الله ماته څه مناسبه ده چې عموماً ناحقه خبره وکړم، او بیا لا خصوصاً داسې ناحقه خبره چې ستا سره شریک درول دي، نو لکه څنګه چې تاته د شریک څخه پاکي ده، همدارنګه ماته د کفري او ناحقې وینا د کولو څخه پاکي ده، کفري ویناګانې خو کافران کوي.

ج ای الله! ما خو خلکو ته معجزات د خپل نبوت د پېژاندلو دپاره وړاندې کړه، نه د دې دپاره چې مونږ ته د معبودانو لقب راکړي، مګر هغوی ترې زمونږ د ناخوښۍ سره سره معکوسه نتيجه واخستله او په مونږ باندې يې ذکر شوی لقب راوتاپه

د: ای الله! تاته خو هرڅه معلوم دي، داسې موجود نه دی تبر شوی او نه به تبر شي چې ستا د محیط علم څخه وتلی وي، نو که بالفرض ما ذکره شوې کفري وینا کړې وی نو تاته به معلومه وي. ای الله! تاته خو معلومه ده چې ذکره شوې وینا مونږ نه ده کړې بلکې دا خلکو د خپلو ځانونو څخه اختراع کړی ده او دروغ یې راپورې تړلې دي.

ه: ای الله! ذکره شوې کفري خبره زما په زړه کښې هم نه ده تېره شوې پاتې لا دا چې په ژبه باندې یې جاري کړم، که بالفرض زما په زړه کښې تېره شوې هم وی تاته به معلومه وي، ځکه چې ستا علم کامل دی او د هره حیثه محیط دی، زما په ټولو علومو او کوائفو باندې ته عالم یي، مګر په هغو علومو باندې چې ستا سره دي، نه زه پوهېږم او نه بل څوک، ځکه چې ته علام الغیوب یي، لنډه دا چې زما علم د همغو معلوماتو پورې منحصر دی چې تا راښودلي دي او بس.

و: ای الله! ما خلکو ته (د دعوت په ارتباط) بله خبره نه ده کړې مګر همغه خبره چې تا راته ورباندې امر کړی وه، هغه خبره چې تا راته ورباندې امر کړی وه، هغه دا چې: ای خلکو! تاسو یوازې او یوازې د الله د عبادت وکړئ چې هغه د در او میاله می او شریک ورسره مه دروي.

ا سمعوا (۱) ز: ای الله! ترڅو پورې چې زه د خلکو ترمنځ په ځمکه کښې اوسېدمه نو ما د دوی حفاظت کارا او په دعوت او تبليغ سره مې لارې ته سمول، په همدې موده کښې چې چا په ماباندې په سمه توي ایمان راووړ او چا راڅخه انکار وکړ په هغوی ټولو باندې شاهد یم، اما کله چې زه تا په خپل فضل سره د دوی د منځ څخه ژوندی اسمان ته پورته کړم او د دوی کفري پلانونه دې شنډ کړه نو نورستا کار دی او همدا ته څخ ورباندې پوه يي، او همدا ستا د مراقبت او څارنې لاندې وه، او ته خو پدم شي باندې څارونکي او مراقب يي.

ح: ای الله! زما د امت د مجرمانو په باره کښې زما وروستنۍ خبره دا ده چې تاته د هغوی ټول جرمونه او جنایات معلوم دي، نو که دوی ته عذاب ورکوې نو دوی خو همدا ستا بندګان دي مکر عبادت او بند کي يې ستا نه ده کړې او ستا سره يې شريک درولي دي، خو ستا د لاس لاندې دي هیڅوک یې درڅخه نه شي خلاصولي، نه په زور سره او نه په شفاعت سره، بلکې کافران د شفاعت جوګه هم نه دي، د همدې کبله زه يې ستا په حضور کښې شفاعت هم نه کوم او که بالفرض نه هغوي ته مغفرت وكړې هم، كولي يې شې ستا هر څه د لاسه كېږي.

هنو! دا بېله خبره ده چې کافرانو ته مغفرت کول د حکمت په خلاف دي او ته خو برسېره پر دې چې عزيز (د کلکې ارادې خاوند) يي حکيم هم يې چې ټول کارونه دې د حکمت په غوښتنه براېر دي

١\_ دا ايتونه ﴿ وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ ﴾ الآيات، په وړاندېنيو ايتونو ﴿ وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ ﴾ الآيات باندي عطف دي او ټول د قيامت د ورځې حال شرحه كوي (١٠)، او د معطوف او معطوف عليه ترمنځ څلور ايتونه ﴿ إِذْ قَالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ ﴾ الآيات د معترضي جملي شكل لري، لكه چي وړاندې واضحه شوي دي.

# عیسی عید اسمانو کښې ژوندې دی

٢\_ مونږ د [آل عمران:۵۵] ايت لاندې په دې خبره کښې پوره تحقيق کړی دی چې الله 🕸 عيسى عليه ژوندي اسمان ته خېژولي دي، بيا ليکلو ته يې حاجت نه وينو، مګر دلته ورباندې يو دليـل اضافـه كوو هغـه دا چې كه بالفرض د "تَوَقّي" څخه مرګ مطلب وي نو عيسي علا به د قيامن پدورځ د ﴿ تَوْقَيْتَنِي ﴾ په مقابل کښې د ﴿ مَّا دُمْتُ فِيهِمْ ﴾ کلمه نه وي استعماله کړي، بلکي د ماخين فِيْهِمْ \* کلمه به يې استعماله کړې وي. يعنې: ترڅو پورې چې زه په دوي کښې ژوندي وم. نو معلومه شوه چې عیسی عید ژوندی روغ رمټ اسمانونو ته خېژولی شوی دی.

### سوال جواب

٣\_ که څوک وايي چې: الله کا د عيسي علا د خولې څخه حکايت وکړ چې نوموړي به د قيامت

وادا سمعوا (۱) ورخ ووايي چې: ﴿ إِن تُعَذِّبُهُمْ ﴾ تر آخره پورې. نو پوښتنه دا ده چې: ايا دا جمله د شفاعت معنی په ورخ وايي چې: ايا دا جمله د شفاعت کی داده د ده چې: ايا دا جمله د شفاعت معنی په ورې د ال دا چې کافرانو ته خو شفاعت کول جانز نه دي؟

وردوي. مونږ وايو چې: مفسرينو کرامو د ذکر شوي سوال دپاره مختلف جوابونه کړي دي(۱)، مګر کوم مولږ د د کې د په ښکاري هغه په لاندې ډول دی: جواب چې مونږ ته ښه ښکاري هغه په لاندې ډول دی: چې کله د کافرانو د تخجيل د پاره الله څخ عيسى الخو په قهر آمېزه جمله باندې مخاطب کړي چې

چې د او د ويلي وه چې ما او زما مور د معبودانو په حيث ونيسي؟ نو عيسي علا به وارخطا ابه د. شي او د خپل ځان د برائت په بيان کښې به دا جمله هم ووايي چې: ای الله! دا جنايتکاران ستا سې د .... که څه هم دوی ستا اختياري بندګي نه ده کړې مګر ستا د بندګۍ څخه يې نه په دنيا به دن . کښې ځانونه خلاص کړي دي او نه يې دلته خلاصولي شي، هلته هم د دوی مغفرت او نه مغفرت ستا په لاس وه او دلته هم ستا کار دي. که بالفرض مونږ څه د معبوديت استحقاق درلودلي نو هلته يا دلته به مو د دوی په کارونو کښې هم څه د لاسه پوره وی، نو کله مو چې څه د لاسه نه کېږي نو نه د معبوديت حق لرو او نه د دې حق لرو چې چا ته د خپل معبوديت دعوت وركړو.

لنډه دا چې که بالفرض د عيسى على په ذکرې شوې جملې باندې د شفاعت کول مطلب وي نو خېلى خبرى به يى د ﴿ فَإِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ په عوض په 'فَإِنَّكَ أَلْتَ الْغَفُورُ الرَّحِيم باندى ختمى كړي وي، خو خبره به داسې نه وي بلكي عيسى على به د خپل ځان څخه د دفاع په غم كښي وي. نبي کريم ﷺ په يوه اوږده حديث کښې د عيسي ﷺ په باره کښې فرمايلي دي چې: په ده باندې به هم داسې وخت ورشي چې يوازې او يوازې د خپل ځان غم به ورسره وي او وايي به چې: «نفييي ئفىي ئفىي»<sup>(۲)</sup>

﴿ قَالَ ٱللَّهُ هَلِذَا يَوْمُ يَنفَعُ ٱلصَّلِقِينَ صِدْقُهُمْ ۚ لَهُمْ جَنَّتٌ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا ۚ رَّضِيَ ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ۚ ذَٰ لِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ لِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ١٠٠

[۱۱۹] الله ﷺ به ووايي چې: دا داسې ورځ ده چې رښتينو خلکو ته به د دوي رښتيا ويل ګټه ورسوي (البته په دې شرط سره چې په دنيا کښې يې رښتيا ويلي وي. هغه ګټه دا ده چې:) دوی لره داسې جنتونه شته چې لاندې ترې (څلور) ويالي بهېږي، په داسې حال کښې چې دوی به په هغو کښي همېشه وي، همېشه. الله کلت به د دوي څخه راضي وي (چې هيڅکله به پرې په غضب نه شي) او دوی به د الله څخ څخه راضي وي (چې پرېمانه نعمتونه به يې ورکړي وي)، دا لويه کاميابي ده:

<sup>(</sup>١) روح المعاني ج٧ ص٧١: البحر المحيط ج۴ ص١٩١٩

<sup>(</sup>٢) جامع الترمذي ج٢ ص٧٠

اسمانو او ځمکو) کښې دي، او همدې څخ په هر شي باندې د قدرت څښتن دي. اسمانو او ځمکو) کښې دي، او همدې څخ په هر شي باندې د

### توضيحات

۱\_ څرنګه چې الله گه مونږ ته د قيامت د ورځې په بيان کښې واضحه کړه چې د عيسي الله ر اعتذاريه وينا په آخره کښې به الله څه ووايي چې نن ورځ صادقانو ته خپل صدق ګټه رسوي، نو دا دې ته اشاره ده چې الله څه به د عيسي الله خبرې تصديقې کړې چې بالکل تا رښتيا وويلې، نن ورځ تاته هيڅ ملامته نه متوجه کېږي، ټوله ملامته جنايتکارانو ته متوجه ده.

### سوال جواب

٢\_ كه څوك وايي چې: د ذكر شوي اعلان څخه سړي ته ذهن ته ورځي چې د قيامت په ورځ به هر صادق ته د هغه صدق فائده وكړي، حال دا چې په هغې ورځې باندې ايمان راوړل كافرانو ته كڼه نه كوي او حتى نه به د شيطان رښتيانۍ خبره هغه ته په درد وخوري، الله څخ يې حكايت كوي چې فر وَقَالَ اَلشَّ شِطَنُ لَمَّا قُضِيَ اَلاً مُرُ إِنَّ اَللَّهُ وَعَدَ كُمْ وَعْدَ اَلْحَيِّ ﴾ [ابراهيم: ٢٧] يعني: او شيطان به ووايي كله چې كار فيصله شي (د قيامت په ورځ) يقينًا الله چې كار فيصله شي (د قيامت په ورځ) يقينًا الله چې كله چې كار فيصله شي (د قيامت په ورځ) يقينًا الله چې كار فيصله شي (د قيامت په ورځ) وه.

مونږ وايو چې: دلته مطلب دا دی چې د قيامت ورځ د رښتيا وو ورځ ده، رښتيا پکښې نه ضائع کېږي، اما په دنيا کښې خو داسې وختونه وه چې په رښتيا وو باندې به رښتينې خلک د مشکلاتو سره مخامخ کېده. او داسې مطلب نه دی چې دنياوي کاذب ته به هم هلته رښتيا ويل څه ګټه وکړي، د همدې کېله ګټه په جنتونو سره تفسيره شوې ده.

#### د ټولو نعمتونو څخه لوي نعمت

۳\_ د الله گارضا د جنت د ټولو نعمتونو څخه لوی نعمت دی، لکه چې لاندې حدیث شریف ورباندې ډېر ښه دلالت کوي چې یوه ورځې نبي کریم گله په ډېر اوږده حدیث کښې وفرمایل چې کله الله گله جنتیانو ته په جنت کښې بې شماره نعمتونه ورکړي، نو دوی ته به وایي چې زما سره داسې نعمت شته چې هغه د دغو ټولو نعمتونو څخه افضل دی، نو دوی به ووایي چې: «یا رَبّنا ای شی فی خمت شته چې هغه د دغو ټولو نعمتونو څخه افضل دی، نو دوی به ووایي چې: «یا رَبّنا ای شی فی فی من وی چې د دې څخه بهتر وي؟. نو الله څه به ورته ووایي: «رضاي فَلا أسخط عَلَيْکُم بَعْدَه أَبَدًا» (۱ یعنې: (هغه) زما رضا ده چې زه به درباندې د دې څخه وروسته د همېشه دپاره نه په غضب کېږم.

د "المائدة" سورت پښتو ترجمه او تفسير د الله گات په توفيق ختم شو. الله هُ اُرْزُقْنَا رِضَائك وَرِضُوَائك، ونَعُودُ بِكَ مِنْ سَخَطِكَ وَغَضَبِكَ يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِيْنَ. اللهُمُّ ارْزُقْنَا رِضَائك وَرِضُوَائك، ١٣٧٣/١٠/٥ ه ش.

eld many (Y)

I change to be relied a from a rechange of the second of t

the solution is a many district of the solution of the solutio

the west of the contract of th

mell select

٣. كلكوك والي جي د وك شوي سريت مهار دوني في ناب و ر اطاديث و و اطاديث و و الماديث و و الماديث و و الماديث و و الكذار الدريا الساب عند الساب كالمواد الي

الله أرضل كريم 12 فره ادامي دي جي الطواب على صورة الأفعام جملة واجدة واشتها سأور الدرهام. المام وعل الشاسر والله نابع " بعنون به ما بالشهرة "الأفعام" سورت به بو خل نازل شوق دي به

It was made of a f

<sup>171</sup> Rose Rose of the 1

الما اللياب في علوه الكتاب عد ص لا

<sup>14,</sup> Know Reidy White of 641

#### سريزه

د دې دپاره چې د دې سورت په مضامينو باندې لوستونکي ښه پوه شي لازمه ګڼو چې په لاندې موضوعگانو كښې څه لنډ او خلص معلومات وركړو:

### د سورت نوم

۱\_ دا سورت په ۱الانعام باندې نومول شوی دی چې د دې سورت په [۱۳۶] ایت شریف کښې یې ذکر راغلی دی. شاید چې ذکر شوی نوم به د دې کبله ورته خوښ کړی شوی وي چې دغه نوم <sub>د</sub> دې سورت د مضامينو سره ډېر قوي ارتباط لري او دا څکه چې (لږ وروسته به ان شاء الله تعالیٰ واضحه شي، دا سورت په عقائدو پورې ارتباط لري او د جاهليت د زمانې د عقيدوي فساد ډېر مهم عامل الأنعام يعني څاروي هم وه چې يا به يې د بوتانو په نامه باندې ذبحه كول او يا به يي د خپل مشرکانه دستور سره سم خوشې کول چې نه به پرې څوک سورېدل او نه به ترې چا څه نورو استفاده كوله لكه چې لږ څه شرحه يې د [المائدة:٣٠٣] ايت لاندې تېره شوې ده، والحمد لله کې نو الله ﷺ دا سورت په ذكر شوي نوم باندې ونوماوه، ته به وايې چې دې ته اشاره كوي چې دا هغه سورت دی چې د شرک ټول اړخونه پکښې عموما او د څارويو شرک پکښې خصوصا رد شوي دي.

۲\_ د دې سورت اعداد په لاندې ډول دي: .

الف: ټول ایتونه یې یو سلو پنځه شپیته (۱۶۵) دي<sup>(۱)</sup>، چې ټول د هجرت څخه وړاندې نازل شوي دي، مګر د ځينو مفسرينو کرامو په نزد څو ايتونه يې په مدينه منوره کښې د هجرت څخه وروسته نازل شوي دي ۲٬، چې د پحث په وخت کښې به ان شاء الله تعالي ورته اشاره وکړي شي چې دا ايت مدنى دى او دا ايت مكي دى.

ب: د کلماتو شمېر يې درې زره دوه پنځوس (۳۰۵۲) دی، او د حرفونو شمېر يې دولس زره څلور سوه دوه ويشت (۱۲۴۲۲) دی<sup>۳۱</sup>.

### سوال جواب

٣\_ که څوک وايي چې: د ذکر شوي سورت په باره کښې خو زښت ډېر احاديث روايت شوي دي لاندې څو روايتونه د مثال په توګه ولولئ:

الف: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چي: «نُزَلَتْ عَلَيٌّ سُورَةُ الْأَلْعَامِ جُمْلَةً وَاحِدَةٌ وَشَيِّعَهَا سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكِ لَهُمْ زَجَلُ بِالتَّسْبِحِ وَالتَّحْمِيدِ»(\*) يعني: په ما باندي د "الأنعام" سورت په يو ځل نازل شوى دى په

<sup>(</sup>۱) تفسير ابي السعود ج٣ ص١٠٢

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز ج۶ ص ١

<sup>(</sup>٣) اللباب في علوم الكتاب ج٨ ص٣

<sup>(4)</sup> المعجم الصغير للطبراني ج١ ص١٤٥

پورد. ب: د عبد الله بن عباس رض المحد روايت دى چې سورت الانعام په مجموعي توګه يوه شپه په مكه معظمه كنبى به داسى حال نازل شو چى: «حَوْلَهَا سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ يَجْارُونَ بِالنَّسْبِيْحِ»(١) شاوخوا 

ابتونه نشته او ټول ايتونه يې مکي دي؟ ۲

مون وايو چې ځينو مفسرينو کرامو ذکر شوي روايات ضعيف ګڼلي دي ۲٬ دوی وايي چې ټول په يو ځل نه دي نازل شوي.

و سی مگر مونږ ته دا جواب ځکه کمزوري ښکاري چې کې بالفرض ذکر شوي روايات ضعيفه هم وي خواسناد يې متعدد دي او دا خو پوره واضحه ده چې د اسنادو په تعدد سره ضعيف حديث قوي کېږي. د همدې کبله مونږ دې ته ترجيح ورکوو چې په ذکريشوي سورت کښې مدني ايتونه نشته، كوم ايتونه چې ځينو مفسرينو كرامو مدني بللي دي (لكه [٩١، ٩١] ايتونه) د څه روايت استناد نه ري بلکې اصلي سبب يې د تفسير اشکال دی. لله الحمد مونږ ته يې په تفسير کښې څه اشکال په نظر نه راځي (چې په خپل ځاي کښې به ان شاء الله على واضحه شي نو مدني هم ورته نه شو ويلي.

اما څوک چې په دې سورت کښې د مدني ايتونو په موجوديت باندې کلک ولاړ دي نو شايد چې هغوي به د ذکر شوي سوال څخه لاندې جوابونه کوي:

اول: مونږ د [البقرة: ٣۴] ايت لاندې ليکلي دي چې په عربي محاوره کښې کله کله د اقليت د ذكر څخه صرف نظر كېږي نو دل- ه هم مدني ايتونه چې بالكل قليل دي د نظره غورزولي شوي دي. دوهم: دا هم څه لرې نه ده چې ذکر شوي روايات د هغه وخت څخه وړاندې وي چې ځينې مدني ايتونه د نوموړي سورت په ځينو مناسبو ځايونو کښې کېښودلی شي او نبي کريم ﷺ ورته ځايونه ټاکلي وي.

# د دې سورت محتويات

۴\_ څرنګه چې قرآن کريم د الله کا کلام دي او غير متناهي علوم پکښې پټ دي، نو هيڅوک نه شي کولي چې د يوه ايت او يا يوه سورت محتويات داسې تشخيص کړي لکه څنګه چې د يوه بشري کلام محتويات څوک تشخيصوي. نو د همدې کبله مونږ په بشري ناقص علم باندې وايو چې: دا سورت د قرآن کریم د نورو سورتونو په شان مختلفو علومو ته اشارې کوي مګر د ټولو بحثونو محور او چورليزيې په لاندې موضوعاتو پورې ارتباط لري:

١١) الدر المنثور ج٣ ص٢٤٣

الف: د الله ﷺ د وجود اثبات، چې د دهريانو عقيده رد شوې ده. الف: د الله د وجود البات، چې د مشركانو د عقائدو مختلف ډولونه پكښې باطل شوي دې ب د الله د وحدانيت اثبات، چې د مشركانو د عقائدو مختلف ډولونه پكښې باطل شوي دې ب: د الله د وحداميت البات، چې د مسرو او نصاراوو او نورو کافرانو باندې د هغوي دې چ: د نبي کريم د رسالت اثبات، چې په يهودو او نصاراوو او نورو کافرانو باندې د هغوي

سد رد مړي سوي دي. د: په دې سورت کښې د مرګ څخه وروسته بيا راژوندي کېدل او د نېکې يا بدې جزا د ګالل عقائد رد کړی شوي دي.

دپاره د الله ﷺ په حضور کښې درېدل پوره څېړل شوي دي. د کر شوي محتويات په ډول-ډول طرزونو باندې د بحث لاندې نيولي شوي دي، په هر ځل چې ورباندې بحث کېږي نو ته به وايې چې دا نوی بحث دی او د دې څخه وړاندې مې هيڅ نه دی اورېدلي.

# د دواړو سورتونو ارتباط

۵\_ په وړاندېني سورت (المائدة) کښې په قصدي توګه هغه عقيدوي انحرافات رد شوي وه چې اهل الکتابو (يهودو او نصاراوو) رامنځ ته کړي وه او په دې سورت (الأنعام) کښې هغه عقيدوي مزخرفات رد شوي دي چې د اهل الكتابو څخه په غير نورو كافرانو په الله ﷺ باندې افتراء كړي وه، او هم هغه مزخرفات ابطال شوي دي چې د الله ﷺ څخه منکرانو (دهريانو) ورباندې عقيده درلوده، نو په دواړو سورتونو کښې د مطلقې انحرافي عقيدې جرړې ويستلې شوې دي.

## 

﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَ وَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمَ سِ وَٱلنُّورَ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا . بِرَبِهِمْ يَعْدِلُونَ ١ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِن طِينٍ ثُمَّ قَضَى أَجَلا ۖ وَأَجَل مُسَمَّى عِندَهُ ثُمَّ أَنتُمْ تَمْتَرُونَ ١ وَهُوَ آللهُ فِي آلسَّمَوَاتِ وَفِي ٱلْأَرْضَ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ وَيَعْلَمُ مَا تَكْسِبُونَ ۞ ﴾

[١] ټولې ستاينې هغه الله ﷺ ته ثابتي دي چې اسمانونه او ځمکې يې رپه معينو اندازو) پيدا کړې دي او تيارې او رڼا يې (هم د بدلون رابدلون سره) خلق کړې دي، بيا هغه کسان چې په خپل رب باندې کافران شوي دي (ناتوانه بوتان په عبادت کښي) برابروي.

[۲] الله ﷺ هغه (اقدس) ذات دي چې تاسو يې د خټو څخه پيدا کړي ياست، بيا يې (ستاسو د ټولو کړو وړو دپاره) نېټه ټاکلې ده، او (د ټول عالم) معينه نېټه چې ده هغه د ده ﷺ په نزد ده (ده ﷺ پورې مختصه ده). بيا لا تاسو (د الله الله الله المعالف المعالف العام العالم العالم العام العام العام العام العام

المعور) [۳] او دا گله هم په اسمانونو او هم په ځمکو کښې الله (معبود) دي، ستاسو په پټو باندې بوهېږي او ستاسو په ښکاره وو (باندې هم پوهېږي) او په هغه شي باندې هم پوهېږي چې تاسو يې پوسېږې کوئ (په شپه کښې وي او که په ورځ کښې).

#### ارتباط

١\_ وړاندېني سورت په دې مضمون باندې تمام شوى وه چې الله چې په هر شي باندې قدرت لري او د دې سورت په پيل کښې د الله ﷺ د قدرت نمونې ښودلې شوې دي.

٧\_ هلته واضحه شوې وه چې د اسمانونو او ځمکو ملکیت الله ﷺ پورې مختص دی د همدې کبله عبادت یوازې د همده گل خاصه ده، او عیسي ک د هیڅ شي واک او اختیار نه لري حتی چې به خپل ځان کښې يې هم واک نشته، او دلته واضحه شوې ده چې د همدې کبله ټول محامد او عبادتونه يوازې همده ﷺ پورې اختصاص لري.

## د مطلب خلاصه

يعني: اي خلكو! تاسو خبر اوسي چې ټولې ستاينې او محامد د الله گله پورې خاص دي، تاسو ته په کار دي چې صرف د الله گخ حمد او ثناء وواياست او بس. ځکه چې:

دي هغه يې هم ټول پيدا کړي دي. يا په بل عبارت: هر شي چې تاسو ته د ستاينې وړ ښکاري همغه شي هم الله على پيدا كړي دي، حتى ستاسو ناحقه معبودان هم د الله على مخلوق دي، د دوي د وسي پوره نه ده چې په ځمکو او اسمانونو کښې يو ماشي او يا يو مچ ته موجوديت ورکړي.

٧\_ ټولې تيارې الله ﷺ پيدا کړې دي او مطلقه رڼا د همده ﷺ مخلوق ده، د غمونو او مصيبتونو مالک همدي ﷺ دي او خوشالۍ او تازه کي د همده ﷺ په لاس دي، توره شپه په رڼا ورځ همدي ﷺ بدلوي او د رڼا ورځې څخه توره شپه همدې ﷺ جوړوي، او بالآخره هدايت او ضلالت هم د الله ﷺ په واک او اختيار کښې دي، او همدي ﷺ د ټول مخلوق حتى د کافرانو هم مربي او پالونکي دي.

مگر عجيبه خبره دا ده چې کافران د خپل داسې مربي سره \_چې صفات يې وړاندې بيان شوه او دوي دا هم مني چې ذکرې شوې ستاينې رښتيا دي ـ بيا هم د ده ناتوانه مخلوق برابروي، چې هم يې عبادت کوي او هم ترې د خپلې ګټې غوښتنه کوي او بالآخره هم پرې د مصائبو څخه پناه غواړي.

٣\_ اي خلكو! لكه څنګه چې تاسو ته ثابته شوه چې په ټوله دنيا كښې د الله ﷺ څخه په غير هیڅوک هیڅ شي نه شي پیدا کولي، همدارنګه په وړوکې دنیا (انساني نړۍ) کښې هم دا کار د بل هيچا د لاسه پوره نه دي. او دا ځکه چې:

الله ﷺ هغه اقدس ذات دې چې ستاسو (انسانانو) اصل (آدم ﷺ) يې د ختې څخه پيدا کړ او شنه خته يې په سره غوښه باندې بداله کو د اله کو د اله مهمه اله ما ماله کو د يې هغه ته جوړه (بي بي حواء وردا سمعوا (۱) مم مخلوقه کړه چې د قيامت د ورځې پورې د همدغو دواړو اصلونو څخه ستاسو توالد ا تناسل ښه په زغرده روان دي، نو په حقيقت کښې الله کا تاسو ټول د ختې څخه پيدا کړي ياست علاوه په دې، ستاسو نشأ او نمو د منيو څخه صورت نيسي او مني د غذا په سلسله د ځمي جنس څخه ده، نو په حقيقت کښې تاسو ټول د ځمکې او شنې خټې څخه جوړ ياست.

نو اي خلکو ا تاسو وواياست چې: ايا ستاسو باطلو معبودانو ذکر شوي کارونه کوم يو کړي دي او يا يې كولى شى؟

۴\_لکه څنګه چې ستاسو پيدايښت د الله على په قدرت کښې دې همدارنګه ستاسو د هريوه د مِرِک فیصله هم د همده گئ په قدرت کښې ده، ستاسو عمرونه نه څوک لنډولي شي او نه اوږدوالي ورکولی شي، او د همدغه مقرر وخت علم هم الله کې پورې خاص دی او بس. الله کې تاسو ته به اجمالي توګه دومره پوهه درکړې ده چې عادة په موجوده زمانه کښې تر يو سل کالو څخه اضا<mark>نه</mark> سړی ژوندی نه پاتې کېږي مګر هیچا ته یې د مرګ ټاکلی وخت نه دی ښودلی.

اما د ټولې دنيا د ړنګېدلو وخت خو صرف د الله الله خاصه ده، نه څوک په اجمالي توګه پوهېږي او نه په تفصيلي توګه چې قيامت به څه وخت او يا څومره کلونه وروسته واقع شي. همدارنګه په دي هم څوک نه پوهېږي چې څومره موده به په قبرونو کښې وي او څومره موده وروسته به راپاڅولي شي. عجيبه خو لا دا ده چې د انسانانو روزمره مړه کېدل او ژوندي کېدل ستاسو د نظره تېرېږي او تاسو پوهېږئ چې د الله ﷺ څخه په غير پکښې د هيچا وسه نشته خو بيا هم تاسو د الله ﷺ په كامل قدرت کښې شک کوئ او د قيامت د ورځې څخه منکرېږئ.

۵\_ ای خلکو! کوم اقدس ذات چې د ټولو کماليه صفاتو درلودونگي دي او د ټولو نواقصو څخه پاک او منزه دی او تاسو یې هم د الله په نامه یادوئ همغه اقدس ذات هم په اسمانونو کښې د همدغ<mark>و</mark> صفاتو څښتې دي او هم په ځمکو کښې ورپورې ذکر شوي صفات او تنزيهات مختص دي، مګر دا بېله خبره ده چې په ځمکه کښې ورسره تاسو مخلوقات شريکوئ او سوچه عبادت يې نه کوي.

ع\_ اى خلكو! لكه څنګه چې الله على په قدرت كښې سيال او مثل نه لري همدارنګه د ده الله علم او پوهې مخي هم هيڅوک نه شي کېدلي، او دا ځکه چې الله گڼ ستاسو په پټ او ښکاره ټولو باندې پوهېږي او ستاسو هيڅ ډول احتياج ترې نه پټېږي او همدارنګه ستاسو ټول کړه وړه ورنه څرګند او معلوم دي، ايا ستاسو ناحقه معبودان په څه شي قدرت لري او يا په څه باندې پوهېږي؟

#### توضيحات

١\_ الله ﷺ د قرآن كريم پنځه سورتونـه (الفاتحة، الأنعام، الكهف، سبأ، فاطر) د ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ﴾ به جمله باندې پيل کړي دي او دا پنځه واړه مکي سورتونه دي.

شاید چې په دې کښې به دې خبرې ته اشاره دې چې په مکه معظمه کښې خلکو بوت پرسنې کولهٔ او د الله عند سره یی په عبادت کند می است است است است است است است است نو الله است هغوی په غوږ باندې دو الله a home the spirit is

of the same of the fact of

خَلَقَ او جَعَلَ حُد فرق لري؟

۲ که څه هم "خَلَقَ" او "جَعَلَ" دواړه کلمې يوه د بلې په ځای کښې استعمالېږي، لاندې مثالونه يې ولولئ:

الف: ﴿ وَخَلَقَ مِنْهَا زُوْجَهَا ﴾ [النساء: ١].

ب: ﴿ وَجَعَلَ مِنْهَا زُوْجَهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٩].

مكر دواړه كلمي سره يو تربله لاندې فرقونه لري:

اول: د ځکلق کلمې په مفهوم کښې تقدير او اندازه کول پراته دي او د ځکل په مفهوم کښې د کيفيت بدلون رابدلون نغښتي دي

دوهم: د 'خَلَقَ' كلمه يوازې په تكويني أيجاد رپيداكولى كښې استعمالېږي او د 'جَعَل' كلمه عامه ده په تشريعي ايجاد كښې هم استعمال مومي، مثلًا: 'جَعَلَ الله الصّلاة' الله الله المونخ مشروع كړى دى، ويلى شي، مكر 'خَلَقَ الله الصّلاة' نه شي ويلى.

خُرنګه چې په دې مقام کښې د اسمانونو او ځمکو پیدا کول د الله څه د قدرت یوه نښه ده او د د داړو د اندازو او معیارونو برابرول یې بله نښه ده، نو الله څه د اسمانونو او ځمکو د ایجاد په بیان کښې د خلق کلمه نازله کړه ترڅو ذکرو شوو دواړو نښو ته اشاره وکړی شي.

او څرنګه چې "ظلُمَات" او "نور" دواړه کيفيتونه دي، نو دلته يې د "جَعَل کلمه نازله کړه ترڅو مون په غوږ ووهي چې د تيارو او رڼاوو پيدا کول د قدرت يوه نښه ده او بدلون رابدلون يې بله نښه ده.

#### سوال جواب

٣\_كه څوك وايي چې: په دې كښې څه حكمت دى چې الله الله د ﴿ ٱلطُّأْمَنَتِ ﴾ كلمه جمعه نازله كړه او بالمقابل د "النُّور" كلمي په إفراد سره نزول وموند ، حال دا چې د تناسب د كبله خو د "الأنوار" د كلمي نزول په كار وه؟

مونږ وايو چې: مونږ د [البقرة: ۲۵۷] ايت لاندې د الله څخ په توفيق د ذکرو شوو دواړو کلمو په هکله ښه پوره بحث کړی دی چې د يوه پلوه مو د تيارو او رڼاوو (ظلمات او نور) ډولونه ښودلي دي او د بله پلوه مو د ذکر شوي سوال جواب ليکلی دی، مګر په دې مقام کښې ورباندې لاندې څه نور جوابونه هم وراضافه کوو چې:

الف: عُرِنگه چي په معطوف عليها جمله ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ كښي يوه كلمه جمعه ذكره

وردا سسور (۱) ده او بله مفرده، نو په معطوفه جمله کښې هم د همدغه تناسب د کبله اوله کلمه (الظُّلُمَات) جعمار دوهمه کلمه (النُّور) مفرده نازله کړي شوه (۱۰).

ب ب د النُّور څخه جنس مراد دی چې مفرداتو او جمعو ټولو ته شاملېږي، لکه څنګه چې د اللَّرْضُ د کلمي څخه جنس مطلب دي چې ټولو (اوو واړو) ځمکو ته شاملېږي(۲).

ې څرنګه چې نور (رڼا) د وحدت او اتفاق سنبول دی، لکه چې په يوه اوږده حديث کښې ورنه نبي کريم ﷺ اشاره کړې ده ۱۳، او د اظلمات (تيارې) سره تفرق او بې اتفاقي ملګرې ده، د همدي كبله رڼا ته حشرات ورغونډېږي او چې رڼا مړه شي خواره واره شي. نو الله ﷺ د ظلمات كلمه جمعه او د نُور کلمه مفرده نازله کړه. ته به وايې چې دې ته اشاره کوي که تاسو د اسلام په رڼا باندې راغونډ شئ نو اتفاق او اتحاد به مو هم ښه قوي وساتل شي، که نه نو ټول به خواره واره او ګړن شئ، بالآخره په عداوتونو باندې به اخته شئ.

## يوه پوښتنه او د هغې جواب

۴\_ که څوک وايي چې: "ظُلُمَات" خو بل شي نه دې مګر د "نور" نشتوالي دي، يا په بل عبارت: "ظُلُمَات" خو د "عَدَمُ النُّور" څخه عبارت دي چې د ايجاد لاندې نه راځي، نو په ايت شريف کښي په څه ملحوظ د جغل دپاره مفعول واقع شوي دي او د ايجاد لاندې راوستلي شوي دي؟

مونږ وايو چې: په دې مقام کښې د الله ﷺ په توحيد باندې دلايل اقامه کول مطلب دي. نو معلومه شوه چې دلته د 'ظلمات' څخه اصلي ظلمت مراد نه دې چې عدمي شي دي او ايجاد ورته متوجه نه دی او بالآخره د انسانانو د حواسو لاندې نه واقع کېږي چې د الله ﷺ په کامل قدرت باندې يې براهين جوړ کړي، بلکې دلته عارضي ظلمت مطلب دي چې د نُور په تعقيب باندې ورته الله هن وجود وركوي او د انسانانو د حواسو لاندې واقع كېږي.

#### دلته عدل څه معنی؟

۵\_د ﴿ يَعْدِلُونَ ﴾ كلمه د عُمْال څخه اشتقاقه شوې ده چې په دې مقام كښې يې مفسرينو کرامو لاندې معناوي کړي دي:

الف: عُدُل د عُدول لكه: قُتول (تجاوز) په معنى دى، او په ﴿ بِرَبِّم ﴾ كښى د ب تورى د عن معني ورکوي ۴۰٪ نو د معني حاصل يې داسې کېږي چې: الله څخ د هر شي خالق دي او حتي د مشرکانو هم روزي رسوونکي دي مګر دوي د خپل رب څخه په عبادت کښې تجاوز کوي او مخلوق ورسره پکښي شريکوي.

<sup>(</sup>١) روح المعاني ج٧ ص٨٢

<sup>(</sup>٢) تفسير الغرطبي ج٤ ص٣٨٤

<sup>(</sup>٣) صحيع البخاري ج٢ ص ٩٤٠

<sup>(</sup>۴) اضواء البيان ج٢ ص١٤١

امعوال کلمه د تسویه (برابرولو) معنی ورکوي<sup>(۱)</sup>. نو د معنی حاصل یې داسې را اوځي چې د اسم چې د اسموه ناتوانه مخلوق برابروي چې په عبادت کښې يې ورسره شريک ګڼي او د خپر رسونې تيه نړې کوي.

مرنې در همدا دوهمه معنی بهتره برېښي څکه چې الله الله مونږ ته د مشرکانو د خولو څخه حکايت مورد کورو حجه حب ید کورې په د قیامت په ورځ اعتراف وکړي چې: ﴿ تَاللَّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ وَ اَللَّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ وَالْكُمْ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال دي چې برَبَ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الشعراء: ٩٨\_٩٧] يعني: په الله الله الله على باندې مو دې قسم وي چې يقينًا مونو په ښكاره ېرې د. ګمراهۍ کښې وو کله مو چې تاسو (ای بوتانو!) د رب العالمین سره برابرولئ.

# انسان د خټو څخه جوړ شوي دي

ع په دې مقام کښې الله څخه ټول انسانان مخاطب کړي دي چې تاسو ټول د خټو څخه جوړ کړي شوي باست، يقينًا هر انسان په لاندې لحاظونو سره د خاورې او بالآخره د ختې څخه جوړ دی: ي. الف آدم ﷺ د ټولو انسانانو اصل دی نو کله چې اصل د خاورو او خټو څخه جوړ دی، نو په ټولو انسانانو باندې دا جمله صادقېږي چې دوی ټول د خاورو او خټو څخه جوړ شوي دي.

نبي كريم ﷺ په يوه اوږده حديث كښى فرمايلي دي چې: «وَالنَّاسُ بَنُو آدَمَ وَخَلَقَ اللهُ آدَمَ مِنْ ئراب»(٢) بعني: او ټول خلک د آدم على اولاده ده او الله ادم على د خاورو څخه پيدا كړى دى:

ب د آدم ﷺ څخه راوروسته هر انسان د نطفې څخه جوړ شوي دي، او ښکاره ده چې نطفه د ويني څخه، او وينه د غذاګانو څخه جوړېږي او ټولې غذاګانې که څه هم د حلالو څارويو غوښې وي د ځمکې څخه جوړښت مومي، همدارنګه د هر انسان نشأ او نمو د خاورو څخه سرچينه اخلي او بالآخره خاوره په غوښه بدلېږي؛ نو هر انسان د خاورې او ختې څخه جوړښت مومي.

ج: د ابو هريره ﷺ څخه روايت دي چې نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چې: «مَا مِنْ مَوْلُوْدٍ إِلَّا وَقَدْ ذُرُّ عَلَيْهِ مِنْ تُرَابِ حُفْرَتِهِ»(۲) هيڅ مولود نه دي مګر په ده باندې د خپل قبر خاوره شيندله کېږي. يعني: د هر چا د نطفې سره د همغه ځای خاوره خلطېږي (ګډېږي) چې نوموړی پکښې دفن او خاورې کېږي. په همدې مضمون باندې د عبد الله بن مسعود چه څخه موقوف حديث هم روايت شوي دي "، چې حكمًا مرفوع ګڼل کېږي.

مونږ ته داسې ښه برېښي چې په ذکرو شوو تفسيرونو کښې يوه ته هم تخصيص ورنه کړو، ځکه چې څه منافات سره نه لري او په درېواړو لحاظونو سره انسان د خاورو څخه ځلق شوی دی.

يسالدور وسار تا بدور لورجي البا لأسوه وعير تسير

<sup>(</sup>١) دوح المعاني ج٧ ص٨٥

<sup>(</sup>٢) جامع الترمذي ج٢ ص١٤٢

<sup>(</sup>٢) حلية الأولياء للأصفهاني ج٢ ص ٢٨٠

<sup>(</sup>٢) البعر المحيط ج۴ ص٤٣١

#### آجَل څه معني؟

۷\_ د يوه شي دپاره ټاکلې شوې موده د 'آجَل' په نامه باندې يادېږي<sup>(۱)</sup>. مګر په دې مقام کښې علماوو کرامو د 'آجَل' د کلمې زښتې ډېرې معناوې کړې دي چې تقريباً دولسو ته رسېږي<sup>(۱)</sup> مونږ ته چې کومه معنی ښه ښکارېږي هغه دا ده چې:

موب نه چې دومه معنی سه به درېو الله الله و خپل ځان سره فیصله کړې د به الله الله و خپل ځان سره فیصله کړې د بې الله الله و خپل ځان سره فیصله کړې د بې الله و انسان به څه وخت د مور څخه تولد کېږي او ترڅو به ماشوم وي او څومره وخت به جوړاو څومره موده به ناجوړه او بالآخره په څومره عمر به مړ کېږي؟ او داسې نور نو څرنګ چې د م انسان ټولو کړو وړو ته نېټې ټاکل څه وړه خبره نه ده که بالفرض ایجاد (پیداکول) ورسره ملحوظ نه کړی شي هم کفایت کوي چې د مشرکانو د شرک مانع جوړ شي، نو څکه الله د و عاطفه حرون څخه د اگم حرف نازل کړ چې په تاخیر باندې دلالت کوي، ته به وایې چې مونږ ته توصیه کوي چې ایجاد او د نېټو ټاکل هر یو بېل بېل ملحوظ کړئ.

ب: په ﴿ وَأَجَلُ مُسَمَّى عِندَهُ ﴾ كښى د ټولى دنيا عمر ته اشاره ده چې څه وخت به ټول ساكښان مړه كېږي او ترڅو پورې به په خاورو كښى خلط ملط وي او بالآخره څه وخت به د قبرونو څخه راپورت كېږي او څه وخت به په جنت او دوزخ باندې د الله گند د ارادې مطابق توزيع كېږي؟ او داسى نوز

نو په دې تقدير به د ذکر شوي ايت شريف مضمون دې ايت شريف ته ورته ښکاره شي چې فرمايي ﴿ كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَانًا فَأَحْيَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يَحْيِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [البقرة: ٢٨] تاسو څنګه په الله ه باندې کافر کېږئ، حال دا چې تاسو بې روحه شيان وئ نو الله ا ژوندي کړئ، بيا مو مړه کوي، بيا به مو ژوندي کوي، بيا به خاص همده شوته ورتاو کړي شي

#### سوال جواب

۸ که څوک وايي: په دې کښې څه حکمت دی چې الله گه د قيامت د نېټې سره د اختصاص کلمه ﴿ عِندَهُ ﴾ نازله کړه او د انسانانو د نېټو سره يې نازله نه کړه؟

مونږ وايو چې: که څه هم هيچا ته د خپل عمر په باره کښې مشخص معلومات نشته چې په کوم تاريخ باندې به مړ کېږي، مګر دومره پوهېږي چې د فلاني وخت څخه وروسته ژوندې نه شي پانې کېدلی، اما د قيامت د قيام تاريخ د الله څخ څخه په غير هيچا ته معلوم نه دي، اګر که مغرب پيغمبر ﷺ او يا مقربه پرښته وي د ښه وضاحت دپاره لاندې احاديث ولولئ:

الف: يوه شپه نبي كريم ﷺ د خپل عمر په وروستيو كښې د ماسخوتن د لمانځه څخه وروسته صحابه وو كرامو ﴿ ته وويلې چې: ايا تاسو د دغې شپې په حالت باندې خبر ياست؟ (حالت بې دا

Marine Burn to AV

- - - - -

<sup>(</sup>١) مفردات الراغب ص٤

<sup>(</sup>٢) النعر المحيط ج۴ مِ ٢٢٢

واسم بل كلو المثناف

واذا سمعوا ۱٬ د د و الله ما الله ما الله و الله ما الله ما الله ما الله و الله باقى (ژوندى) پاتى نەشى.

ب نبي كريم ﴿ فرمايلي دي چي: «أَعْمَارُ أُمُّتِي مَا بَيْنَ السِّيِّينَ إِلَى السُّبْعِينَ وَأَقَلُّهُمْ مَنْ يَجُوزُ ذَلِكَ» ٢٠٠ يعني زما د اُمت عمرونه په مابين د شپېتو کښې دي تر اوياوو پورې، د دوى به ډېر لږ هغه خلک وي چې د دې څخه تېر شي.

ج يوه ورځې جبرائيل امين الله د نبي كريم ر څخه (د تعليم دپاره) پوښتنه وكړه چې قيامت به كله وي؟ نو نبي كريم ﷺ جواب وركم چي: «هَا الْمَسْنُولُ بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ»،"، ربه دي باره كښي مسئول د سائل څخه ښه نه پوهېږي. يعنې نه پرې ته پوهېږې او نه پرې زه پوهېږم. بيا نبي کريم ﷺ د استشهاد دپاره دا ایت شریف ولوست چی: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عِندَهُ، عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ [لقمان: ٣۴] يقينًا الله ع چې دې خاص د همده الله په نزد د قيامت د قيام علم دي او بس.

يوه پوښتنه او د هغې جواب

٩\_که څوک وايي چې: د عربيت قانون دي چې په اعلامو پورې حرف جار تعلق نه نيسي، حال دا چي په ﴿ وَهُوَ آللَّهُ فِي ٱلسَّمَ وَتِ وَفِي ٱلْأَرْضِ ﴾ كښي حرف جاره (في) په مباركه كلمه ﴿ ٱلله ﴾ پوري تعلق نيولي دي چې د ټولو کائناتو د خالق دپاره عکم (نوم) دي؟

مونږ وايو چې: حرف جاره د هغه علم (نوم) پورې هم تعلق نيسي چې په کوم وصف باندې شهرت ولري، په دې مقام کښې د ﴿ أَللَّهُ ﴾ جليله کلمه په معبوديت سره بلکې په ټولو کماليه صفاتو باندې شهرت لري چې په همدغه لحاظ سره ورپورې د (فِي) توري تعلق نيسي.

نو د معني حاصل يې داسې کېږي چې: د ټول عَالَم خالق هغه الله ﷺ دی چې په اسمانونو کښې

هم معبود دى او په ځمكو كښې هم د معبوديت مستحق دى. همدا مضمون په بل ځاي كښې الله رښخ ښه واضحه بيان كړى دى چې: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي فِي ٱلسَّمَآءِ إِلَهُ وَفِي ٱلْأَرْضِ إِلَهُ ﴾ [الزخوف: ٨٤] يعني: أو الله ﷺ هغه أقدس ذات دي چي په اسمان كنيسي هم معبود دي او په ځمکه کښې هم معبود دي.

﴿ وَمَا تَأْتِيهِم مِنْ ءَايَةٍ مِنْ ءَايَنتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ ٢ فَقَدْ كَذَّبُواْ بِٱلْحَقِّ لَمَّا فَسَوْفَ يَأْتِيهِمْ أَنْبَتُواْ مَا كَانُواْ بِهِ، يَسْتَهْزِءُونَ ٢ أَلَمْ يَرَوْاْ كُمْ أَهْلَكْنَا مِن قَبْلِهِم

نو د دوی د دکر شوی تسرالون ب مقابل کند این دوی د الله څه د بلایس ۱جری البادی د ۷

<sup>(</sup>۲) سنن ابن ماجه ص۲۱۲

ورد السوري مِن قَرْنِ مَكَنَّنَهُمْ فِي ٱلأَرْضِ مَا لَمْ نُمَكِن لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا ٱلسَّمَاءَ عَلَيْهِم مِذْرَارُا وَجَعُلْهِا

ٱلْأَنْهَارَ تَجْرِي مِن تَحْتِيمَ فَأَهْلَكْنَهُم بِذُنُوبِمِ وَأَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا وَاخْرِينَ

[۴] او نه ورځي دوی (کافرانو) ته هیڅ (تکویني یا قرآني) ایت (نښه) د خپل رب د نښو څڼو مګر دوی ترې مخونه اړوونکي دي (بلکې لا تکذیب یې هم کوي).

محمو دوی ترې محموت پرورد کې کړو. کې د دې د جلتۍ سره) د دروغو نسبت وکړ کله چې دوی ته ورغې [۵] نو بې شکه دوی حق (قرآن) ته (په جلتۍ سره) د دروغو نسبت وکړ کله چې دوی وه ورغې در تکذیب یې فکر ته ټال نه کې، نو ډېر ژر به دوی ته د هغه شي خبرونه ورشي چې دوی وه چې په هغه باندې یې ملنډې وهلې (ډېر ژر به دوی ته حقیقت څرګند شي).

[۶] ایا دوی (کافرانی نه دی کتلی (پرې خبر نه دی) چې د دوی څخه وړاندې مونې ځومره ډېر داسې خلک هلاک کړي دي چې هغوی ته مو په ځمکه کښې دومره اسودګي ورکړې وه چې هغوم اسودګي رامکانیات مو لا تاسو ته نه دي درکړې (هغه دا چې) په هغوی باندې مو بارانونه په شېږ. شېبو اورولي وه او (د آبادۍ د کبله) د دوی په (لاس) لاندې (ځمکې کښې مو ویالي ګرځولې وې چې بهېدلې به.

نو (د دې سره سره) دوي مو د خپلو ګناهونو په سبب هلاک کړه، او د دوي څخه وروسته مو نور قرنونه (خلک) پيدا کړه (او ځمکه مو ورباندې آباده کړه).

#### ارتباط

په وړاندېنيو ايتونو کښې الله څخ په قرآني ايتونو سره خلک تکويني ايتونو ته متوجه کړه ترڅو دوي پکښې سوچ وکړي او د کفرياتو او مشرکانه اعمالو څخه لاس واخلي، او په دې ايتونو کښې د خلکو (مشرکانو) غبرګون بيان شوي دي چې حاصل يې داسې کېږي:

#### د مطلب خلاصة

١\_ د الله على د هدايتونو په مقابل كښى د مشركانو او ملحدانو غبر كون دا دى:

الف: کله چې دوی ته د بل چا د پلوه نه، بلکې د خپل رب او حقیقي انعام کوونکي د پلوه څه دلایل ورسېږي نو دوی پکښې هیڅ فکر نه کوي او بلکې مخونه ترې اړوي، ته به وایې چې نه بې څه اورېدلی دي او نه یې څه لیدلی دي.

ب: نو د همدې کبله د وررسېدلو سره سم د دې په ځای چې تصديق يې وکړي، په تکذيب باندې پيل کوي او لږ څه ټال هم پکښي نه کوي.

ج: د اعراض او تكذيب د پاسه لا پسې استهزاء او مسخرې هم كوي او په خپل كفر باندې د پاسه بل كفر اضافه كوي.

نو د دوی د ذکر شوي غبرګون په مقابل کښې به دوی د الله څخ د پلوه د مهلک غبرګون سره مخامخ شي او د خپلو خندنيو او مسخرو جزا به علاوه په آخرت، په دنيا کښې هم وګوري.

اسمنو ۱۷ ۲\_ای پیغمبره! مشرکان او ملحدان په دې باندې غره دي چې مونږ دوی ته مادي نعمتونه ډېر ورکړي دي، او ښه په خوشالۍ او عيش او نوش کښې وخت تېروي، د دوی دا فکر دی چې مونږ به دوی د معنوي نعمتونو (د قرآن او ستا د مبعوثیت) په کفران او ناشکرۍ باندې ونه نیسو او جزا به دوی . ورنه کړو، او يا يې دا فکر دی چې دوی به په مادي قوت باندې زمونږ د ارادې مخه ونيسي، مګر د دوي دغه دواړه خيالونه باطل او بې نتيجې دي.

٣\_ ای پیغمبره! د خپل وخت مشرکانو او ملحدانو ته ووایه چې تاسو د پخوانیو زمانو د ملحدانو تاريخ په نظر کښې ونيسئ چې هغوى ته مو دومره بدني قوتونه ورکړي وه چې تاسو ته مو نه دي درکړي، هغوی ته مو دومره امکانيات ورکړي وه چې تاسو ته مو نه دې درکړي، هغوی ته مو دومره اوږده عمرونه ورکړي وه چې تاسو ته مو نه دي درکړي، همدارنګه تاسو د هغوي په نسبت ډېر کمزوري او ضعیفان یاست، بالآخرة په هغوی باندې مو وخت په وخت په شېبو شېبو بارانونه کړي وه چې ټول وطن يې ګل ګلزار وه او هرې خوا ته يې ويالې او نهرونه روان وه، حال دا چې تاسو (د مکی ملحدان) په وچه کانګړه کښي پراته ياست.

لنډه دا چې د ذکر شوو نعمتونو سره سره مو هغوی په ګناهونو باندې ونيوه، نه يې زمونږ سره څه مقابله وکړي شوه او نه يې توان درلود، او بلکې په همغه وخت کښې پوه شوه چې ذکر شوي نعمتونه د اکرام او اعزاز د کبله نه بلکې د استدراج د کبله ورکړي شوي وه.

۴\_ زمونی قدرت دومره محدود نه دی چې يو قوم هلاک کړو نو دنيا به ورانه شي او نور اوسېدونکي به ورته پيدا نه کړي شو بلکي زمونږ قدرت کامل دي، کله مو چي ذکر شوي ملحدان هلاک کړه او د ځمکې مخ مو ترې خالي کړ، نو د هغوی په عوض مو نور خلک پيدا کړه او ځمکه مو ورباندې اباده کړه، نو که بالفرض ستا د زماني ملحدان په خپل کفر باندې کلک شي نو دوي به هم هلاک کړو او په ځاي به يې نور قومونه په ځمکه باندې آباد کړو.

#### توضيحات

١ ـ الله على خپله خبره رښتيا كړه چې د مكې مشركانو د اسلام د وړاندې تك مخه ونه نيولى شوه او الله ﷺ خپل دین ټولې دنیا ته ورساوه حتی چې مکه معظمه فتحه شوه او دوی هک پک حيران شوه، همدارنګه يې په دوي باندې د دنياوي عذاب يوه څنډه د بدر په غزا کښې هم ورنازله کړه او د آخرت دائمي عذاب ته خو ورروان دي.

همدارنګه به د قيامت د ورځې پورې ټول کافران او ملحدان د ناکاره برخليک سره مخامخ شي او د الله ﷺ د ارادي مخه به ونه شي نيولي.

٢ ـ كه څوك وايي چې: مونږ په ملحدانو ته څه جواب وركړو كه بالفرض هغوى په ﴿ أَلَمْ يَرُوْاْ كُمْ أَهْلُكُنَا مِن قَبْلِهِم ﴾ كنبى د خبرى مخسوونووماها والماله وي المواويولواليولي: الف: ایا تاسو زمونږ د ژوند تضمین کوئ که په نبي کریم پر باندې ایمان راوړو؟ ب: که پخوانیو قومونو ایمان راوړی وی نو ایا هغوی به ژوندي پاتې شوي وی؟ ج: ایا پخواني مسلمانان په دې زمانه کښې څوک ژوندي شته دي؟

د: ايا تاسو به ژوندي پاتي شئ چې ايمان مو راوړي دي؟

ه: د نوح الله قوم خو هلاک شو نو ایا په خپله نوح الله ژوندی پاتې شو؟

مونږ وايو چې: د ذکرې شوې جملې مطلب دا نه دی چې که پخوانيو قومونو کفر نه وی کړې نو هغوی به ژوندي پاتې شوي وی؛ ځکه چې ﴿ کُلُ نَفْسٍ ذَآيِقَةُ ٱلْوَتِ ﴾ [آل عمران: ١٨٥] يعنې: مر نفس د مرګ څکونکی دی؛ بلکې مطلب يې دا دی چې:

اول: څرنګه چې کافران په غیر الله باندې اتکا لري چې د مصیبت په وخت کښې به یې په کار ورشي، نو دوی په غوږ وهلی کېږي چې د مرګ څخه لوی مصیبت خو نشته مګر بوتانو هیڅوی د مرګ څخه نه دي خلاص کړي څکه چې غیر الله (بوتان) ناتوانه دي، الله څخه فرمایي: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِیرَ مُرګ څخه نه دي خلاص کړي څکه چې غیر الله (بوتان) ناتوانه دي، الله څخه فرمایي: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِیرَ مَرګ څخه نه دی مِن دُونِ اَلَّهِ لَن مُخَلُقُوا دُبُابًا وَلَوِ اَجْتَمَعُوا لَه ﴾ [الحج: ۷۳] یعنې: ای خلکوا یقینًا هغه کسان چې تاسو یې په دعوت (عبادت) باندې (د الله څخه څخه په غیر) مصروف یاست، دوی به هیڅکله یو مچ هم خلق نه کړی شي اګر که دوی ورته راټول شي او یو بل ته لاس ورکړي.

دوهم د کافرانو په نزد خو د الله شخ نعمتونه د اعزاز نښه ده، نو دوی محومان کوي چې الله ده دوی د دوی د خولو څخه دوی په کړنلاره باندې راضي دی او خپل غذاب به پرې نازل نه کړي، لکه چې د دوی د خولو څخه الله څخ حکایت کوي چې: ﴿ وَقَالُوا خَنُ أَحْتَرُ أُمْوَ لا ً وَأُولَداً وَمَا خَنُ بِمُعَذَّبِينَ ﴾ [سبا ٣٥] یعنی او دوی وایي چې مونږ هم د مالونو د حیثه او هم د اولادونو د حیثه زیات یاستو او مونږ معذب کړی شوی نه یاستو.

نو جواب ورکړی شو چې تاسو ته نعمتونه درکول د اعزاز دپاره نه بلکې د استدراج دپاره دې چې د الله څخ په عذاب باندې ښه پوره ککړ شئ، لکه چې پخواني ورباندې ککړ شوي وه.

درېم: څرنګه چې کافران په الله ځ باندې سمه عقیده نه لري او د پیغمبرانو څخه د مسخرو د پاسه انکار هم کوي، ته به وایې چې دوی د الله ځ سره زور آزمایي کوي او غواړي چې د ده څ د ارادې مخه ونیسي؛ نو دوی پوه کړی شوي دي که بالفرض تاسو د الله څ د ارادې په وړاندې وسه درلودې نو پخواني قومونه به نه وی هلاک شوي. لکه چې په بل ځای کښې الله څ فرمایي چې: ﴿ لَا تَخْسَنُ الله خُو فرمایي چې: ﴿ لَا تَخْسَنُ رَورور دی ورباندې زورور دی.

څلورم: رښتيا ده چې د پخوانيو زمانو مومنان او کافران ټول مړه شوي دي، مګر مومنان په اعزاز سره او کافران په توهيوننه هنه هنه هنه هنه هنه هنه هنه کوله کافران ټول مړه څه په يوه اوږده حديث کښې وادا سه دروح د قبض په وخت کښې ويل کېږي چې: ای پليته روحه د الله څخ غضب ته وره يي ، به مؤمن ته ويل كبري چى: «أينتها النفسُ الطيبَهُ كَانتْ فِي الْجَسِّدِ الطيبِ»(١) يعنى: اى پاكه روحه د پاک جسد څخه د الله الله رضاء ته رابهر شد

د اعزازي مرګ او د توهيني مرګ مثالونه په انسانانو کښې دا دي چې دوي ليوني سپي په ډېرو باندې په ډېره توهين آمېزه طريقه سره رجم کوي ترڅو مردار شي، مګر بالمقابل د قربانۍ څاروي په ډېره اعزازي طريقه باندې ذبحه کوي او د ذبحې په وخت کښې هغه صحنه ورپه زړه کوي کومه چې د ابراهيم نيخ او د اسماعيل الله په منځکښې تېره شوې ده، ته به وايې چې يا د خپل ځان او يا د خپل اولاد فديه د الله على په دربار کښې وړاندې کوي.

پنځم بالآخره په پخواني تاريخ کښې د کافرانو د ډله ييزې مړينې واقعې ډېرې پېښې شوې دي حتى چې پخپله كافران هم ترې انكار نه شي كولى، لكه عاديان، ثموديان، د نوح عن قوم، د

لوط الله قوم او يا لكه اضحاب الفيل او داسي نور.

مګر هیڅکله په ټول تاریخ کښې مسلمانان په اجتماعي توګه نه دي هلاک شوي، که بالفرض هلاک شوي وي نو د وخت کافران به د اعتراض څخه پټه خوله نه وي پاتې شوي.

نو پورتنيو دلايلو ته په كتو سره د ﴿ أَلَمْ يَرَوْا كُمْ أَهْلَكْنَا مِن قَبْلِهِم ﴾ د جملي مخ مونې (مؤمنانو) 

## قَرن خُه معنى؟

٣\_ د "قُرْن كلمه په لغت كښې په لاندې دوه وو معناوو باندې استعمالېږي:

الف قرن د نېغ ودرېدلو په معنى ٢٠، لكه چې د غره څوكې ته قرن الْجَبَل وايي.

ب د پيوستون په معني، چې دوه يا ډېر شيان په يوه صفت کښې پيوستون ولري ٣٠. د همدې کبله د غوایه دواړو ښکرونو ته قرنین وایي چې دواړه د غوایه په سر باندې یو تریله پیوسته نېغ ولاړ وي، او هم هغه خلک چې په يوه زمانه کښې ژوند کوي د اقرن په نامه يادېږي چې په قرون باندې حمعه کېږي.

اما په دې کښې د علماء کرامو اختلاف دی چې هغه څومره زمانه ده چې اهل يې د "قرن" په نامه <sup>یاد</sup>ېږي، چې تقریبًا ټول اقوال پکښې پنځلسو ته رسېږي<sup>ر۴)</sup>، مګر جمهور علماء کرام وايي چې يو قرن د سلو کالو څخه عبارت دي<sup>۵۰</sup>.

ميكاربان يد دروشو نسب كرونكور النجام ة

<sup>(</sup>۱) سنز ابن ماجه ص۳۱۴

<sup>(</sup>٢) تغسير القرطبي ج۶ ص٢٩١

<sup>(</sup>۲) مغردات الراغب ص۴۱۶

<sup>(4)</sup> البعر المعيط ج4 ص475

<sup>(</sup>٥) المعرز الوجيز ج٤ ص٧ Downloded from: bawarketabtoon.com

وإذا سمعوا (٧)

ا سمعوا (۷) اما زمونږ په نزد په دې مقام کښې د ﴿ قَرْنِ ﴾ څخه هغه خلک مطلب دي چې د يوه پيغمرې ام رموس په درد په دې اسال د درلود او بيا ټول د هغه په تکذيب کښې سره شريک شوي دي، برابره فرا دعوت کښې يې اشتراک درلود او بيا ټول د هغه په تکذيب کښې سره سال کاله ده د د د د برابره فرا دعوت دښې يې استراك دريود او بيا كره او بالآخره يا پوره سل كاله وه، مونې ځكونې ده چې عمر يې د سلو كالو څخه زيات وه او يا كم او بالآخره يا پوره سل كاله وه، مونې ځكونې ده چې عمر يې د ستو کو د د نوح هغ د قوم عمر خو اقلا نهه نيم سوه (۹۵۰) کاله وه خو هغوي شوې معني خوښه کړه چې د نوح هغو د قوم عمر خو اقلا نهه نيم سوه (۹۵۰) یو قرن ګڼل شوی دی.

﴿ وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِتَنَّا فِي قِرْطَاسِ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِمْ لَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَلْدَا سِحْرٌ مُّبِينٌ ۞ وَقَالُوا لَوْلَا أُنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكٌ ۖ وَلَوْ أَنزَلْنَا مَلَكًا لَّقُضِيَ ٱلأَمْرُ ثُرُلُا يُنظَرُونَ ۞ وَلَوْ جَعَلْنَهُ مَلَكًا لَّجَعَلْنَهُ رَجُلاً وَلَلَبَسْنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُونَ ۞ وَلَقَدِ ٱسْتُهْزِئَ بِرُسُلٍ مِن قَبْلِكَ فَحَاقَ بِٱلَّذِينَ سَخِرُواْ مِنْهُم مَّا كَانُوا بِدِ يَسْتَهْزِءُونَ ٢ قُلْ سِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ ثُمَّ ٱنظُرُوا كَيْفَكَاتَ عَنقِبَةُ ٱلْمُكَذِّبِينَ ١ [۷] او که مونږ په تاباندې (ای پیغمبره) په ورو-ورو) په کاغذ کښې کټاب نازل کړی وی نو دري په خپلو لاسونو باندې مسه کړی هم وی، نو ضرور به هغو کسانو چې کافران شوي دي ويلي وی چې دا نه دي مګر ښکاره جادو دي.

[۸] او دوی (مشرکان) وایي چې: په ده (نبي کريم ﷺ) باندې ولې پرښته نازله نه کړی شوه، او که مونږ پرښته نازله کړې وي نو ضرور په کار فيصله شوي وي (ټول په هلاک شوي وي)، بيا په نه وي وروسته کړي شوي (مهلت به نه وي ورکړي شوي).

[۹] او که مونږ هغه رشاهد، نذير، رسول پرښته ګرځولې وي نو ضرور په مو سړي ګرځولي وي او ضرور به مو په دوی (مشرکانو) باندې داسې اشتباه وراچولې وی لکه چې دوی پکښې خپل ځانونه وراچولي دي (چې اوس هم پکښې پراته دي).

[۱۰] او بې شکه ستا څخه پخوا هم په ډېرو پيغمبرانو باندې ملنډې وهلې شوې دي، نو په هغو کسانو باندې چې د دوی (پيغمبرانو) څخه په يې ملنډې وهلې د هغه شي (جزا) ورچاپېره شوې <sup>ده د</sup> کوم په سبب به یې چې ملنډې وهلي.

[۱۱] (ورته) وایه (ای پیغمبره!) چې په ځمکه کښې سیاحت وکړی (لاړ شی بیا وګوری چې د تن مكذبانو (د دروغو نسبت كوونكو) انجام څنګه شوى دى (همغسى انجام ستاسو هم درواخلي٠

په وړاندېنيو ايتونو کښې په استدالي توگه د کافرانو د عقيدوي انحراف مخنيوي د الله کې

ودانيت کښې بيان شوی وه او په دې ايتونو کښې د نبي کريم را په نبوت کښې د دوی عقيدوي وي. افعات رسېږي او د منحرفينو اشتباهاتو ته جواب ورکول کېږي. انحراف په اثبات رسېږي او د منحرفينو اشتباهاتو ته جواب ورکول کېږي.

### شان نزول

۱\_ يوه ورځې د مکې مکرمې مشرکانو نبي کريم ﷺ ته وويلې چې: مونږ به په تاباندې ترهغه ايمان رانه وړو چې ترڅو مونږ ته د اسمان څخه د الله الله د جانبه کتاب راوړې، او هم چې ترڅو د همدغه کتاب سره څلور ملائک راښکته شي چې زمون په وړاندې شاهدي ورکړي چې بې شکه دا کتاب د الله الله د جانبه دی او چې بې شکه ته د الله د رالبولي شوي يي (١٠)

يه ذكر شوي روايت كښې د ملائكو غوښتنه او هم د كتاب غوښتنه يوه واقعه په ګوته شوې ده، اما په ځينو روايتونو کښې د کتاب غوښتل يوه واقعه او د ملائکو غوښتل بله واقعه ښودل شوې ده چې تفصيل يې دا دی:

الفُّ: يوه ورخي عبد الله بن ابي أميه نبي كريم ﷺ ته وويلي چي: تر هغه به په تا باندي ايمان رانه وړم ترڅو چې د اسمانه کتاب راښکته کړې چې ماته پکښې امر شوي وي چې زه ستا تصديق وکړم، بيا هم ګومان نه کوم چې ايمان به درباندې راوړم(۲)

نوموړي وروسته په ايمان باندې مشرف شو او د 'رضي الله عنه' وړ جوړ شو، حتى چې د طائف په غزا کښې يې شهادت هم په برخه شو.

ب: يوه ورځې نبي كريم ﷺ ته مشركانو وويلې چې: ولى درباندې ملكه نه نازلېږي چې خلكو ته دى تصديق وكړي (خلكو ته دې وروپېژني)؟؛ نو الله ١٤٠ دا ايت نازل كړ چې: ﴿ وَقَالُوا لَوْلَا أَنزلَ عَلَيْهِ مَلَكُ ﴾ الآية ! .

مونږ ته داسې برېښي چې ذکر شوې دواړه غوښتنې به واقع شوې وي، چا به انفرادي مطرحي کړې وي او چا به په دواړو باندې په يو ځل صراحت کړې وي

# شوال جواب کے است کے مالے کے بعد

۲\_ که څوک وايي چې: د دې سورت (الألغام) په سريزه کښې تاسو ليکلي دي چې دا ټول مکي ايتونه دي او په يو ځل باندې نازل شوي دي، حال دا چې د شان نزول ذكر شوي واقعات دلالت كوي چې ایتونه یې متفرق دي (په بېلو بېلو وختونو کښې یې نزول موندلی دی)؟

مونږ وايو چې: د سلفو صالحينو عادت وه چې د شان نزول اطلاق يې د ايتونو په مصداقاتو باندې هم کاوه ۴۰، او په مصداقاتو کښې خو دا ضرور نه ده چې فقط د نزول په وخت کښې دې واقع

I H to gray the house of the printing of the

١١) اسباب النزول للواحدي ص١٤٣ معدار ماله د ميون په افيات کامي هم دوي د حسوه جيانو کاره خوره

<sup>(</sup>٢) المعرر الوجيز ج۶ ص٩

Downloded from: bawarketabteen.com با منظر على العنارج العنارج القاسمي ج١ ص٢٧؛ تفسير القاسمي ج١ ص٢٧؛

وږد اسمعوا (۱) شوي وي، بلکې د مصداقاتو معنی دا ده چې د ایتونو مفاهیم ورباندې صادقېږي که څه هم د نزول د وخت څخه وړاندې او يا وروسته يې تحقق موندلي وي.

#### د مطلب خلاصه

١\_ يعنى: اى پيغمبره! هر چا ته چې الله را هدايت نه وي په برخه كړى كه هرڅومره خوارق هغوی ته ورکړی شي او حتی د هغوی فرمانشي معجزې هم ورپوره کړی شي هغوی ايمان نه راوړي. نو که بالفرض د مشرکانو د فرمائش سره سم مونږ په تاباندې د اسمانه (د غیبو) څخه په کاغز باندې ليکلي شوي کتاب درنازل کړو، او مشرکان يې برسېره په ليدلو باندې (چې په معجزانه توګ نازل شي، په لاسونو باندې هم مسه کړي او ښه پوه شي چې دا تخيل نه دي بلکې واقعيت دي، نو بيا به هم دوي تري انکار وکړي او د بهاني په توګه به ورباندې د جادو نوم کېږدي او تا به د جادوګر پدنامه وبولي.

٢\_ اي پيغمبره! لكه چي ذكره شوي معجزه مشركان محض د مسخرو او ټوقو په توګه غواړي، همدارنګه د ملکو په نزول کښې هم دوي محض سات تېري کوي او د ايمان راوړل يې مطلب نه دي علاوه په دې، که مونږ د دوی د غوښتنو په مطابق پرښتې ورنازلې کړو نو د لاندې دوه وو احتمالونو څخه به خالي نه وي، چې په دواړو کښې دوی ته څه ګټه نه رسوي بلکې په ضرر باندې يى تمامېږي، احتمالوند دا دي:

الف: كه ملكه يا ملكي په خپلو اصلي څېرو باندې نازلې كړو نو محض په ليدلو سره به د مشرکانو زړونه وچوي او مړه به شي او حتي دومره به هم د دوي مرګ ټال نه شي چې ملکې د دوي په وړاندې شهادت ووايي.

ځکه چې: مشرکان بلکې جمله انسانان د پيريانو د ليدلو طاقت نه لري نو د ملکو ليدل خو د هيچا په وسه کښې نه دي. هو! دا بېله خبره ده چې الله الله خپلو خاصو بندګانو (پيغمبرانو) ته فوق العاده قوت ورکړي او د ملاقات او مکالمې توان پکښې د هغوي سره واچؤي.

ب: نو که بالفرض مونږ د مشرکانو فرمایش پوره کوو نو وراستولی شوی ملکه به د سړي په څېره اړوو ترڅو يې دوي د ليدلو او مباحثي طاقت ولري، مګر په دې صورت کښې په خپله اشتباه د سره پيل کړي چې دا ملکه نه ده، دا خو زمون په شان يو سړي دي، په کار دي چې الله ﷺ يوه بله ملکه نازله کړي ترڅو زمونږ د وړاندې شاهدي ووايي چې دا را استولي شوې ملکه ده، نو دا سلسله به تر قيامته قطعه نه شي.

یا په بل عبارت: په دې تقدیر به مشرکان مونږ په هغې اشتباه کښې سر په څړۍ ورګدار کړو چې دوی لا پکښې د وړاندې څخه پراته وه او کوښښ يې کاوه چې دا اشتباه رفعه کړي.

٣\_ نو ای پیغمبره! لکه څنګه چې دوی په تاباندې د توحید په دلایلو کښې منلډې وهي، همدارنګه د نبوت په اثبات کښې هم دوی د مسخره چیانو لاره غوره کړې ده، او ذکر شوي وړاندېزونه د منلو په غرض نه کوي بلکې فقط سات تېږې کې کې

1 - - Was Har 0 771

اسماور ۱ او مه غمژن کېږه، د پخوانيو پيغمبرانو سره هم د کافرانو د پلوه هدغسې چال چلند شوی دی، ته یوازې نه یې ډېر ملګري دې پخوا تېر شوي دي.

ع نو لکه څنګه چې د پخوانيو مسخره کوونکو څخه الهي عذاب راتاو شو او د استهزا، جزا بي د آخرت څخه وړاندې په دنيا کښې هم وليده، همدارنګه به ستا د زمانې مسخره کوونکي او مدلون نه مومي، که د دوي شک وي نو ورته ووايه چې په دنيا کښې وګرځئ راوګرځئ او د پخوانيو بدون مکذبینو او مسخره کوونکو په عاقبت باندې ځانونه خبر کړئ او ښه چرت پکښې ووهئ چې څنګه مېد د د . مو هلاک کړي دي او د ځمکې مخ مو ترې څنګه پاک کړی دی.

#### توضيحات

١\_ د اسماني كتاب څخه د مشركانو مطلب لاندې دوه اختماله لري:

الف: لکه چې د شان نزول څخه څرګندېږي، د هغوی مطلب د کتاب څخه الهي فرمان وه چې خاص خاص د دوي په نومونو باندې ليکونه نازل کړي شي، لکه چې الله که د دوي د خولو څخه حكايت كوي چي: ﴿ حَتَّىٰ تُنَزِّلَ عَلَيْنَا كِتَنبًا نَقْرَؤُه ﴾ [الإسراء: ٩٣] يعني: تر هغه به په تابانه ي ايمان رانه وړو ترڅو چې په مونږ باندې مکتوب (الهي فرمان) نازل کړې چې مونږ يې ولولو.

ب: د هغوی مطلب دا وه چې دغه کتاب (قرآن کريم) دې په کاغذ باندې ليکلي شوي نازل کړي شي او د ملائکو بدرګه دې ورسره په څرګنده توګه ملګرې وي٠١٠.

په هر تقدير، د جواب څخه معلومېږي چې مشركانو په فرمايشي كتاب كښې لاندې شرطونه هم

اول: دوي غوښتي وه چې بايد اسماني کتاب څو کرته نازل شي هسې نه چې په تېزې سره نازل شي چې څوک يې وګوري او څوک يې ونه ګوري بلکې ښه په کراره او دمه (مره مره) بايد نازل شي، نو الله ﷺ په جواب كښې د ﴿ نَزَّلْنَا ﴾ كلمه نازله كړه چې د تنزيل څخه اشتقاقه شوي ده او په اكثره وختونو كښې په دفعي (تدريجي) نزول باندې دلالت كوي، نه په يو ځل نزول.

دوهم: دوى غوښتي وه چې بايد كتاب په كاغذ باندې ليكلى شوى وي، كه بالفرض په كاني ليكلي شوي وي نو كوپړۍ به مو راماتي كړي؛ الله ١٤٠ ځكه د ﴿ فِي قِرْطَاسِ ﴾ كلمه نازله كړه چي قِرْطَاس کاغذ ته وایی<sup>(۲)</sup>

درېم: دوی دا هم شرط کړې وه چې باید مونو ذکر شوی فرمایشي کتاب (برسېره په لیدلو باندې) په لاس سره هم مسد کړو، هسې نه چې زمونږ په سترګو باندې څه خيالي څېره راښکاره شوې وي او کتاب واقعیت وند لري خو کله چې د سترګو سره لاس هم ملګري شي نو دغه احتمال به د منځه لاړ

<sup>(</sup>أ) حاشية الشيغ زاده على تفسير البيضاوي ج٢ ص١٥٣

شي؛ نو ځکه الله ﷺ په جواب کښې د ﴿ فَلَمَسُوهُ ﴾ کلمه هم زياته کړه.

ی؛ نو خکه الله کا په جواب سبی در مرابط کا در شوی مکتوب په لاسونو کښی والا څلورم: د دوی د شرطونو څخه دا هم وه چې باید مونو ذکر شوی مکتوب په لاسونو کښی والا او راواړوو او يو بن سريم ور پرده کې . ې شي؛ نو الله څخه د ﴿ بِأَيْدِيهِمْ ﴾ كلمه هم ور اضافه كړه چې د "يَذ" جمعه ده او د ټولو د لاسونو مُنْ

رت ده. د جواب حاصل دا دی چې: مشرکانو ذکر شوی فرمایشي مکتوب د ایمان راوړلو دپاره نړ بلکې د عناد او استهزاء په خاطر غواړي. که بالفرض ذکر شوی فرمائش يې هو بهو پوره کړی ش هم ايمان به رانه وړي او د جادو لقب به ورکړي او تا به د جادو کر په لقب وبلي.

#### د پرښتو د نزول غوښتنه

۲\_داسې معلومېږي چې مشرکانو په لاندې درې ډولونو باندې د ملکو رېرښتي د نزول غوښتنه

الف: چې د اسمانه (د غيبو) څخه کتاب يا مکتوب ښه په قراره قراره نازل کړی شي او د ملکو (پرښتو) يو ټولګي هم ورسره د شهادت دپاره راښکته شي؛ په دې ډول باندې د شان نزول يو روايت دلالت کوی ۱۰۰

ب: چې د نبي کريم رستياني پيغمبر دي او خلي چې دا د الله الله رښتياني پيغمبر دي او زه ورسره د خلکو په اندار (دارولو) کښې د همکار په حيث را استولي شوي يم. الله کان د مشرکانو د خولو څخه حكايت كوي چې: ﴿ لَوْلَآ أُنزِلَ إِلَيْهِ مَلَكِ" فَيَكُونَ مَعَهُ، نَذِيرًا ﴾ [الفرقان: ٧] يعني ولي ده (نبي کريم ﷺ) ته پرښته نه راښکته کول کېږي نو چې د ده سره (هغه هم) ډارونکې شي (او په دعوت کښي ورسره همکاري وکړي).

ج: چې د نبي کريم ﷺ په عوض د نبوت ستر مسئوليت ملائک (پرښتې) په غاړه واخلي. لکه چې الله على د مشركانو څخه حكايت كوي چى: ﴿ قَالُواْ لَوْ شَآءَ رَبُّنَا لَأَنزَلَ مَلَّيِّكَةً ﴾ [فصلت: ١۴] يعني دوی وایي چې که زمونږ د رب اراده شوې وی (چې مونږ ته پیغام راولېږي) نو ضرور به یې ملائک (پرښتي) را استولي وي.

نو څرنګه چې د يوې پرښتې جواب او د ډېرو پرښتو جواب څه فرق نه لري نو الله ﷺ د يوې پرښتې جواب نازل کړ، ته به وايې چې دې ته اشاره کوي چې کله د يوې پرښتې د نزول غوښتنه سادګي ده نو د ډېرو پرښتو د نزول غوښتنه خو بالکل ليونتوب دي.

نو حاصل يې داسې کېږي چې: دا پرښته به خالي نه وي، يا به په خپله اصلي څېره نازلېږي او با به د انسان په څېرو اړول کېږي او بيا به راښکته کېږي، لکه څنګه چې ابراهيم نغه ته د انسانانو <mark>به</mark>

it similarly or to T

وادات غېره کښې د بشارت (زيري) دپاره ورغلې وې دوهم صورت خو مشرکانو ته هيڅ په درد نه خوري او اشتباه يې نه شي پورته کولي، لکه چې د مطلب خلاصه عنوان لاندې پکښې پوره څېړنه شوې ده، اما په اول صورت كښى خو به ﴿ لَقُضِيَ ٱلأَمْرُ ﴾ سمدستى كار فيصله شي

د کار فیصله کېدل څه معنی؟

٣\_د ﴿ لَقُضِى ٱلْأَمْرُ ﴾ د جملي يا د (كار د فصيله كېدلو) لاندې تفسيرونه ولولئ: الف: ځينې مفسرين کرام وايي چې: د الله را په نزد خو هغه ايمان معتبر دي چې بالغيب وي، او کله چې دوی په خپلو سترګو باندې ملائک وګوري نو که دوی ایمان راوړي نو ایمان به یې بالغیب نه بلکې بالمشاهده جوړ شي، او د مکلفيت لمن به ټوله شي، او چې کله دوي غير مکلف وګرځېده نوبيا يى په دنيا كښى ژوند څه په كار دى ځكه چې دنيا خو دار التكليف دى.

مګر مونږ ته دا جواب علاوه په دې چې متبادر نه دی، مقبول نه ښکاري، ځکه چې الله ﷺ د مجبورونکې معجزې سره فقط د غاړې ایښودل ضرور کړي دي، نه مړه کېدل لکه چې فرمایي: ﴿ إِن نَشَأْ نُنَزِّلْ عَلَيْهِم مِنَ ٱلسَّمَاءِ ءَايَةً فَظَلَّت أَعْنَنقُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ ﴾ [الشعراء: ٣] يعني كه چهري زمونږ اراده وشي نو په دوی باندې په د اسمانه (مجبوروونکې) معجزه ورنازله کړو، نو د دوی غاړې به ورته دلیله (ماتې) شي (او په ایمان به مجبور شي). خو داسې یې ونه ویلې چې که مجبوروونکې معجزه نازله کړو نو دوی په مړه شي.

همدارنګه الله ﷺ په دنيا کښې مړي راژوندي کړي دي او مکلفيت يې نه دې ختم شوي او په عقيدوي اُمورو کښې قياس کار نه ورکوي، لکه چې د [البقرة:۲۴۳] ايت لاندې يې بحث تېر

ب: ځينې وايي چې: مشركان به ځكه مړه شوي وي چې د الله الله عادت دي چې غوښتله شوې معجزه څوک ونه مني هغوي هلاک کېږي، لکه څنګه چې د صالح الله قوم هلاک شو کله چې هغوي د اوښې معجزه ونه منله حال دا چې پخپله باندې يې غوښتې وه.

مگر دا جواب هم چندان مزه ناک نه دی، ځکه چې د يو پلوه تقدير ته حاجت لري چې تقدير يې داسى كبري: "وَلَوْ أَنزَلْنَا مَلَكًا وَكَذَّبُوا لَقُضِيَ الْأَمْرُ"، حال دا چي تقدير خلاف الأصل دى، بي ضرورته يي سړى نه شي منلى، او د بله پلوه راته د الله ﷺ ذكر شوى عادت كلي نه ښكاري، ځكه چې انس چې وايي: د مکې مشرکانو د نبي کريم ﷺ څخه وغوښتل چې دوی ته يوه معجزه ورولېده کړې: «فاراهم انْشِقَاقَ الْقَمَرِ»'' نو دوی ته یی د سپوږمۍ دوه ټوټې کېدل وروښودل، مګر هغوی ونه منله او د جادو نوم يى ورباندى كېښود ؛ الله ١ همدى قيصى ته اشاره كوي چې: ﴿ وَإِن يَرَوْاْ ءَايَةً يُعْرِضُواْ وَيَقُولُواْ سِخرٌ مُستَمِرٌ ﴾ [القمر. ٢] يعني: او كه دوى معجزه وتحوري نو د هغي څخه اعراض كوي او وايي

<sup>(</sup>١) صعيح البخاري ج٢ ص٧٢٢؛ جامع الترمذي ج٢ ص١٥٤

وادا سمعوا (۲) چې دا قوي جادو دی. حال دا چې د مکې په مشرکانو باندې د اسمانه سمدستي بکلا نازلدندنون چې ټول يې پوپنا کړي وی او د صالح ﷺ د قوم په څېر ټول هلاک شوي وی.

ټول يې پوپنا دړي وی او د صاحي کوم چې د خپله ايتونو څخه څرګندېږي، هغه دا چې کړ ج: مونږ ته هغه تفسير ښه ښکاري کوم چې د خپله ايتونو څخه څرګندېږي، هغه دا چې کړ ج: مونږ ته هغه نفسير ښه ښه وي د مېښې د مشرکانو زړونه به پړق چاودي وي نو د مشرکانو زړونه به پړق چاودي وي اړ ملائک په خپله اصلي څېره باندې نازلې کړی شوې وی نو د مشرکانو زړونه به پړق چاودي وي اړ ټول به مړه شوي وي؛ مونږ ځکه دا تفسير غوره کړ چې:

اول: الله د ملكي د راښكته كولو سره د مشركانو مرگ تړلى دى چې ﴿ وَلُو أَنزَلْنَا مَلكُمُ لُهُمْ باتي شوي چې کلمه درسته کړي او ايمان راوړي، بلکې د ليدلو سره سم به يې اروامحاني قبض کړي شوې وی او ژوند به یې ختم شوی وی، نو دا غوښتنه د دوی په ضرر ده.

دوهم نو ځکه الله څخه د پرښتې د نزول عملي صورت دا ښودلې دی چې د سړي په څېره باندي راښكته شي ترڅو دوى ژوندي پاتى شي ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ مَلَكًا لَّجَعَلْنَهُ رَجُلاً ﴾.

# د پرښتې ليدل او مرگ څه ارتباط لري؟

۴\_ الله على د انسان حواس كمزوري پيدا كړي دي چې ترڅو ترې په فاني دنيا كښې كار واخلي د همدې کبله که څوک د مرضونو څخه بچ پاتې شي نو ضرور به په بوډاتوب باندې مړ کېږي.

يوه ورځې د نبي کريم ﷺ څخه چا پوښتنه وکړه چې: ايا مونږ دارو درمل وکړو؟ نبي کريم ﷺ وفرمايل چي: هو! دارو درمل وكړي اي د الله بندګانو! ځكه چې الله ﷺ داسې مرض نه دي پيدا كړي چې د هغه دپاره يې شفا او دارو نه وي پيدا کړي، مګر يو مرض (چې هغه دارو نه لري) نو صحابه وو كرامو ﴿ وويلي چي هغه كوم مرض دى؟ نبي كريم ﷺ وفرمايل چي: «الْهَرَمُ»(١) هغه بوداتوب دي. هو! کله چې الله کخ خپل بندګان د قيامت په ورځ بېرته راژوندي کړي نو داسې قوي بدنوندار قوي خواس به ورکړي چې د ابدي پاتي کېدلو صلاحيت به پکښې نغښتني وي.

نو د انسان دنياوي حواس كمزوري دي، د همدې كبله كله-كله د خپلي كمزورۍ د كبله د مرى سره مخامخ کېږي. لاندې څو مثالونه د ښه وضاحت دپاره ولولئ:

الف: الله ﴿ وَ يُوهُ كَافِر قُومُ وَ هَلاكُولُو بِهِ قَيْصِهِ كَنِي فَرَمَايِي حِي: ﴿ إِن كَانَتَ إِلَّا صَيْحَةُ وَجِنَّهُ فَإِذَا هُمْ خَنْمِدُونَ ﴾ [يس: ٢٩] يعني: په دوي باندي موند د هلاکت دپاره کوم غټ لښکر وروانه ستاوه، بلکی هلاکوونکی آفت نه وه مګر یوه چیغه وه، نو ناڅاپه دوی یخ پخ (مړه) پراته وه.

ب: د بدر په غزا کښې دوه کسان د غره په سر باندې ختلي وه ترڅو سيل وکړي چې په جنگ كښي كومه دله غلبه مومي (مومنان كه مشركان)؟، مكر كله چي جنگ زور واخيستاد د اسمانه ملائک راښکته شوه او د جنګ په شدت کښې دواړو د ملائکو دا چيغه واورېده چې

many of the top of the bay

وادا میزوم ۱۰۰۰ یعنی پرې وروړاندې شد ای حیزومدا، نو سمدستي د ذکرو شوو دواړو سړیو څخه «ای مرشو او زړه یې وچاود. علماء وایي چې ځیزوم د جبرائیل امین علاد اس نوم وه او چیغه د ملکې وه.

# د پرښتو ليدل اسان کار نه دی

۵\_ د ملکو لیدل اسان کار نه دې هرڅوک یې طاقت نه لري، د ښه وضاحت دپاره لاندې دوه مثالونه ولولئ:

الف کله چې نبي کريم ﷺ په اول ځل د جبرائيل امين ﷺ سره د حراء په غار کښې د يوه سړي په څېره کښې ملاقي شو نو مبارک زړه يې ودرزېده او صحت يې ګډوډ شو د همدې کبله يې خديجه الكبرى رضيه تدامر وكرچى: «زَمِلُونِي زَمِلُونِي» (٢) يعنى: پدبرستن كښى ما راتاو كړى، راتاو كړى. د نبي کريم ﷺ د پرښتو سره ملاقات په اکثره وختونو کښې د سړي په څېره باندې خصوصًا د رحية الكلبي ﴿ يه خيره باندي مِتحقِق كبده، لكه چي فرمايي: «وَيَتَمَثِّلُ لِيَ الْمَلَكُ أَحْيَانًا رَجُلًا فَيُكَلِّمُنِي فَأَعِي مَا يَقُولُ»(۲٪ او په ځينو وختونو کښې راته پرښته د سړي په څېره شي نو خبرې راسره وكرى نو زه ترى هغه څه حفظ كړم چې هغه يې وايي.

ب نبي كريم م جبرائيل امين على په خپله اصلي څېره باندې صرف دوه څله ليدلي دى لكه چې بي بي عائشه رضاف، وايي چې: «وَلَكِنَّهُ رَأَى جِبْرِيلَ عَنِي صُورَتِهِ مَرَّتَيْنِ» ٢٠ يعني: مكر نبي كريم ﷺ جبرائيل امين على په خپله اصلي څېره باندې صرف دوه ځله ليدلي دي، يو ځل په ځمکه باندې چې ټول اُفق رد اسمان څنډه يې بنده کړې وه، او بل ځل په اسمانونو کښې د سدرة المُنتهي په شاوخوا كښي.

رحوا دښې. اما دا خبره چې د نبي کريم ﷺ څخه په غير نورو پيغمبرانو جبرائيل امين ﷺ په خپله اصلي څېره باندې کوم ځل لیدلی دی او که نه؟، نه پکښې هو تابته ده او نه "نه ۱۵۰، د همدې کیله پکښی مونز نه 'هو" وأيو او نه "نه". تشته، حب درا، بي بعدوي خيل د الواده به يوان زياد كو يخيس اليو

ولا الوطواح الله المعالمة الما المعالم المعالم المعالم المعالم المعالمة الم

﴿ وَلَوْ جَعَلْتُهُ مَلَكًا ﴾ و جعلى بارز ضعير څهشي ته راجع دى چې ع که څوک وايي چې: د تاسو نيدلي دي. داسي الله ١١٠ چې د اسمانونو اړ خمکو روس بايد وړاندې ذکر وي؟

ين ما دي المحمدي قد الدي در كم يد المجاولة إحتياجات يوره كان و

مورسه و يواده چې مقيما ود په دې خيره بناندې مامور تو چې څوک پ

يو إنار العرب المدينة إم الإسراع يداء وهي المدينوسية أو إلا وه

كيدر ور د در د او معل الوراد ارتبا لوي

١١) المحرر الوجيز ج٥ ص١٠

۲۱) صحيع البخاري ج۱ ص۲

<sup>(</sup>٢) صعيع البخاريج ١ ص ۴۵٧

<sup>(4)</sup> صعيع البخاري ج٢ ص٧٢٠

<sup>(</sup>۵) روح المعاني ج۷ ص۱۹٠

وېذا سمعوا (۷) الالعام (۷) مونږ وايو: لکه څنګه چې د ذکرې شوې دوهمې توضيح څخه څرګندېږي، د پرښتو غوښتنه

مونږ وايو: لکه څنګه چې د ذکرې شوې دوهمې توصيح عصم کومهې د پرېسو غوښتنړ مشرکانو په لاندې درې ډولونو باندې کړې وه:

الف: د شاهد او مُصدق په توګه، چې يا د نبي کريم ﷺ په نبوت باندې او يا په اسماني فرمانشي کتاب باندې شاهدي ورکړي او تصديق يې وکړي

ب: د نَذير (ډاروونکي) په توګه، چې د نبي کريم ﷺ سره په نبوت کښې برخوال شي.

ج: د مستقل رسول په توګه، چې پخپله پرښته د نبي کريم ﷺ څخه په غير د نبوت دړنده وظيفه په غاړه واخلي.

نو ذکر شوی ضمیر شاهد یا نذیر او یا رسول ته راجع دی چې هر یو ځکمًا ذکر دی چې بعث ورباندې دلالت کوي، نحویان وایي چې د مرجع دپاره ځکمي ذکر هم کفایت کوي.

﴿ قُل لِمَن مَّا فِي ٱلسَّمَ وَاتِ وَٱلْأَرْضِ قُل لِلَّهِ ۚ كَتَبَ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةَ ۚ لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَا

يَوْمِ ٱلْقِيَنِمَةِ لَا رَيْبَ فِيهِ ۚ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۚ ۗ وَلَهُ مَا

سَكَنَ فِي ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ ۚ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيدُ فَالْ أَغَيْرُ ٱللَّهِ أَخِيدُ وَلِيًّا فَاطِرِ ٱلسَّمَوْنِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ يُطْعِمُ وَلَا يُطْعَدُ ۚ قُلْ إِنِّى أُمِنْ أَنْ أَكُونَ أَنَّ أَوَّالَ مَنْ أَسْلَمَ ۗ وَلا

تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ قُلْ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ )

ا ۱۲] رای پیغمبره!) ووایه چې: هغه څه چې په اسمانونو او ځمکو کښې دي چا لره دي؟ ربیا پخپله جواب ورکړه) ووایه چې: (دا ټول) خاص الله څا لره دي، همده څا په خپل ځان باندې راحسانًا) مهرباني لازمه کړې ده.

خامخا ضرور به تاسو د قیامت د ورځې دپاره راټول کړي (داسې ورځ) چې په هغې کښې څه شک نشته هغه کسان چې هغوی خپل ځانونه په زیان (تاوان) کښې اچولي دي، نو دوی ایمان نه راوړي [۱۳] او خاص ده لره هغه څه دي چې په شپه او ورځ کښې سکون (او یا حرکت) کوي، او همدي څخ اورېدونکي (او) د علم څښتن دي.

(۱۴] دای پیغمبره دوی ته ووایه چې ایا زه د الله څخ څخه په غیر بل دوست ونیسم دلکه چې تاسو نیولی دی ، داسې الله څخ چې د اسمانونو او ځمکو رومبی پیدا کوونکی دی (ترمیموونکی یې نه دی)، او همدی څخ روزي ورکوي (د خلکو احتیاجات پوره کوي) او ده څخ ته روزي نه ورکوله کېږي (چې نه روزۍ او نه بل شي ته اړتیا لری)؟

(ورته) ووایه چې: یقینا زه په دې خبره باندې مامور کړی شوی یم چې هغه اولني سړی جوړ شم چې غاړه یې (الله ریخ ته) ایښې وي او (هم راته توصیه شوی ده) چې غاړه یې (الله ریخ ته) ایښې وي او (هم راته توصیه شوی ده) چې ته د مشر کانو څخه مه جوړېوه

واداسه و ۱۵ (ورته) ووایه چې: که (بالفرض) زه د خپل رب څخه عصیان وکړم نو زه یقینا د لویې ورځې د عذاب څخه دارېږم (نو باید چې تاسو هم ترې وډار شئ).

#### ارتباط

په وړاندېنيو ايتونو کښې د نبي کريم گه د نبوت د اثبات دلايل او په نبوت باندې د مشرکانو د فرمانشاتو جوابونه بيان شوي وه، او په دې ايتونو کښې يو ځل بيا د توحيد دلايلو ته د کلام مخ وراړولی شوی دی او په يو بل ډول باندې پرې دلايل اقامه شوي دي.

### د مطلب خلاصه

۱\_ یعنی: ای پیغمبره! د کافرانو څخه پوښتنه وکړه چې کله تاسو د الله شسره نور شریکان جوړوی نو دا راته ووایاست چې اسمانونه او ځمکې د چا مخلوق دی، د چا ملک دی، او بالآخره د چا د ادارې لاندې دی؟ نو ښکاره ده چې د همدې پوښتنې په جواب کښې به هغوی خپل سرونه ټیټ کړي او ساکت به پاتې شي.

ځکه چې دوی نه شي ويلي چې: د الله څخ سره د اسمانو او ځمکو په پيداکولو کښې بل څوک اشتراک لري. ځکه چې دا ظاهر البطلان خبره ده او پخپله دوی هم پرې عقيده نه لري.

او هم نه شي ويلي چې هيڅوک ورسره شرکت نه لري. ترڅو دوي ته سوال ورتاو نه کړي شي چې بيا نو د غير الله عبادت په څه دليل باندې کوئ؟

۲\_ نو ای پیغمبره! کله چې دوی غلي شوه نو ته پخپله ذکر شوي سوال ته داسې جواب ورکړه چې: الف: دا ټول مخلوقات د الله گله ملک دی او د همده گله په واک او اختیار کښې دي، نو همدی که د عبادت مستحق دی او بس.

ب: الله ﷺ په خپل ځان باندې د مهربانۍ د مخې رحمت لازم کړي دي چې تاسو مشرکان هم ترې په دنيا کښي استفاده کوئ او ژوند کوئ، که نه نو تاسو خو سمدستي د هلاک وړ ياست.

ج ای مشرکانو! الله گل به تاسو او بلکی ټول انسانان په داسې ورځ کښې راغونډ کړي چې د هغې ورځې په راتګ کښې څه شک او شبه نشته، هلته به تاسو د يو پلوه پوه شئ چې رښتيا الله گل د هر شي مالک او په هر شي باندې قادر دی، او د بله پلوه به تاسو ته د الله څل د کامل رحمت اظهار وکړی شي چې د يوې نېکۍ په عوض اقلا لس معادلې جزاګانې ورکوي، مګر د بدۍ جزا د يو په يو څخه نه اضافه کوی.

خو ای مشرکانو! په هغی ورځ کښې به تاسو د الله د کامل رحمت څخه محروم ياست ځکه چې تاسو په دنيا کښې خپل ځانونه د کامل خسران (تاوان) سره مخامخ کړي دي چې نن ورځ ايمان نه راوړی او په دلايلو کښې غور نه کوی

٣\_ ای پیغمبره! مشرکانو ته د الله گات په ورپېژندنه کښې دا هم ووایه چې: الله څان لکه چې د ټولو

Downloded from: bawarketabtoon.com

مکانیاتو خاوند دی، چې هر شي او هر چا ته یې د هغه سره مناسب استوګنځای ټاکلی دی، ځوک په اسمانونو کښې اوسوي او څوک په ځمکو کښې، د ځینو ځای په هوا کښې دی او ځینې په دریابونو کښې اوسېږي، ځینو ته یې بیابان ټاکلی دی او ځینې د ځمکې په تل کښې استوګنه کوې همدارنګه الله څخ د ټولو زمانیاتو مالک هم دی، چې څوک یې وړاندې پیدا کړي دي او څوک په وروسته پیدا کړي، څوک د ورځې تولد کېږي او څوک په شپه کښې د مور څخه زېږېږي، ځینې شیان په ورځ کښې ساکن او آرام پراته وي او د شپې د روزۍ تالاش کوي، او ځینې شیان بالعکې د شپې خوب کوي او د ورځې په کار او کسب باندې مشغول وي.

لنډه دا چې سکون او حرکت او ناسته ولاړه دا ټول د الله څخ په اراده باندې صورت نيسي او بس. خو د دې سره سره الله څخ په هره نقطه کښې (چې مونږ ته ډېره لرې او پټه ښکاري) د خپل مخلوق اواز اوري او په احتياجاتو باندې يې هم علم لري او هم يې د ورپوره کولو بندوبس کوي.

وږته ووايه چې: ايا ستاسو ناحقه معبودان ذكر شوي كارونه كولمي شي؟

۴\_ ای پیغمبره! کافرانو ته دا هم ووایه \_ترڅو په غوږ ووهل شي\_ چې: ایا زه ستاسو غوندې دالله چې څخه په غیر بل څوک دوست ونیسم او خپل احتیاجات ترې وغواړم؟ حال دا چې الله چې هم اسمان پیدا کړی دی او هم ځمکه، او بل څوک دغه کار نه کولی شي او نه یې توان لري.

او هم حال دا دى چې الله څخه هر چا او هر شي ته د همغه سره مناسبه روزي وركوي او اړتياوې بې پوره كوي او پخپله الله څخه نه خوراك څښاك ته ضرورت لري څكه چې خوراك او څښاك د ممكناتو خاصه ده، او نه د چا وسه شته چې د ده كوم يو مخلوق ته روزي وركړي او حاجت يې ورپوره كړي.

ايا ستاسو باطل معبودان دا كولى شي چې كوم يوه ساكښ ته په ځمكه يا په اسمان او بالآخره په هوا او يا درياب كښې روزي وركړي او حاجت يې پوره كړي؟

۵\_ای پیغمبره! کافرانو او مشرکانو \_بلکی ټولو انسانانو ته ووایه چی الله د هغه اقدس ذات دی چی ماته یی د دی خبری امر کړی دی چی زه اولنی هغه سړی وګرځم کوم چی الله څخ ته غاړه ږدي. یا په بل عبارت: ماته یی امر کړی دی چی زه په خپل نبوت باندې د هر چا څخه وړاندې پخپله معتقد جوړ شم.

او دا يې راته هم توصيه کړې ده چې د مشرکانو د ډلې څخه خپل ځان په څنګ وساتم، نو زه په ذکر شوي امر او په ذکره شوې توصيه باندې عمل کوم او د زړه د کومې ورباندې قانع يم، چې تاسو پرې قناعت نه لرئ دا نو ستاسو کار دی.

عله علی پیغمبره! دوی ته په آخر کښې ووایه چې: که بالفرض زه د الله د هدایتونو ته غاړه کښېنږدم او عصیان ترې وکړم، حال دا چې همدا څوزما رب دی او زه یې د نشت څخه شته کړم، نو زه خو د لویي ورځې د عذاب څخه ډارېږم، اما چې تاسو د خپل خالق او رازق څخه نه ډارېږئ او په ناحقه د بوتانو عبادت کوئ نو ناکاره عاقبت به یې همدا تاسو ګالۍ او بس.

ارز المداد الله الله الله الله الله

#### توضيحات

د الله گل رحمت نبي کريم چ په احاديثو کښې ډېر ښه تفسير کړی دی(۱)، ترڅو مونې هم په خپلو منځو کښې يو په بل رحم او زړه سوی وکړو، او ترڅو مونې پوه شو چې الله څل ارحم الراحمين دی، چې په دنيا کښې آن تر هغه وخت پورې د کافر توبه قبلوي چې ترڅو يې سا مرۍ ته نه وي رسېدلې او هم په دنياوي تعذيب کښې عجله نه کوي چې د عاصيانو څخه د توبې چانس فوت نه ئي. لاندې احاديث د مثال په توګه ولولئ:

ب: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چې: «جَعَلَ اللهُ الرُّحْمَةَ مِائَةَ جُزْءَ فَامْسَكَ عِنْدَهُ تِسْعَةُ وَتِسْعِينَ جُزْءًا وَاحِدًا فَمِنْ ذَلِكَ الْجُزْءِ يَتَوَاحَمُ الْخَلْقُ حَتَّى تَرْفَعَ الْفَرَسُ حَافِرَهَا عَنْ وَلَدِهَا خَشْيَةَ وَالْزَلَ فِي الْأَرْضِ جُزْءًا وَاحِدًا فَمِنْ ذَلِكَ الْجُزْءِ يَتَوَاحَمُ الْخَلْقُ حَتَّى تَرْفَعَ الْفَرَسُ حَافِرَهَا عَنْ وَلَدِهَا خَشْيَةَ أَنْ تُصِيبَهُ ﴾ (٢٠ يعني: الله ﷺ خپل رحمت سل برخي كړى دى، نو نهد نوي (٩٩) برخي يې د ځاند سره ساتلي دي، او په ځمكه كښې يې يوه برخه نازله كړې ده، نو د همدغې يوې برخي رحمت (بركت) دى چې مخلوقات يو تربله سره رحم كوي آن تردې چې اسپه د خپل بچي (كوتي) څخه سوم (پښه) پورته كوي د دې ډاره چې هغه ته مصيبت جوړ نه كړي (او كوم اندام يې زخمي نه كړي).

ج: نبي كريم ﷺ به يو اوږده حديث كښى فرمايلي دي چې: «وَأَخُرَ اللهُ تِسْعًا وَتِسْعِينَ رَحْمَةً يَوْحَمُ بِهَا عِبَادَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ» " يعني: او الله ﷺ نهه نوي رحمتونه وروسته كړي دي چې د قيامت په ورځ به پرې په خپلو بند ګانو باندې رحم وكړي.

د: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چې: «لَا تُنْزَعُ الرِّحْمَةُ إِلَّا مِنْ شَقِيٍ» (۵۰ يعني: نه احستل كېږي رحمت (د زړه نرموالي) مكر د بدبخت سړي څخه.

## د 'إلى' كلمه څه معنى؟

٢ ـ كه څه هم په ﴿ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَـٰمَةِ ﴾ كښې د "إلى" د توري دپاره مفسرينو كرامو په دې مقام كښې زښتې ډېرې معناوي كړې دي د الله مګر ډېره به تره معنى يې دا ده چې د "إلى" تورى دلته په

<sup>(</sup>١) صعيع مسلم ج٢ ص٢٥٥\_٢٥٨

<sup>(</sup>٢) صعيح البخاري ج٢ ص١١٢٧

<sup>(</sup>٢) صعيع البخاري ج٢ ص٨٨٧

<sup>(1)</sup> صعبع مسلم ج٢ ص٢٥٥

<sup>(</sup>٥) جامع الترمذي ج٢ ص١٤

اع) دوح المعاني ج٧ ص١٠٥

وادا سمعوا (۱) معنی د ال سره دی، لکه چې په بل ځای کښې ورباندې صراحت شوی دی چې: ﴿ رَبُناۤ إِنَّلَاۤ عَالَمُ اللهِ عَالَمُ اللهِ معتى د أن سرودي المحرود المحرود المحرود المعتى المحتى المحتى المحتى المحتى المحتى المحتى المحتى المحرود المحر الناس بيوم لا ريب بيو ، دا مر على الماس عند الناس بيوم دلته يې دمعنى حاصل داسي ك حساب کتاب به درسره وکړي.

• سوال جواب

٣ \_ كه حُوك وايي چى: الله عَدْ په ﴿ قُل لِمَن مَّا فِي ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ كښى اشاره وكروي ټول مكانيات د الله على ملك دى، او په ﴿ وَلَهُ مَا سَكَنَ فِي ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ ﴾ كښې اشاره كوي چې زا زمانيات د الله الله الله ملک دي. نو پوښتنه دا ده: هر شي چې مکاني وي هغه به ضرور زماني هم ري نو د څه حکمت دپاره يې د مالوقاتو څخه په دوه تعبيرونو سره تعبير وکړ؟

مونږ وايو: لکه څنګه چې د يوه شي په يوه ځاي کښې اوسول او هملته د هغه د احتياجاز بندوبس کول د الله گاه د قدرت يوه نښه ده او د همدغه شي په يوه خاصه زمانه کښې ژوندي ساتل چې نه وړاندې کېږي او نه بېرته کېږي\_ دا د قدرت بله نښه ده؛ نو الله ﷺ په هرې يوې نښې باندې جدا جدا صراحت وكر او خلك يى ورته متوجه كره.

يوه پوښتنه او د هغي جواب

۴\_ که څوک وايي چې: په دې کښې څه حکمت دی چې الله کا د ﴿ مَا سَكَنَ ﴾ په نزول باندې اكتفاء وكره او د مما تَحَرُك كلمه يي نازله نه كړه، ترڅو چې په سكون او حركت دواړو باندې صراحت شوي وي؟

مونږ وايو چې: علماوو کرامو د ذکرې شوې پوښتنې دپاره ډېر جوابونه کړي دي<sup>(۱)</sup>، لاندې جوابونه د مثال په توګه ولولئ:

الف: سکون ځکه خاص کړی شو چې سکون عام دی، د هر حرکت سره سکون ملګری دي د همدي كبله مونږ ځينو حركتونو ته 'سَرِيع' (تېز حركت) وايو او په ځينو باندې د 'بَطِيْء' (ست حرکت نوم ږدو، د دغو دواړو حرکتونو تفاوت خو په بل شي باندې نه دي ولاړ، مګر په دې چې په تېز حرکت کښې وقفې (درېدل) وړې-وړې وي او په سست حرکت کښې لږ څه اوږدې-اوږدې دي<sup>. که</sup> څه هم مونږ دواړه ډوله وقفي نه شو حس کولي ۲۰،

مونږ ته دا جواب خوندور نه ښکاري چې نه متبادر دي او نه عام فهمه دي، بلکې د فلاشفه وو په دقيقو قواعدو باندي ولاړ دی.

ALLEGAR THE THE

" winig year

١١) زاد السير ج٢ ص٩

۲۱) روح المعانی ج۷ ص۱۰۹

اسه و اسکون په معنی د استقرار او ثبوت سره دی، نه په معنی د هغه سکون چې د حرکت مفابل دی، که څه هم ثبوت او استقرار په مکان کښې تحقق مومي نه په زمان کښې، او شپه او ورځ 

دواړه ره پي د يې ځکه چې د يو پلوه مجاز خلاف الاصل دي، بې ضرورته يې التزام د جو . کول ښه نه دي، او د بله پلوه په دې مقام کښې زمان د مکان په مقابل کښې ذکر شوی دی ترڅو وره به در سوی دی مرحو و الله کا که څنګه چې د مکان او مکانیاتو مالک دی همدارنګه د زمان او واحه - منځه کې او د مجازي معني په التزام سره تقابل د منځه ځي.

ج مګر ډېر ښه جواب يې دا دی چې په دې مقام کښې د يو ضد (سکون) په ذکر باندې اکتفاء شوى ده چې بل ضد (حركت) ترى فهمېږي، خلك وايي چې: 'تُعْرَفُ الْأَشْيَاءُ بِأَصْدَادِهَا شيان په خپلو ضدونو سره پېژندل کېږي. د دې نظير په قرآن کريم کښې شته دی چې الله ﷺ فرمايي: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَّبِيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ ﴾ [النحل: ٨١] يعني: أو الله الشاسو دپاره جامي (لباس) پيدا كړى دى چې د ګرمۍ څخه مو ساتي، او هم مو د يخنۍ څخه ساتي چې په دې مقام کښې د "وَتَقِيكُمُ الْبَرْدَ" . جمله ذكره نه شوه ځكه چې مذكوره جمله ﴿ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ ﴾ ورباندې دلالت كوي.

د فَاطِر معنى او يوه قيصه

۵\_د ﴿ فَاطِر ﴾ د كلمي اصلي حرفونه ف، ط، ر دي چې فطر ترې جوړېږي، فطر درز او چاود ته ويل کېږي چې په کلک شي کښې تحقق مومي<sup>۲۱</sup>، لاندې وضاحت ولولئ:

الف: "اِفْطَارُ الصُّوْم" د همدې حرفونو څخه جوړ شوی دی چې د روژې ماتولو معنی ورکوي، ته به وايې چې روژه کلکه او قوي کلا ده او په روژه ماتي سره پکښې درز (چاود) پيدا کېږي (او د منځه ځي). ب: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنفَطَرَتْ ﴾ [الانفطار: ١] يعنى: كله چي اسمان وچوي.

ج: ﴿ هَلْ تُرَىٰ مِن فُطُورٍ ﴾ [الملك: ٣] يعنى: به اسمانونو كښى ستركى واړوه راواړوه، ايا ته پکښې څه درز (چاود) ګورې؟

نو څرنګه چې ذکره شوې معنى په ﴿ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ كښې په ښه ډول سره پيوند نيسي د همدې كېله رئيس المفسرين چه وايي چې زه د قاطر په معنى نه پوهېدم تر هغې چې دوه اعرابيانو ما ته د ېوې څا (کوهي) په باره کښې دعوه راوړه او د استنطاق په جريان کښې يوه اعرابي وويلي چې: دا كوهى زما دى ځكه: «أنا فَطَرْتُهَا. يَقُوْلُ: أَنَا اِبْتَدَأَتُهَا»(٣) يعني: دا كوهى ما رومبى کنودی دی. L. W. Line - King wing .

ند من معدد المراك معين بين تولي الوقع ليدانا له حد

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج١٢ ص١٤٨

<sup>(</sup>۲) مفردات الراغب ص۲۹۶

۲۱، الدر السنشور ج۳ ص۲۵۵

﴿ مِّن يُصْرَفْ عَنْهُ يَوْمَبِنْ فَقَدْ رَحِمَهُ وَذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمُدِينُ ١ وَإِن يَمْسَسُكَ اللَّهِ فَلَا كَاشِفَ لَهُ ۚ إِلَّا هُو ۗ وَإِن يَمْسَسُكَ عِنَيْرِ فَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ وَهُو ٱلْفَارِ فَوْقَ عِبَادِهِ عَ وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْحَنِيرُ ١

[۱۶] هغه څوک چې په دغې ورځې کښې ترې (د عذاب مخ) تاو کړی شي نو يقينًا الله څويړ هغه باندې مهرباني وکړه. او همدا څرګنده کاميابي ده.

[۱۷] او كه تاته الله رد الله عنى كومه سختى درورسوي نو هغى سختى لره هيخ لرى كوونكى نشته مرى همدي (ﷺ) دي راو بس)، او كه څه خير (نعمت) درورسوي نو همدي ﷺ په هر څه باندې قدرت لري ُ [۱۸] او همدې څخه د خپلو بندګانو دپاسه د غلبې خاوند دې (چې د ذلت سره يې مخامخ کولي شي، او همدي څخ د حکمت خاوند (او) د خبرتيا څښتن دي.

وړاندېني ایتونه په دې اشاره تمام شوي وه چې نبي کریم ﷺ هم د عصیان په فرضي صورن کښې د لويې ورځې د عذاب څخه ډارېږي، او په دې ايتونو کښې د همدغه ډار وجه ښودلې شړې ده چې ولې به نه ډارېږي، چې د هغې ورځې د عذاب څخه د نجات لاره همدا يوه ده \_او بس\_چې د الله ﷺ رخم او مهرباني ده.

#### د مطلب خلاصه

۱\_ يعنې: ای پيغمبره! د دې کبله کافرانو ته ووايه چې د عصيان په صورت کښې \_هر ډول عصيان چې وي وړوکي وي او که غټ\_ زه هم د لويې ورځې د عذاب څخه په ډار کښې يم، نو تاسو ته څه مناسب دي چې د شرک او کفر سره د نوموړي عذاب څخه نه ډارېږئ، په دغې ورځ کښې به ټولو خلکو ته عذاب متوجه وي. مګر هغه څوک چې الله ﷺ پرې مهرباني وکړي او د عذاب څخه يې بچ وساتي، نو دغه كسان به د ښكاره او په ډاګه برياليتوب سره مخامخ شي.

٢\_ اي پيغمبره! لکه څنګه چې د لويې ورځې د عذاب څخه يوازې د الله ﷺ مهرباني د بېج پاتې کېدلو دريعه ده او بس، همدارنګه د هغو کسانو دپاره هم د خلاصون بله لاره نشته چې په عذاب باندې هلته او يا دلته مبتلا شي، حتى تاته هم كه كومه سختي ورسېږي د الله ﷺ څخه په غير يې درڅخه هيڅوک نه شي پورت کولي، او که تاته الله کا څه ښېکنې در کړي نو هم هيڅوک يې درڅخه د الله څخ څخه په غير مخ نه شي اړولی او دا ځکه چې الله څخ په هر شي باندې د قدرت څښتن دی، سختۍ او اسانۍ ټولې د ده څخ په واکې کښتوه والي و اسانۍ په واکې د ده څخ په واکې کښتوه و اسانۍ په واکې

اسمهوا (۱) ۲ او همدی څخ په خپلو بندګانو باندې د پوره کاملې سلطې خاوند دی، که څوک د ذلت سره مامخ کوي او که چا ته عزت ورکوي، هر څه کولی شي، مګر د همدې کاملې سلطې سره سره د مخامخ دوي . کمت څښتن هم دی چې ذلت او عزت هر يو ته په مناسب ځای کښې تحقق ورکوي، او هم د هر کمت مباخبره دی چې شکر کوونکي او ناشکران ټول ورته ښه څرګند دي. ښې څخه باخبره دی چې

### توضيحات

١ ـ پوره كاميابي دا ده چې سړى د دوزخ څخه نجات ومومي او جنت ته داخل شي؛ الله الله الله نرمايي جي: ﴿ فَمَن زُحْزِحَ عَنِ ٱلنَّارِ وَأَدْخِلَ ٱلْجَنَّةُ فَقَدْ فَازَ ﴾ [آل عمران: ١٨٥] يعني: نو هر چا ته در دورخ کو خده نجات ورکړی شي او جنت ته داخل کړی شي، نو یقینا هغه کامیاب دی. د اور دورې څخه نجات او جنت ته داځليدل سره يو تربله نه بليدونکي دي، چا ته چې د نيامت په ورځ د دوزخ څخه نجات ورکړی شي نو هغه به ضرور بالآخره جنت ته داخلېږي، مګر بوازې د دوزخ څخه نجات که په انفرادي توګه ملحوظ کړی شي نو دا هم څرګنده کاميابي ده. د ښه رضاحت دپاره لاندې حديث ولولئ:

کله چې عمر الفاروق ﷺ سخت زخمي کړې شو او دا خبره يقيني شوه چې د دې زخم څخه جوړېدونکي نه دي، نو حاضرينو هر يوه د ده د ډاډينې دپاره څه ناڅه خبرې ورواورولي، حتي چي يوه خوان وويلي چې: اي خليفه! خوشاله اوسه، د مخې دې رڼا ده چې د نبي کريم رهم مخلص انډيوال ري او په مسلمانېدلو کښي قدامت لري، لکه چې تاته پخپله معلومه ده، او بالآخره په خپل خلافت کښې دې عدل وکړ او دا دي اوس دې شهادت په برخه کېږي.

نُو الفَّارُوقَ ﴿ وَوِيلَى حِي: «وَدِدْتُ أَنُّ ذَلِكَ كَفَافًا لَا عَلَيُّ وَلَا لِي» (١) يعني: زه دا خوښوم چي ذكر شوي ټول شيان زما د پاره د عذاب د مخنيوي په هکله يو برابر شي، چې نه راته عذاب جوړ شي او ندراته اضافه گټه ورسوي.

خير او شر دواړه د الله ﷺ په واک کښې دي

٢\_ ذكره شوې موضوع نبي كريم ﷺ په يوه اوږده حديث كښې ډېره ښه تفسيره كړې ده چې: «وَاعْلَمْ أَنَّ الْأُمَّةَ لَوْ اجْتَمَعَتْ عَلَى أَنْ يَلْفَعُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَلْفَعُوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللَّهُ لَكَ وَإِنْ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَضُرُّوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللهُ عَلَيْكَ رُفِعَتِ الْأَقْلَامُ وَجَفْتِ الصَّحُفُ»(١٠) يعني: أو بوه شدا کد ټول اُمت (ټول مخلوق) راټول شي چې تاته د يو شي گڼه ورسوي، نو گڼه به درته ونه شي رسولي ماکر هغه چې الله درته ليکلي وي، او که ټول په دې اتفاق وکړي چې تاته په يو شي باندې ضرر ورسوي، نو ضرر به درته ونه شي رسولي مگر هغه چې الله څخ درباندې ليکلي وي راو دا ځکه چې قلمونه پورته شوي دي او کاغذونه وچ شوي دي (تقدير نه بدلېږي).

161-171

الم صعبع البغاري ج ١. ص ٥٢٢ (٢) جامع الترمذي ج٢ ص٧٨

### قَهْر څه معنی؟

٣\_ د ﴿ ٱلْقَاهِرُ ﴾ كلمه د قَهْر څخه اخستله شوې ده، د قَهْر په مفهوم كښې دوه جزونه پراته رې چې يو جزء يې غلبه ده، او بل جزء يې ذلت وركول دي. هو اكله -كله په يوازې غلبې او يا يوازې ذلز وركولو كښې هم استعمالېږي (۱۰).

نو په دې مقام کښې يې د معنی حاصل داسې کېږي چې: ای مشرکانو! تاسو د الله څخ څخنې باطلو معبودانو څخه په کوم دليل د خير تمه کوئ، حال دا چې هر څه د الله څخ په واک اختيار کېږ دي او همدی څخ په خپلو مخلوقاتو باندې پوره قاهريت لري او هيڅوک د ده څخ د ارادې څخه په غير د خير په ورکړه کښې او د شر په مخنيوي کښې څه توان نه لري؛ ايا مقهور د قاهر په مقابل کښې څه کولی شي؟

﴿ قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبَرُ شَهَدَةً قُلِ اللهُ شَهِيدٌ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَأُوحِيَ إِلَى هَدَا الفُرْءَانُ
إِلْنَذِرَكُم بِهِ - وَمَنْ بَلَغَ أَبِنَكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَ مَعَ اللهِ ءَالِهَةً أُخْرَى قُل لا أَشْهَدُ قُلُ إِلَّا أَشْهَدُ قُلُ إِلَيْ اللهِ وَاللهِ وَمِنْ وَاللهِ وَمِنْ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللّهُ وَاللهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَال

[۱۹] (ای پیغمبره ا مشرکانو ته) ووایه چې: کوم شی د شهادت د حیثه ډېر لوی دی؟ (بیا ورته) ووایه چې: الله ﷺ (د شهادت د حیثه ډېر لوی دی)، (بیا ورته ووایه چې: همدا لوی شاهد) زما ترمنځ او ستاسو ترمنځ شاهدي ورکوونکی دی (چې زه په رښتیا را استولی شوی یم).

او دغه قرآن (چې تاسو يې د مقابلې څخه عاجز ياست) راته د دې دپاره وحې کړي شوي دي چې هم پرې تاسو وډار کړم او هم هغه څوک چې دا (قرآن کريم) ورته ورسېږي (هرڅوک چې وي او په هر ځاي او هره زمانه کښې چې وي).

راو بيا ترې دا پوښتنه وکړه چې ايا يقينًا تاسو پخپله شهادت ورکوئ چې بې شکه د الله گاسره نور معبودان (په عبادت کښې شريکان) شته دي؟ (بل شاهد خو نه لرئ؟)

ربيا ورته) ووايه چې: زه خو (دارنګه) شاهدي نه وايم. (ورته) ووايه چې: (زه خو داسې شاهدې وايم چې) بې شکه الله څخ يو معبود دی (او هيڅ شريک نه لري)، او (دا هم ورته ووايه چې) يقينًا زه د هغه شي څخه بېزار يم چې تاسو يې (ورسره) شريکوئ

[۲۰] کوم کسان چې مونږ هغوی ته کتاب ورکړی دی، هغوی دا (پیغمبر) داسې پېژني لکه څنګه چې خپل زامن پېژني، (مګر د ذکر شوي اثبات سره سره) کوم کسان چې هغوی خپل ځانونه

١١) مقردات الراغب ص٢٢٩

وادا انگلام (۱) د نادان کښې اچولي دي نو هغوی چې دي ايمان نه راوړي (ته به وايې چې دوی ته هيڅ ثبوت نه دی رراندی شوی).

#### أرتباط

په وړاندېنيو ايتونو کښې د الله څخ په وحدانيت باندې په مخلوقاتو سره استدلال قائم کړي شوي وه ۱۶ به کریم نخرسالت د الله گذیه شهادت سره په اثبات رسولی شوی دی.

### شان نزول

د ذكر شوو ايتونو په شان نزول كښې متعدد روايتونه شته دي، لاندې څو مثالونه يې ولولى: ۱\_ د مکې مشرکانو يوه ورځ نبي کريم ﷺ مخاطب کړ چې ستا د رسالت په باره کښې مونږ د یهودو او نصاراوو څخه پوښتنه وکړه، هغوی عقیده څرګنده کړه چې ستا یادونه ورسره نشته، نو عَارِنَا مَنْ يَشْهَدُ لَكَ أَنَّكَ رَسُولٌ كَمَا تَزْعُمُ "(١) مونر ته راوښايه چې هغه څوک دی چې ستا دپاره شاهدي ورکړي چې بې شکه ته استولي شوی يي لکه چې ته محومان کوي.

٢\_ كله چې په تبرو شوو ايتونو كښې مشركانو ته واوروله شوه چې ځير او شر ټول د الله على په اختیار کښی دی، نو هغوی وویلی چې په دې خبره باندې به نو څوک شاهدي ورکړي، ۲٪.

٣\_ د عبد الله بن عباس رضيعه څخه روايت دي چې: درې كسان مشركان نبي كريم رخته ورغله چې: ايا ته نه پوهېږي چې الله ﷺ په عبادت کښي شريکان لري(۲۰٪.

څه لرې نه ده چې ذکر شوي ټول واقعات به پېښ شوي وي او په ايتونو کښې د ټولو جوابونه شته دى. برسېره په دې، سلفو صالحينو په مصداقاتو باندې هم د شان نزولونو اطلاق کاوه ۳۰٠٠.

#### د مطلب خلاصه

١\_ يعنى: اى پيغمبره! مشركان خو ستا څخه د الله ١٠ په وحدانيت او ستا په رسالت او بالآخره د قرآن کریم په حقانیت کښې د شاهد مطالبه کوي، نو د دوی څخه د جواب ورکولو څخه وړاندې پوښتنه وکړه چې د ټولو شاهدانو لوي شاهد څوک دي چې په حقيقي مغناوو سره شهادت ورکوي، نه يې په شهادت کښې د دروغو او نه د خطاکېدلو او بالآخره نه د سهوې او نه د طرفدارۍ احتمال شته؟ بيا نو سمدستي پخپله جواب ورکړه چې: د ټولو څخه لوی شاهد الله ﷺ دی. د مشرکانو جواب ته انتظار مه کوه ځکه چې همدا جواب د دوی په نزد هم واقعیت لري.

THE RESERVE WITH STREET

١١) اسباب النزول للواحدي ص١٤٢

<sup>(</sup>٢) البعر المعيط ج۴ ص4۵۸

۲۱) روح المعاني ج۷ ص۱۱۷

<sup>(</sup>۴) تفسير القاسمي ج١ ص٢٧؛ تفسير العناد ج١ ص٤٤٢.

ا سمعوا (۷) بيا مشركانو ته ووايه چې: زما او ستاسو ترمنځه همدا لوى شاهد (الله ﷺ) شهادت وركوي چې ذكري شوى در بواره خبري حقيقت لري.

نو په جواب کښې دوی مخاطب کړه چې: دلیل یې همدغه قرآن کریم دی چې د یوې خوا څخه خپړ حقانيت په اثبات رسوي او د بلې خوا زما په رسالت او د الله ﷺ په وحدانيت باندې لارښوونه کوي که تاسو دا دليل نه منئ نو ولي د قرآن کريم مقابله نه شئ کولي، چې د دې قرآن د سورتونو به شان نه يو سورت جوړولي شي او نه يې د ايتونو په شان څه ايتونه جوړولي شي که څه هم د ټولي دنيا فصيحان او بليغان د ځانونو سره ملګري کړئ.

٣\_ په دې باندې علاوه ورته ووايه چې کله د قرآن کريم حقانيت په اثبات ورسېد او لوي شاهد (الله على) پرې شهادت ورکړ، نو تاسو په دې باندې پوه شئ چې دا قرآن کريم د سات تېرۍ دپاره نه دى نازل شوى، بلكى د دې دپاره نازل شوى دى چې زه پرې تاسو او هغه خلک د الله عداب څخه وډار کړم کوم چې د قيامت تر ورځې پورې په هر ځای او په هر جنسيت سره په دنيا کښې موجود دي او يا به موجود کړي شي.

او هم د دې دپاره يې نزول موندلي دي چې ايمان راوړونکو ته د جنتونو او د الله ﷺ د رضايت زيري او بشارت وركړم.

۴\_ ای مشرکانو! اوس نو تاسو ووایاست چې تاسو په خپلو شرکیاتو باندې څه دلیل لرئ، او هغه کوم شاهد دی چی ستاسو دپاره شهادت ورکړی؟

کله چې مشرکان په جواب کښې ساکت پاتني شوه او سرونه يې ښکته کړه، نو د دوي څخه بيا پوښتنه وکړه چې: ايا تاسو د خپلو ځانونو دپاره په خپله شاهدي ورکوئ چې د الله څخ سره نور معبودان هم شریکان دی؟

ایا تاسو د خپلو ځانونو څخه په غیر په ځمکو او یا اسمانونو کښې کوم یو بل وړوکي شاهد موندلی شئ چی ستاسو د مزخرفاتو تائید او تصدیق و کړی؟

ایا د خپلې مدعی دپاره پخپله د مدعي شهادت د منلو وړ دی؟

۵\_ ای پیغمبره! مشرکان خو ستا څخه تمه لري چې ته به د دوی په شرکیاتو باندې شهادت ورکړي او يا به اقلا ورته په برخه قائل شي او معجوني دين به ورسره جوړ کړي.

خو دغه تمه يې هم ورغوڅه کړه او ورته ووايه چې زه خو په باطلو او شرکياتو باندې شهادت نه ورکوم بلکي رد يي کوم.

ورته ووايه چې: زه خو داسې شاهدي وايم لکه څنګه چې لوي شاهد (الله ﷺ) شاهدي وايي، هغه دا چې بې شکه الله را يوازې او يوازې په حقه معبود دى او هيڅوک او هيڅ شي ورسره په عبادت كښى څه برخه نه لري.

دا هم ورته ووايه چې اى مشركانو! علاوه په دې چې زه په شركياتو باندې شاهدي نه وايم،

واداسمو او ستاسو د بوتانو او معبودانو څخه خپله بېزاري هم اعلانوم.

ا در ای پیغمبره! مشرکانو ته دا هم ووایه: کوم اهل الکتاب چې هغوی د خپل کتاب په غوښتنه

باندې ولاړ دي هغوی هم د لوی شاهد (الله ﷺ) په شان شاهدي ورکوي، د شرکیاتو څخه ځانونه ساني او قرآن کريم ورته حق کتاب ښکاري او د حقائقو څخه سترګې نه پټوي.

ي و در د دوايه چې: ذكر شوي اهل الكتاب خو د الله رهخ پيغمبر (چې زه يم) داسې پېژني لكه څنګه چې خپل زامن پېژني، د همدې کبله پرې ايمان راوړي.

یا په بل عبارت: ما خو ټول اهل الکتاب ښه پوره پېژني، مګر دا بېله خبره ده چې د دوی عنادیان راباندی ایمان نه راوړي او کله چې ترې تاسو زما په باره کښې پوښتند وکړی نو هغوی زما د سابقه ذکر څخه انکار کوي چې مونږ يې نه پېژنو، که نه نو تاسو د اهل الکتابو د منصفانو (لکه عبد الله بن سلام، څخه پوښتنه وکړئ چې هغه درته څه وايي.

٧\_ ای پیغمبره! که ته هر څومره دلایل وړاندې کړې، نو چا چې خپل ځان خوار کړی دی او په لوي تاوان کښې يې په قصدي توګه اچولي دي، هغوي ايمان نه راوړي او وجه يې صرف عناد دي او بس، نه د دلايلو كمښت او نقصان.

#### توضيحات

١\_ ځينې علماء كرام وايي چې: دا پوښتند چې ﴿ أَيُّ شِّيءٍ أَكْبَرُ شَهَدَةً ﴾ جواب ته اړتيا ند لري، بلكي مطلب پكښې دا دى چې مشركان د شهادت قوت ته متوجه شي‹١،، او دا جمله ﴿ قُلِ ٱللَّهُ شَهِدٌ بَنِي وَيَيْنَكُمْ ﴾ د ذكر شوي مطلب دپاره بيان واقع شوى ده، ځكه چې د اجمال څخه وروسته تفصيل په ذهن كښى ډېر ښه ځاى نيسى، نو په دې تقدير په ﴿ قُلِ ٱلله ﴾ باندې وقف نشته.

اما اکثره مفسرين کرام وايي چې: په ﴿ قُلِ آلله ﴾ باندې وقف شته دی چې د ذکرې شوې پوښتنې دپاره جواب واقع شوي دي او د ﴿ شَهِيدٌ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ ﴾ جمله د مبتدأ (هُوَ) په تقدير سره د استيناف په توګه دوهمه جمله ده<sup>۲۱</sup>.

نو د معنى حاصل يې داسې كېږي چې: اى پيغمبره! اول د مشركانو څخه پوښتنه وكړه چې: ايا دېر لوي شاهد پېژني؟ بيا پخپله دوي ته لوي شاهد وروپېژنه او ورته ووايه چې: لوي شاهد الله ﷺ دي، بيا نو د مشركانو اصلي غوښتنې ته جواب وركړه چې همدغه لوي شاهد زما شاهد دي. د مقام په لحاظ سره همدا جواب خوندور ښکاري.

د الله ﷺ د شهادت ډولونه

٢\_ الله ﷺ په خپـل وحدانيت او د نبـي كريم ﷺ پـه رسالـت بانـدې په لانـدې ډولـونـو سـره شهادت وركوي:

the state of the s

<sup>(</sup>١) تنسير القاسعي ج۶ صُ ٢٨٠ (٢) تغسير الكشاف ج٢ ص١١

الف: به إخبار سره شهادت، لكه چي فرمايي: ﴿ شَهِدَ ٱللَّهُ أُنَّهُۥ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ﴾ [آل عمران:١٨] الله ﷺ په دې خبره باندې شاهدي ورکوي چې يقينًا شان دا دي چې په حقه باندې هيڅ معبود نشته مكر همدى الله دى. أو فرمايي چى: ﴿ تُحَمَّدُ رَّسُولُ ٱللَّهِ ﴾ [الفتح: ٢٩] يعنى: محمد الله والله لېږلي شوی دی.

ب: بدكونيد دلايلو سره، لكد چي فرمايي: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَنتِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِي أَنفُسِمْ ﴾ [فصلن ۵۳] یعنی: ژر دی چی دوی ته به خپل دلایل د دنیا په اطرافو او ددوی په خپلو نفسونو کښی وروښايو، او هم په معجزاتو سره، چې د ټولو څخه لويه معجزه قرآن کريم دي.

ج: په بشري فطرت سره، لکه چې د عالم الذر واقعه ورباندې دلالت کوي چې ټولو انسانانويي په ربوبيت باندې اقرار کړی دی.

د: په پخوانيو كتابونو سره، چې تر اوسه پورې هم په تورات او انجيل كښې د نبي كريم ره رسالت دلايل موندلي کېږي چې د تحريفاتو سره سوچه د منځه نه دي تللي.

# د نبي کريم ﷺ رسالت عام دی

٣\_د ايت شريف د دې جملي ﴿ لِأُنذِرَكُم بِهِ - وَمَّنْ بَلَغَ ﴾ څخه په صراحت سره څرګندېږي چي د نبي کريم چ رسالت د ټولي دنيا عربو او عجمو او حتى پيريانو ته هم د قيامت د ورځي پورې شامل دى، ځکه چې په دغو ټولو باندې د ﴿ وَمَنْ بَلّغَ ﴾ ټکي صادقېږي. يعني: ماته د دې دپاره وحي کړه شوي ده چې هغه ټول مخلوقات د الله گله د عذابه وډار کړم چې زما وحي ورته ورسېږي، که څه هم زما د وفات څخه وروسته وي.

په همدې مضمون باندې دا ايت شريف دلالت كوي چې: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِي نَزُّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ-لِيَكُونَ لِلْعَلْمِينَ نَذِيرًا ﴾ [الفرقان: ١] يعني: هغه اقدس ذات ډېر بركتناك دى چې په خپل بنده باندې يې د دې دپاره فرقان رقرآن نازل کړي دي چې د ټولو عالمونو دپاره ډاروونکي جوړ شي.

اما د پيريانو په باره كښې د سُورَةُ الجِن څخه علاوه لاندې څو احاديث هم ولولئ:

الف: نبى كريم ﷺ به يوه اوږده حديث كښى فرمايي چى: «إنَّ بالْمَدِينَةِ جِنَّا قَدْ أَسْلَمُوا» (١) يعني: يقينًا په مدينه منوره كښې ځينې پيريان شته چې مسلمانان شوي دي.

ب: نبي کريم ﷺ فرمايلي دي چې د خرو په لډوګانو او هم په هډوکو باندې استنجاء مه کوئ «فَإِنَّهُ زَادُ إِخْوَانِكُمْ مِنَ الْجِنِّ»(٢) حُكه چې دا ستاسو د پيريانو وروڼو توښه ده. يعني لډوګان يې د څارويو توښه ده او په هډوکو باندې پخپله دوی ته غوښه شنه کېږي. Laboratory.

The Things I no the

117 m 425 m 4 m

<sup>(</sup>١) صعيع مسلم ج٢ ص ٢٣٥؛ موطأ الإمام مالك ص ٥: ٩

- 15 - " by 1.1."

اسهه ۱۱ اسه ۱۱ مومنانو د وروڼو لقب ورکړی شوی دی، لکه چې الله څخ فرمايي: ﴿ إِنَّمَا نو المحمد المحم

وبنون در در در در در کبله به نبي کريم گرته د پيريانو وفدونه (جرګې) ورتللې او د احکامو د زده کولو ج د مسلم . څخه وروسته به بېرته خپلو قومونو ته ورستنېدلې، لکه چې عبد الله بن مسعود چه په يوه اوږده کی ورد حدیث کښی وایي: «قَدِمَ وَفُدُ الْجِنِ عَلَى النّبِي ﷺ» (۲) نبي کريم ﷺ ته د پیریانو وفد (جرګه) راغله.

سوال جواب

۴ که څوک وايي چې: نبي کريم ﷺ لکه چې نذير (داروونکي) دي همدارنګه بشير (زيري ورکوونکی) هم دی، نو د څه حکمت په بنا په دې مقام کښې يوازې ﴿ لِأُنذِرَكُم ﴾ په کلمه باندې

مونږ وايو چې:

الف: مونود [الأنعام: ١٣] ايت لاندې ليكلي دي چې په عربي ژبه بلكې په قرآن كريم كښي كله-کله د یوه ضد په ذکر سره د بل ضد د ذکر څخه صرف نظر کېږي، ځکه چې مر شی په خپل ضد باندې دلالت کوي؛ نو د نَلْرير ذکر په بَشير باندې هم دلالت کوي.

D = - 17 - 17 -

ب: په دې مقام کښې مشرکانو ته مستقيمًا خطاب متوجه دی، نو د دوی د حال سره يوازې د ندير د کلمي ذکر ښه مناسب وه. 🍱

اهل الكتابو نبي كريم إ پېژاند

۵\_ په دې باره کښې چې د وخت اهل الکتابو نبي کريم ﷺ د خپلو زامنو په شان پېژاند\_ موني د [البقرة: ۱۴۶] ايت لاندې د الله على په توفيق پوره بحث کړې دی چې بيا ليکلو ته يې اړتيا نه ګورو. مګر دومره ورباندې اضاف کوو چې په دې مقام کښې مفسرينو کرامو د ﴿ يَعْرِفُونَه ﴾ د ضمير مرجع توحيد يا قرآن كريم هم ښودلى ده (۲۰) نو په دې تقدير به يې معنى داسې شي چې: اهل الكتاب د الله الله الله وحدانيت او د قرآن كريم حقانيت د خپلو زامنو په شان پېژني.

مګر مونږ ته دغه دواړه احتماله د تشبيه په اعتبار سره خوندور نه برېښي، برسېره په دي، د نبي كريم ﷺ د پېژندنې سره د الله ﷺ د وحدانيت او د قرآن كريم د حقانيت پيژندنې لازمي دي، نو حاجت نشته چې په تشبيه كښي ښه مناسبه وجه پرېږدو او لر څه لرې وجه واخلو

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِعَايَنتِهِۦ ۚ إِنَّهُ، لَا يُفْلِحُ ٱلظَّلِمُونَ ٢

وَيُوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُواْ أَيْنَ شُرَكَآؤُكُمُ ٱلَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ٢

<sup>(</sup>١) سنز ابي داوُد ج١ ص٦ (٢) المعرر الوجيز ج۶ ص٢٢

ثُمَّ لَمْ تَكُن فِتَنَتُهُمْ إِلَّا أَن قَالُوا وَٱللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ٢ أَنظُرْ كَيْفَ كَذَبُوا عَلَمْ أَنفُسِهِمْ وضل عَنهم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ٢٠٠

[۲۱] او د هغه چا څخه ډېر زيات ظالم څوک دي چې په الله څخ باندې دروغ تړي او يا يې ايتونو ته د درغو نسبت کوي. يقينًا شان دا دي چې ظالمان فلاح (خلاصون او کاميابي) نه شي موندلي (نو ډېر ظالم به يي څنګه مونده کړي؟).

[۲۲] او داسې ورځ (ورياده کړه) چې دوي ټول مونږ راغونډ کړو (او) بيا هغو کسانو ته ووايو چې هغوي شريکان درولي دي چې چرته دي ستاسو هغه شريکان چې (په دنيا کښې به) تاسو پري محومان كاوه؟.

[۲۳] بيا به نو د دوى (د بوتانو سره) محبت نه وي مگر دا چې وبه وايي چې: په الله د باندي، چې زمونږ رب دي قسم کوو چې مونږ (په دنيا کښي) مشرکان نه وو.

[۲۴] وګوره (ای پیغمبره!) چې څنګه په خپلو ځانونو باندې دروغ وايي (چې مونږ مشرکان نه وو) او روګوره چې هغه شيان ترې رڅنګه ورک رتالاترغه ) شوه چې دوي به يې دروغ تړل.

د وړاندېنيو ايتونو مضمون دا وه چې نبي کريم ﷺ د مشرکانو پوښتنه جوابه کړه، اما مشرکان د نبي کريم ﷺ د پوښتنې جواب کښې پړه پاتې شوه او خپل شرکيات يې په اثبات ونه شو رسولي. په دې ایتونو کښي د دغو عنادیانو حال بیان شوي دي.

#### شان نزول

からまくすべきことといっまり يوه ورځې د النضر په نوم يوه غټ مشرک نبي کريم ر ته وويلې چې: د قيامت په ورځ به لات او عُزى (دوه بوتان) زما شفاعت وكړي، نو ذكر شوي ايتونه نازل كړى شوه (١٠).

### د مطلب خلاصه

۱\_ يعني: كله چې مشركانو خپل شركيات په اثبات ونه شو رسولي او بلكې بطلان يې په ډېره واضحه طريقه باندې ښه څرګند شو، نو اوس که د هر منصف سړي څخه پوښتنه وکړي شي چې: د هغه ظالم څخه بل زيات ظالم څوک دي چې په بل چا نه بلکې په الله ﷺ باندې دروغ تړي چې الله ﷺ د بوتانو شفاعت قبلوي او يا ورسره په عبادت كښي اشتراك لري؟ او يا د هغه ظالم څخه چې د الله ﴿ ایتونو ته د دروغو نسبت کوي او وايي چې دا نبي کريم ١٥ د ځانه جوړ کړي دي؟ او بالآخره د هغه ظالم څخه چې د ذکرو شوو دواړو جنايتونو مرتکب شي چې هم په الله کې باندې دروغ وتړي او هم يي پيغمبر ﷺ ته د كاذب لقب وركړي، ډېر زيات ظالم څوك دي؟.

I have been strained

الانعام (۱) نوهر انصافدار سړی به ووايي چې د ذکر شوي ظالم څخه بل غټ ظالم نشته، نو معلومه شوه چې نوهرانست. منرکان غټ-غټ ظالمان دي، او دا خو يقيني ده چې وړوکي ظالم نه په دنيا کښې کاميابي موندلي منرکان غه سه در در کښې خپل مطلب ته رسېدلی شي، نوغټ ظالم به څنګه مطلب ته ورسېږي. ځې او نه په آخرت کښې خپل مطلب ته رسېدلی شي، نوغټ ظالم به څنګه مطلب ته ورسېږي. ۲ ای پیغمبره! اوس نو خلکو ته د مشرکانو اخروي حالت بیان کړه چې په نن او سبا کښې د

دوی د تخجیل دپاره پوښتنه وکړو چې: ای مشرکانوا نن ورځ ستاسو معبودان چرته دي چې ترڅو دوی د محمد د شفاعت او یا په زور سره خلاص کړي، کوم معبودان چې تاسو به هغوی ته د

نو ټول مشرکان به د ذکرې شوې پوښتنې په جواب کښې هيڅ ونه ويلي شي بې د دې څخه چې د خېلو شرکياتو څخه به انکار وکړي چې مونږ په الله رښخ باندې (چې زمونږ حقيقي رب دي) قسم کوو چې مونږ په دنيا کښې مشرکان نه وو ، او ټول ژوند مو د موحدينو په صفت تېر کړی دی.

۳ نو وګوره ای پیغمبره! او یا ای انصافداره! مشرکان څنګه په خپلو ځانونو باندې دروغ تړي او وايي چې مونږ مشرکان نه وو ، او هم وګوره چې د دوی څخه خپل باطل معبودان څنګه تالا ترغه نوه چې هيڅ په ښه باندې يې ورنغله، بلکې په داسې موقع کښې ترې ورک شوه چې دوي ورته زښت ډېر په تمه وه چې هلته به يې په درد باندې دوا شي.

# وتوضيحات ١١١١ القبدال ويوري و ١١١ القبدال

١\_ لكه څنګه چې مشركان په الله ﷺ باندې دروغ تړي او باطل معبودان ورسره په عبادت كښې شريكان ګڼي او يا ملائك د بنات الله په نامه يادوي او بالآخره نبي كريم ﷺ د ساخر او جادوګر په نامه بلي، همدارنګه يهود او نصارا هم مفتريان دي چې عُزير ﷺ او هم عيسبي ﷺ هر يوه ته د ابن الله لقب وركوي او د نبي كريم على صفاتو او خپلو اسماني كتابونو ته تحريف وركوي؛ لنهه دا چي د ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ ﴾ كلمه به ټولو كافرانو باندې صادقېږي.

#### **سُوال جواب،** در المان المرافظ من المان ا

٧ ـ كه څوك وايي چې: مشركانو خو پاطل معبودان د خپلو ځانونو سره شريك نه ګڼل، نو په كوم لحاظ يى دوى ته اضافت وكړى شو چى: ﴿ أَيْنَ شُرَكَآؤُكُمُ ﴾ ستاسو شريكان چرته دي؟ مونږ وايو چې: په اضافت کښې دا ضرور نه ده چې مضاف دې په مضاف اليه بورې ځانګړی وي، بلكي كلد كلد په ډېر ادنى ارتباط سره هم تحقق مومي، لكه چې كرايي كښ سړي ته هم خلك والي چې هندا د کانك ودارك دا ستا دوكان او ستا كور دى. په دې مقام کښې ادنی ارتباط دا هې پېښې الطلام د ان خو فقط کافرانو شریکان جوړ کړي دي،

وږدا سمعوا (۱) که نه نو دوی خو د الله ﷺ د مخلوقاتو څخه دي. همدې مطلب ته د ﴿ ٱلَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾ كلمان اشاره کوي.

# يوه پوښتنه او د هغې جواب

٣\_ كه څوك وايي چې: د ﴿ أَيْنَ شُرَكَآ وُكُمُ ﴾ (يعني اى كافرانو! ستاسو شفاعتګر چرته دي؟) څغ معلومېږي چې د مشركانو څخه به خپل معبودان غائب وي، حال دا چې الله د قيامت ورځي حال داسى بيانوي: ﴿ ٱحْسُرُواْ ٱلَّذِينَ ظَامَواْ وَأَزْوَا جَهُمْ وَمَا كَانُواْ يَعْبُدُونَ ﴾ [الصافات: ٢٢] يعني: ملاثكون به امر ورکړي شي چې ظالمان او د دوي انډيوالان (شيطانان) او هم هغه شيان چې په دنيا کښي ب يې هغوي عبادت کاوه، دا ټول سره يو ځاي حشر کړي (چې ټول سره ګوري راګوري)؟ مونږ وايو چې: که څه هم علماوو کرامو ذکرې شوې پوښتنې ته ډېر جوابونه کړي دي(۱، مې

مونږ ته هغه جواب په زړه پوري ښکاري کوم چې پخپله د ﴿ شُرِّکَآؤُکُم ﴾ د کلمې څخه څرګندېږي. هغه دا چې: په دغې ورځ کښې په د دوي باطل معبودان په واک او اختيار کښې د برخوالو په صفت وجود ونه لري، لکه چې دوي ورته تمه درلوده، نو که د يوه مخلوق په حيث د دوي سره حضور ولري څه منافي خبره نه ده.

#### فتند څه معني؟

۴\_که څه هم مونږ د [البقرة: ۱۹۱] ايت لاندې د "فِتْنَه" د کلمې تحليل او متعددې معناوي ليکلي دي، مګر په دې مقام کښې علماوو کرامو ذکره شوې کلمه په لاندې معناوو باندې تفسيره کړې ده: الف: په اختبار (امتحان) سره ۲۰، يعني: د مشركانو د دنياوي ازمېښت نتيجه به دا شي چې په آخرت کښې په د خپلو معبودانو څخه په قسم سره انکار وکړي.

ب: په کفر سره ۱۳، يعنې: د دوی د کفر عاقبت به بل شي نه شي بې د دې چې په قسم سره به ترې

ج: په کلام سره <sup>(۴)</sup>، يعني: مشرکان به د دې پوښتنې په جواب کښې (چې ستاسو بوتانو نن ورځ چرته دي بل جواب ونه شي ويلي بي د دې چې د عبادت څخه به يې منكران جوړ شي.

د : په معذرت سره (۵)، يعني: په دغې ورځ کښې په مشرکان نه معذرت وړاندې کړی شي او نه به په خپلو شرکیاتو باندې څه د حجت پرده واچولی شي بې د دې چې انکار ته اقدام وکړي.

his it be the the past by the trible is a strong in the

Tropo mil o'll sugget of and applying it house

<sup>(</sup>١) روح المعاني ج٧ ص١٢١

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ج٤ ص ٢٠١

۲۱) تفسير الفاسعي ج۶ ص ۴۹۰

اع) زاد المسير ج٣ ص١٤

۵) تغسير البغري ج۲ ص ۹۰؛ الدر المنثور ج۲ ص ۲۵۸ Downloded from: bawarketabtoon.com

الأنعام (۱)

الأن د دی درولی. مخشریک نه دی درولی.

غښيات کې څه هم ذکرې شوې ټولې معناوې سره يو تربله منافات نه لري، کيدې شي چې ټولې مرادې ري کي مونږ ته وروستنۍ معنی ډېر په زړه پورې ښکاري چې د ﴿ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ ٱلْأَسْبَابُ ﴾ کړې شي ، دې د پيوستون ټول سببونه به پرې کړی شي او (البقرة: ۱۶۶) ايت څخه هم اشارهٔ څرګندېږي، چې د پيوستون ټول سببونه به پرې کړی شي او محبت به په دښمنۍ بدل شي.

#### سوال جواب

٥\_ که څوک وايي چې: ايا په دغې ورځې کښې مشرکان نه پوهېږي چې دروغ څه ګټه نه شي رسولي، چې د بوتانو د عبادت څخه انکار ته لاس اچوي؟

ري اور اور که څه هم ځينو مفسرينو کرامو<sup>۲۱)</sup> په ذکر شوي سوال کښې ډېر اوږد بحث کړی دی، مگر ډېر ښه په زړه پورې جواب يې دا دی چې: په دغې ورځ کښې په مشرکان د ډېر دهشت لاندې راشي او څه چې په خوله ورځي هغه به وايي، که څه هم د دوی يقين وي چې څه ګټه نه شي رسولي. خلک وايي چې اوبو وړي هر بوټي ته لاس اچوي.

د همدې کبله دوي مرګ غواړي او ښه پوهېږي چې مرګ نشته، الله ﷺ د دوزخيانو د خولو څخه حكايت كوي چي: ﴿ وَنَادَوْا يَنْمَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ قَالَ إِنَّكُر مَّكِئُونَ ﴾ [الزخرف:٧٧] يعني: او دوی (دوزخیان) به اوازونه کوي چې ای مالکه (د دوزخ خازنه)! ضرور دې په مونږ باندې ستا رب د مرك فيصله وكړي، هغه به ورته ووايي چې يقينًا تاسو (دلته) ټالېدونكي ياست (مرك نشته). ﴿ وَمِنْهُم مِّن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ وَجَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهِمْ وَقُراً وَإِن يَرَوْا كُلَّ ءَايَةٍ لا يُؤْمِنُوا بِهَا حَتَّى إِذَا جَآءُوكَ مُجَدِلُونَكَ يَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَنذَآ إِلَّا أَسْنطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ١ وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَنْتُوْنَ عَنْهُ ۖ وَإِن يُهْلِكُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ

## وَمَا يَشْغُرُونَ ۞ ﴾

[۲۵] او د دوی (مشرکانو) څخه ځینې هغه کسان دي چې تاته رای پیغمبره! د اعتراض په غرض) غوږ نیسي او مونږ د دوی په زړونو باندې (د دې خبرې څخه) پردې ګرڅولې (اچولې) دي چې په قرآن کريم باندې (د زړه د کومې) پوه شي، او د دوی په غوږو باندې مو دروندوالي (اچولي دي).

the shift officers

I have the

١١) المعرر الوجيز ج۶ ص٢٥

۱ سمعوا (۲) او رد همدې کبله) که دوی هره يوه معجزه وګوري هم ايمان نه راوړي، آن تردې پورې په ونه او (د همدې کبله) ده دوی هره یوه سمبر و دري ، و هغه کسان وايم وخت کښې چې ستا سره جګړې کوي، نو هغه کسان وايم و کافر شوي دي (چې:) نه دی دا (قرآن) مګر د پخوانيو خلکو (عبث) قيصې دي.

ر سوي دي (چې) په دی د اور اوران کولو د ده (قرآن کولوم د اورېدلو) څخه خلک منعه کوي (چې چرندي په زړونو کښې اثر ونه کړي، او دوی ترې (پخپله هم د اورېدلو څخه وروسته) ډه کوي (ترڅواسل په رړونو کښې او وي کړي)، او دوی چې دي) نه هلاکوي (نه زيانمن کوي) مګر خپل څانونه، او دوی شعور نه اري (چې د اسلام د وړاندې تک مخه نه شي بندولي).

په وړاندېنيو ايتونو کښې د مشرکانو د قيامت حال بيان شوي وه او په دې ايتونو کښې د دري دنياوي حالات بيانېږي ترڅو په مقايسوي توګه باندې ولوستلي شي چې عناد يې ښه څرګند شي

۱\_د عبد الله بن عباس رمز شهما څخه روايت دي چې يوه ورځې د مشركانو يو ټولكي نبي كريم 🚒 ته ورغی یچی النضر مشرک هم پکښې شامل وه او قرآن کريم ته يې غوږ کېښود، نو بيا نورو ملګرو يې د النضر نومي مشرک څخه پوښتنه وکړه چې ته څه نظر ورکوې چې دا قرآن څه شي دي؟ نوموړي وويلې چې: قسم دي چې زه فقط همدومره پوه شوم چې "محمد ﷺ " شوندې ښورولي او نور پوه نه شوم چې دي څه وايي. يا په بل عبارت: زما نظر دا دي چې دا قرآن بل هيڅ شي نه دي مګر د پخوانيو خلکو قيصي دي، لکه چې زه تاسو ته د اعاجمو قيصي کوم چې رستم پهلوان داسي وه او بهمنيار داسي. نو الله الله الله الله المرادر المردد نازل كره(١٠).

۲\_ په ځينو روايتو کښې د النضر په عوض مالک بن النضر دکر شوي دي، په هر تقدير، د نوموړي مشرک د اعاجمو پهلوانانو ډېرې قيصې زده وې، چرته به چې نبي کريم ﷺ ناست وه هلته به په نژدې ځای کښې نوموړي کښېناسته او خلک به يې خپل ځان ته دعوت کول چې هغه ته غوږ مه ږدئ مأته غوږ کېږدئ، زما قيصي د هغه د قيصو څخه خوږې او مزه ناکې دي ٢٠٠٠.

# د مطلب خلاصه

۱\_ يعنې: اى پيغمبره! په مشركانو كښې ځينې داسې خلك هم شته چې تاته د قرآن كريم د اورېدلو دپاره درځي ترڅو پکښې دوی څه د ګوتې د ایښودلو ځای مونده کړي او بيا يې خلکو ته د اعتراض په توګه وړ آندې کړي چې د قرآن کريم څخه زړه تورن شي.

نو که ذکرو شوو کافرانو د حقیقت د پلتنی دپاره قرآن کریم ته غود ایښودی نو مون به توفیق

2. Har - 18 / 327 107141

<sup>(</sup>١) اسباب النزول للواحدي ص١٤٤

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن ج٢ ص١٠٤٧

دېاره ورته غوږ ږدي، د همدې کبله مونږ د دوی زړونه د حقیقت د قبول څخه په پرده کښې اچولي دېاره ورده طربه و باندې مو کوڼوالی ورنازل کړی دی، دوی په هیڅ ډول معجزه باندې عقیده دې د دوی په هیڅ ډول معجزه باندې عقیده دې او د دوی و ایمان پرې نه راوړي، بلکې د معجزاتو په لیدلو او اورېدلو سره یې کفر لا پسې قوي ن خپلوي د . کېږي او د رد کولو دپاره درسره جګړې هم کوي او وايي چې دا قرآن خو بل څه نه دی مګر د . بخوانيو خلكو (لكه عاديانو او ثموديانو) قيصي دي.

وانيو حدور درته د اعاجمو ښې خوږې درته د اعاجمو ښې خوږې نېصي واوروو. دوی غواړي چې په همدې پلمه باندې د قرآن کريم د اورېدلو څخه خلک منعه کړي بېضې د روينه چې هسې نه چې چوته د قرآن کويم حقانيت د دوی په زړونو کښې ځای ونيسي او

۲\_ د دوی غرض دا دی چې د خپلو څانونو په شان نور خلک هم د قرآن کريم د متابعت څخه رې وساتي او د اسلام ډېوه مړه کړي، مګر په دې مطلب باندې نه شي کاميابېدلی خو دوی په نېلې ناکامۍ باندې سمدستي نه پوهېږي، داسې وخت به پرې پوه شي چې وخت به يې د لاسه وتلي وی او د سوچه پښېمانۍ سره به مخامخ شي.

توضيحات

۱\_ څرنګه چې د انسانانو عقلونه او دکاوتونه سره يو برابر نه دي نو مشرکان هم په نظر سره قرآن كريم ته په لاندې ډولونو باندې ويشلي شوي وه:

الف: يوه ډله ښه پوهېده چې دا قرآن کريم د بشر کلام نه دي ځکه چې په فصاحت او بلاغت او نورو مفاهیمو کښې يې هیڅوک مقابله نه شي کولی؛ نو دغه ډله صرف د عناد د کبله په کفر باندې اخته وه.

ب: بله ډله داسې وه چې د قرآن کريم په مراد باندې نه پوهېده يا د دې کبله چې د پارونو تقليد يې سترګې پټې کړې وې او يا د دې کبله چې ساده ګان وه او په خبرو باندې يې سرونه نه خلاصېده او د زړونو رڼاګانې يې بالکل د منځه تللې وې. په ذکر شوي ايت شريف کښې همدغې دوهمې ډلې ته اشاره شوې ده.

"أُكِنَّه" حُه مَعنى؟ - دناس ميد الله مده المالي

٢ ـ د ﴿ أُكِنَّةً ﴾ كلمه د "كِنان" جمعه ده، "كِنَان" هغي پردې ته وايي چې په هغي كښي كوم شي ساتل کېږي (۱) نو په دې مقام کښې يې د معني حاصل داسې کېږي چې د مشرکانو په زړونو باندې <sup>مونږ</sup> پردې خورې کړې دي چې د قرآن کريم په حقانيت باندې پوهېدل ترې نه شي ورتېرېدلی چې هلته ځای ونیسي، ځکه چې دوی د حقائقو پلټونکي نه دي

Handle of

### سوال جواب

٣\_ که څوک وايي چې: ځينو مفسرينو کرامو ۱٬۱۰ ﴿ وَهُمْ ﴾ ضمير ابو طالب او د ده ملکرونه راجع کړی دی او د ﴿ عَنْهُ ﴾، ﴿ عَنْهُ ﴾ دواړه ضمائر يې نبي کريم ﷺ ته راجع کړي دي او په دې او کښې يې ښه اوږده قيصه ليکلې ده، چې په دې تقدير يې د معنی حاصل داسې راوځي چې اې کښې يې ښه اوږده قيصه ليکلې ده، چې په دې تقدير يې د اذيت څخه منعه کوي او پخېل طالب (د نبي کريم ﷺ د اذيت څخه منعه کوي او پخېل پرې د ايمان د راوړلو څخه ډډه کوي.

نو پوښتنه دا ده چې: تاسو په څه منظور باندې دغه ډول تفسير خوښ نه کړ؟ مونږ وايو چې: که څه هم د ابو طالب قيصه واقعيت لري ځکه چې خپل ټول ژوند يې د نبي کريم د حفاظت دپاره وقف کړي وه خو د دې سره سره په ايمان مشرف نه شو، مګر په دې مقام کښي ذکر شوې قيصه د ايت شريد . دىاره تفسير واقع كول ډېر لرې برېښي، او دا ځكه چې د ايتونو د لړي سياق او سباق (وړاندې او بېرته) د عمومي مشرکانو حالات بيانوي نو په منځکښې ځينو ايتونو ته په ابو طالب پورې تخصيص ورکول د ملغرو د اميل د پرې کولو څخه په غير نور څه نه دي. ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِفُواْ عَلَى ٱلنَّارِ فَقَالُواْ يَعلَيْتَنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَذِّبَ بِعَايَنتِ رَبِّنَا وَنَكُونُ مِنَ ٱلْوُمِينِ ١٤ بَلَ بَدَا لَهُم مَّا كَانُوا يُحْفُونَ مِن قَبْلُ وَلَوْ رُدُّواْ لَعَادُواْ لِمَا يُهُواْ عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَنذِبُونَ ١ وَقَالُواْ إِنْ هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا ٱلدُّنْيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ ١ وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِفُواْ عَلَىٰ رَبِّهِم ۚ قَالَ أَلَيْسَ هَٰذَا بِٱلْحَقِّ ۚ قَالُواْ بَلَىٰ وَرَبِّنَا ۚ قَالَ فَذُوقُواْ ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ ٢ Andrew Traffic Comment of the

[۲۷] او که چېرې ته وګورې کوم وخت چې دوی (کافران) په اور باندې ودرولي شي (نو ډېره عجیبه منظره به وګورې نو دوی به ووایي چې: ای ارمانه چې مونږ بېرته (دنیا ته) تاو کړی شو او (هلته) د خپل رب په ايتونو باندې تكذيب ونه كړو او د مومنانو (د ډلي) څخه جوړ شو.

[۲۸] (د دوی ذکر شوی ارمان د حقیقت د موندلو دپاره نه دی) بلکې (د دې کبله دی چې) دوی ته هغه حقائق ښکاره شوه چې دوي مخکښې (په دنيا کښې) وه چې هغه به يې (د خپلو ځانونو څخه هُمْ) پټول (او کلک انکار به يې ترې کاوه)، او که (بالفرض) دوی بېرته (دنيا ته) تاو کړي شي (نو) ضرور به دوی هغه څه ته بیرته وروګرځي چې دوی ترې منعد کړی شوي وه (خو ترې منعه نه شوه) اد يقينا دوى ضرور دروغژنان دي. Medly ( - great again + the the die

Williams FAT

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ج٤ ص٢٠٥

الأنعام (۱) الأنعام (۱) الأنعام (۱) الأنعام (۱) الأنعام (۱) او دوی وایي چې: دا (ژوند) نه دی مگر زمونږ نژدې ژوند دی او مونږ (د قبرونو څخه) دی شهر پورن کړی شوي نه پاستو (مونږ نه ژوندي کېږو). پورن کړی شوي نه پاستو

نه کړي سري . [۳] او که چېرې ته کوم وخت چې دوی په خپل رب باندې ودرولی شي وګورې (چې د الله ه مفور نه د مسلم ایا دا (بعث بعد الموت) حق نه دی؟ دوی (کافران) به ووایي چې ولې نه؟ (دا په دوی ته ووایي چې: ایا دا رب باندې سه ګند وي شده دی؟ دوی (کافران) به ووایي چې ولې نه؟ (دا ېه درې خن دې زمونږ دې په خپل رب باندې سوګند وي. پې

دیٰ چې کفر مو اختيار کړی وه.

### ارتباط

وراندېني ايتوند په دې تمام شوي وه چې مشركان په خپله ګټه او تاوان باندې شعور نه لري او په رېسې يې دې ايتونو کښې د هغوی او ځانونه د هلاکت کندې ته اچوي، په دې ايتونو کښې د هغوی مغه حالت بیان شوی دی چې هغوی پکښې په خپل هلاکت باندې شعور ومومي او پوه شي چې د 

# د مطلب خلاصه المسلم المسلم

١\_ يعنى: اي پيغمبره! نن ورځ خو مشركان په تاباندې ملنډې وهي او د اعتراض جوړولو دپاره ناته غوږ نيسي چې په نتيجه کښې په قرآن کريم باندې د قيضو نوم ږدي، مګر کله چې ته د دوي د قبامت ورځي حالت وګورې نو بالکل به دې ورته حيرت يوسي، هغه دا چې:

هغه وخت چې دوی د دوزخ په غاړه ودرولی شي، نه به ورته بوتان څه ګټه ورسولی شي او نه به ورته د خپل شرک څخه منکرېدل څه په ګټه تمام شي او بالآخره نه به يې د تېښتې لاره وي چې ځانونه خلاص کړي؛ نو په دغه وخت کښې به ووايي چې: ای زمونږ ارمانه! راشه همدا دې وخت دی، کاشکې چې مونږ دنيا ته بېرته تاو کړی شو نو هلته به د خپل پخواني خوی څخه صرف نظر رکړو، د خپل رب په ایتونو (قرآن کریم) باندې به ملنډې نه وهو او تکدیب به یې نه کوو، بلکې د 

۲ ای پیغمبره؛ په دغې ورځې کښې په هم د مشرکانو ذکره شوې وینا رښتینې نه وي بلکې دوی به غواړي چې په ذکره شوې بهانه باندې د عذاب څخه نجات مونده کړي

<sup>یا</sup> په بل عبارت: بلکې ذکره شوې وینا به د دې کبله کوي چې هغه څه ورښکاره شوه چې دوی زيار ويست چې پټ يې کړي او خاورې ورباندې ورواړوي کې په د د په د د او د د پاره د په د د او د د په د الله

٣- ای پيغمبره! د مشرکانو ذکره شوی وينا او ارمان ځکه په دروغو دی چې که بالفرض دوی دنیا ته بوتللی شي نو بېرته به خپل اصلي خوی او عادت ته عود وکړي، دوی په دانمې توګه مروغ ثنان دي، په دنيا او آخرت دواړوسکښې منه دي که او او او Downloded frame back او او م

ا سمعوا (۷) او دنیا ته د بېرته ستنولو په صورت کښې به مشرکان خپله پخوانۍ خبره یو ځل بیانی او دنیا ته د بېرته ستنولو په صورت کښې د دی او کله چې مونږ مړه شه : وإذا سمعوا (Y) او دنیا ته د بېرته ستنولو په صورت کې د دی او کله چې مونږ مړه شو نو بیابه الله کړي، هغه دا چې ژوند نه دی مګر همدغه نژدې ژوند دی او کله چې مونږ مړه شو نو بیابه الله

څخه راپورته نه کړي شو.

ه راپورته نه کړی شو. ۴\_ ای پیغمبره! د مشرکانو دغه بله حیرانوونکې او متناقضه خبره هم واوره، هغه دا م ۴\_ ای پیغمبره! د مسرفانو ده ... ... با ژوند نشته خو کله چی سبا ورخ (د قیامت به الله این ورخ وایی چی فقط همدغه ژوند دی بل ژوند حد ایا دا ژوند حق نه دی ... ... به الله این ورخ وایی چی فقط همدغه ژوند دی ... ... به الله این ورخ وایی چی فقط همدغه ژوند دی ... ... به الله این ورخ وایی چی فقط همدغه ژوند دی ... ... به الله این ورخ وایی چی فقط همدغه ژوند دی ... ... به الله این ورخ وایی چی فقط همدغه ژوند دی به این ورخ وایی چی فقط همدغه ژوند دی به این و درخ نن ورخ وايي چې فقط همدعه روده و ورته ووايي چې: ايا دا ژوند حق نه دی چې تاسونران الله څخ په حضور کښې ودرولی شي او ورته ووايي چې: ايا دا ژوند حق نه دی چې تاسونران الله څخ په حضور کښې ودرولی شي او ورته و وايي چې د دې اکار دې و درولی شي او درولی شي درولی شي او درولی شي درولی شي او درولی شي درولی درولی شي درولی درولی درولی شي درولی درولی شي درولی درو الله ﷺ په حضور کښې ودرولتي شي و لوي دي دي د ديا؟ زمونږ دې قسم وي په رې لو د ديا دنيا کښې انکار کاوه؟. نو دوی به ووايي چې ولې حق نه دي!؟ زمونږ دې قسم وي په رې فړ باندې نو الله ﷺ به ورته ووايي چې اوس نو د خپل کفر مزه وڅکئ.

١\_كه څه هم مفسرينو كرامو د ﴿ إِذْ وُقِفُواْ عَلَى ٱلنَّارِ ﴾ د جملى دپاره تقريبًا شپر معناوي كي دي<sup>(۱)</sup>، مګر کومه معنی چې مونږ ته ښه ښکاري هغه دا ده چې کله څوک د يوه ډېر خطرنا*ی* ز څخه ډارولي کېږي خو هغه ترې نه ډارېږي او نه پرې باور کوي، آن تردې چې د لاسه ونيولي شي خطرناک شي وروښودل شي او ورته وويل شي چې خطرناک شي دغه دې اوس دې باور کېږي اولا نه؟ نو د دغه سړي په باره کښې په محاوراتو کښې ويل کېږي چې: "وُقِفَ عَلَى الشّيْءِ الْخَطِير فلاز سړی په خطرناک شی باندې و درولی شو.

په دې مقام کښې يې د معني حاصل داسې کېږي چې: مشرکان خو درګرده د دوزخ د اوره دارل کېږي خو دوی ترې نه ډارېږي او باور ورباندې نه کوي، خو کله چې دوی په دوزخ باندې ودرولي شي او د بلا په خوله کښې ورکړي شي نو بيا به د عجيب حيرت سره مخامخ شي او بې اختباره دنيا ته د بېرته ورستنېدلو آرزو وکړي.

# سوال جواب

٢\_ كه څوك وايي چې: د ﴿ وَلَا نُكَذِّبَ ﴾ جملي ته څه شي نصب وركړي دى؟

مونږ وايو چې: دغه جمله د تمني ﴿ يَالَيْتَنَا ﴾ دپاره جواب واقع شوې ده، او د تمني جواب د منصوب وي چې کانگه په "ف" باندې مصدر وي او کله په "و" باندې ۲، مثلا: "يَالَيْتَنِي لِي مَالُ قَالُهُ فِي سَبِيلِ اللهِ" يا "وَأَنْفِقَهُ فِي سَبِيلِ اللهِ" يعني: أي كاش! چي ما لره مال وي نو (أو) د الله الله الله کښې مې مصرف کړي وي.

نو په دې مقام کښې يې د معنی حاصل داسې کېږي چې: ای کاشکې ا چې مونږ بېرته دنبانه بوتلل شوي وي او هلته مو د خپل رب ايتونو ته (قرآني ايتونه وي او كه آفاقي) د دروغونسنه وي کړي او عقيده مو ورباندې خپله کړې وي.

۱۸) زاد السير ج۲ ص۱۹؛ التفسير الكير ج۱۲ م١٥؛ التفسير الكير ج۲ م١٥٠ (٢) شرح الجامي (بحث نصب العضارع)

څه شی به د قيامت په ورځ ښکاره شي؟

٣ دا جمله چې ﴿ بَلْ بَدَا هُمْ مًا كَانُواْ يُحْفُونَ مِن قَبْلُ ﴾ مفسرينو كرامو په زښتو ډېرو ډولونو سره نفسيره کړې ده چې تقريبًا لسو ډولونو ته رسېږي (۱). لاندې څو مثالونه يې ولولئ: ونفسيره سرې بې . الف د محشر خلکو ته به هغه حقائق په ډاګه شي چې په دنيا کښې پرې منافقانو د خپلو عقائدو په هکله پردې اچولې وې۲۰٪.

ادو په ميدان کښې به هغه څه څرګند شي چې په دنيا کښې اهل الکتابو د نبي کريم ﷺ د صفاتو په باره کښې د خلکو څخه پټ کړی وه او حتی تحريفونه يې پکښې واقع کړي وه ۱۰، ج: تابعانو مشركانو ته به هغه ټول حقيقت څرګند شي چې په دنيا كښې ورته خپلو مشرانو په

دروغو ښکاره کاوه، حال دا چې خپله يې ورباندې په زړه کښې يقين درلود<sup>۱۰</sup>،

مګر ذکر شوي درېواړه تفسيرونه خوندور نه دي، ځکه چې د يو پلوه د تخصيص دپاره هيڅ وجه نشته چې يا د منافقانو او اهل الكتابو پورې خاص شي او يا يوازې پيروانو كافرانو پورې

د: مشرکانو ته به هغه کفر ورڅرګند شي چې دوی د محشر په میدان کښې پټ کړی وه او ترې منكر شوي وه أو ويلي يي وه چې: ﴿ وَٱللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام: ٢٣] په الله ﷺ باندي، چې زمون رب دی، مون سوګند کوو چې مون مشرکان نه وه.

البته دا څرګندېدل به هغه وخت صورت ومومي چې خپل اندامونه پرې شهادت ورکړي او په خولو باندې يې مهر ولګولي شي<sup>۵۱</sup>.

مګر دا جواب هم زړه ته نه لوېږي ځکه چې متبادره معنی یې دا ده چې دوی ته به هغه څه ورښکاره شي چې په دنيا کښې يې پټ کړي وه، نه هغه چې د محشر په ميدان کښې يې ترې انکار کړی وه.

ه دلته د ﴿ يُحْفُونَ ﴾ كلمه د "يَكْفُرُونَ" معنى وركوي، ځكه چې د كفر كلمه هم په لغت كښې د پټولو په معنی ده . نو د معنی حاصل به یې داسې شي چې: کافرانو ته به خپل کفر ورڅرګند شي د٠٠٠. مګر دا تفسیر هم چندان مزه ناک نه دي او دا ځکه چې باید مجازي معني د ضرورت په ولخت کښې مراده کړی شي او دلته ورته ضرورت نشته.

والإيام أراح إسدائهم والمو الأخدا أسدين اليدائم والمحابية فا

many ( le 8 ) . In gir house he in any of Zy

The - 29 130 Felt Rugar aling is Expelled

The state of the state of Marian many

<sup>(</sup>١) تفسير العناد ج٧ ص٣٥٣

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ج ٤ ص ۴١٠

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ج١٢ ص١٩٤

<sup>(</sup>٢) السعرد الوجيزج ۶ ص٣٢

<sup>(</sup>۵) تفسير البغوي ج۲ ص۹۲

ا سمعوا (۷) . و: د ﴿ يُخَفُونَ ﴾ كلمه په خپله حقيقي معنى سره ده. نو د معنى حاصل يې داسې راوځي چې كالله و: د ﴿ يَحْفُونَ ﴾ كلمه په خپله خيسي و درخ او داسې نور) په آخرت كنارا الله به هغه ټول حقائق (لكه بيا ژوندي كېدل، حساب، دوزخ او داسې نور) په آخرت كښې ورځار ته به هغه ټول او په كلكه به يې ترى انكاري ورځار مه به هغه يون خفاس را ملي روسي د خپلو ځانونو څخه هم پټول او په کلکه به يې ترې انکار کاور شي چې دوی به په دنيا کښې د خپلو ځانونو څخه هم پټول او په کلکه به يې ترې انکار کاور ية همدي تعسير بعدي . اچوي چي فرمايي: ﴿ إِنْ هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا ٱلدُّنْيَا وَمَا يَخْنُ بِمَبْعُوثِينَ ﴾ يعني: كافران وايي چي: باري روند نسته، موفر به مید هم پټ کر حتی چې د حصر کلمات (اِن، اِنّا) یې استعمال کړه، خو چې کله د هغوی څخه د نبار سم په حرصی په م په ورځ پوښتنه وکړه شي چې: ايا دا بيا ژوندي کېدل حق نه دي؟ نو دوی به ووايي چې: ﴿ بَلُ وَرَبِيًا يعني: ولي حق نه دي زمونږ دې په خپل رب باندې سوګند وي.

# سوال جواب

۴\_ که څوک وايي چې: ايا د خپله ځانه هم څه شي پټېږي چې کافران په دنيا کښې د خپل ځانونو څخه حقائق پټ کړي؟

مونږ وايو چې: په همدې ارتباط مونږ د [آل عمران: ۲۴] ايت لاندې څه شرحه ليکلې ده چې کله كله ځيني خلك خپل ځانونه په دروغينو خبرو باندې غولوي، خو دلته ورباندې دومره اضافه ي چې د پټولو څخه په محاوراتو کښې داسې تعبير هم کېږي چې: فلاني شي ما د خپله ځانه هم بڼ کړ. يعني: په ډېره سختۍ سره مې پټ ساتلي دي چې هيڅوک ورباندې خبر نه دي. د همدې نيل څخه لاندې حديث شريف هم ګڼل کېږي چي:

نبي کريم ﷺ فرمايي چې: د محشر په ميدان کښې به هغه سړي هم د الله ﷺ د رحمت د سيورې لاندى وي چى: «تَصَدُّقَ بِصَدَقَةٍ فَأَخْفَاهَا حَتَّى لَا تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تُلْفِقُ يَمِينُهُ»(١) يعني: څه خيرات وكړي او ا خيرات ډېرپټ کړي آن تردې چې کيڼ لاس يې په هغه څه باندې پوه نه شي چې ښي لاس يې نفقه کړې پوره واضحه ده چې دلته د کنايې په توګه دې ته اشاره ده چې ځيرات په ډېره کلکه سره پڼ ورکړئ، ته به وايي چې خپل لاسونه يې هم يو په بل خبر نه دي. ا

د عربیت یوه قاعده

۵\_ په ﴿ إِنْ هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا ٱلدُّنْيَا ﴾ كښې د "هِي ضمير "حَيَاة" ته راجع دي چې وروسته ذكر دى، مگر په عربیت کښې داسې قاعده شته چې د يوه شي د تفخيم عظمت څرګندولو دپاره کله کله اضمار قبل الذكر به كار اچولى كبري، لكه به 'نِعْمَ رَجُلاً كښى د 'نِعْمَ مستتر ضمير رَجُلاً ا راجع دي. دغه ډول تقدم ته حکمي تقدم وايي۲، the training

Marine Transfer of F

had a hour of a feel

<sup>(</sup>١) صعيع البخاري ج١ ص١٩١ (٢) شرح الجامي (بعث الضعائر)

الأنعام (٦)

الانعام (١) الانعام (١) إِلَا عَلَىٰ خَتَّى إِذَا جَآءَتُهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَغْتَةُ قَالُواْ يَنحَسْرَتَنَا عَلَىٰ إِذَا جَآءَتُهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَغْتَةُ قَالُواْ يَنحَسْرَتَنَا عَلَىٰ مُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ مَا يَعْمُ لَكُونَ أُوزَارَهُمْ عَلَىٰ ظُهُورِهِمْ أَلَا سَآءً مَا يَزِرُونَ ﴿ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ الدُنْيَا إِلَّا لَعِبٌ وَلَهُو ۗ وَلَلدَّارُ ٱلْاَحِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَقُونَ ۗ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ )

[۳۱] يقينًا په زيان كښې واقع شوي دي هغه كسان چې لقاء الله (بيا ژوندون) ته د دروغو نسبت کړي، آن تر هغه پورې چې دوی ته ناڅاپه قيامت (مرمی) ورورسېږي، نو دوی به رپه همدغه وخت دوي. دري چې: اي زمونږ په هغه قصور باندې حسرته (ارمانه راشه) کوم چې مونږ د قيامت (مرمی) په باره کښې خپل کړی وه. حال دا چې دوی به (د ګناه) خپل پيټي په خپلو شاګانو باندې بار کړي ري خبردار! هغه ډېر بد شي دي چې دوي په شا کړي دي رچې د مخناهونو بارونه دي.

[۳۲] او دغه نژدې (حقیر) ژوند نه دې مګر لوبې او (د آخرت څخه) مشغولتیا ده، او خامخا وروستني کور د هغه کسانو دپاره ډېر بهتر دي چې دوي پرهېز ګاري کوي. ايا نو تاسو د عقل څخه كار نداخلي رچې په دواړو كورونو كښې په ښه او بد باندې پوه شيې؟. , encoderes.

# وارتباط إست من من المرابع المنابع المن

په وړاندېنيو ايتونو کښې د مشرکانو د خولو څخه هغه څه حکايت شوي وه چې ورڅخه څرګندېدله چې دوی د اُخروي ژوندون څخه منکر دي او يوازې دنياوي ژوند خپل نهايي هدف ګڼي. په دې ايتونو کښې د يو پلوه د دغسې بې فکره خلکو عاقبت بيان شوي دي او بل پلو ته پکښي د هغې دنيا حقيقت ښودلي شوي دي چې د هغې څخه د آخرت په ګټه کار وانځستلي شي او نهايي هدف و: گڼله شي.

# ير داسي دا اوتو چې د کافرانو تکديد آن د ليا د يو د ي لد

۱\_ يعني: کوم خلک چې د لقاءُ الله (آخرت) څخه انکار کوي هغوی خپل ځانونه د ډېر لوی تاوان سره مخامخ کړي دي، دوى د دغه ژر تېرېدونکې دنيا ژوند خپل نهايي هدف ګڼي او تر هغې ادامه ورکوي چې ناڅاپه د مرګ سره مخامخ شي او وړوکي قيامت ورباندې قائم شي، نو په دغه وخت کښې به په خپلې هغې عقيدې باندې پښېمانه شي چې د قيامت په باره کښې يې د خپله ځانه سره درلوده هغه دا چې همدغه نژدې ژوند دی او بل ژوند نشته.

۲\_ ذکر شوي خلک به لکه چې د مرګ په وخت کښې په خپله کړنلاره باندې پښېماني څرګنده کړي او حسرت او ارمان ته په نارې کړي، همدارنګه په دوی د لوی قیامت د قیام په وخت کښي هم د لوی حسرت سره لاس او ګرېوان شي او په داسې حال کښې به د کاشکې کاشکې چيغې ووهي چې د خپلو ګناهونو ښه غټ پېټې په د پېشا وي، د ګناه پېټې ډېر ناکاره پېټې دي.

Downloded from: bawarketabitopricom

۱ سمعوا (۱) ۳\_ څوک چې دنيا خپل نهايي هدف ګڼي دوی زښت زيات تېروتلي دي او دا ځکه چې پر دنياوي ژوند کښې چې د اُخروي ژوند دپاره څه کار ونه کړی شي نو دنياوي ژوند د لوبو او موم د خپل خان د مشغول ساتلو څخه پرته بل شي نه وي ځکه چې عاقبت يې هيڅ دي، اما د آخرن ژوند ډېر بهتر او ګټور دی چې دانمي دی او د ښېګڼو څخه ډک دی، البته د هغه چا دپاره چې دنه ورته په دنيا کښې تياري نيولي وي او پرهېزګاري يې کړې وي او د شرکي عقائدو څخه يې ځان ساتلي وي.

هو! دنياوي ژوند او اُخروي ژوند ډېر لوى تفاوت لري مګر په دغه تفاوت او فرق باندې يوازې هغه خلک پوهېږي چې هغوى خپل عقل په کار واچوي او د دواړو عاقبت وسنجولي شي.

### توضيحات

١\_ ﴿ ٱلسَّاعَةُ ﴾ كلمه اصلًا د زماني يوې برخي ته وضعه شوې ده ١٠، لكه چې زمونږ د (افغاناني په عرف کښې د شپې او ورځې ټول وخت په څلېرشتو برخو وېشلی شوی دی چې هرې يوې برخې ته يې ساعت (سات) وايو، مګر په دې مقام کښې د ﴿ ٱلسَّاعَةُ ﴾ څخه د زمانې ډېره وړه (کوچنی) برخه مطلب ده.

د قيامت د ورځې د نومونو څخه يو نوم "سَاعَة" هم دي، او دا ځکه چې د قيامت د ورځي قيام څه اوږد وخت نه نیسي بلکې د اسرافیل الله د شپېلۍ د پوکولو سره سمه به دنیا دستي ړنګه شي، همدارنګه په بل ځل پوکولو سره به سمدستي مړي د قبرونو څخه په سات ګړۍ کښې راپورته شي او اوږد وخت به وانه خلي.

### سوال جواب

٧\_ که څوک وايي چې: د ﴿ حَتَّى ﴾ کلمه خو د ﴿ كَذَّبُوا ﴾ پورې تعلق نيسي، نو د معني حاصل يې داسې را اوځي چې د کافرانو تکذيب آن د قيامته پورې امتداد پيدا کوي، حال دا چې د تکذيب نهايي پړاو خو د مرګ حالت دي؟

مونږ وايو چې: د ساعت رقيامت) اطلاق په لاندې معناوو باندې کېږي:

الف لوى قيامت، چې ټوله دنيا ورانه شي، لکه چې معترض پرې خپل اعتراض بنا کړي دي. ب: متوسط قيامت، چې د يوې پېړۍ همزمان (همزولي) خلک مړه شي، دې ته موت الأفران (د

همزولو مراكى هم وايي.

ج وړوکي قيامت، چې يو کس مړ شي او خاص په ده باندې ودانه دنيا ړنګه (ورانه) شي. همدې معني ته نبي کريم ﷺ اشاره کړې ده چې يوه ورځې ترې يوه سړي پوښتنه وکړه چې: «مَنّي تَقُومُ السَّاعَةُ ؟» اى د الله على پيغمبره! قيامت به كله قائم شي؟ نو نبي كريم على يوه هلك ته اشاره وكم ا الاسمون كنسى حاضر وه) أو بيا يى وفرمايل چى: «إِنْ يَعِشْ هَذَا الْعُلَامُ فَعَسَى أَنْ لَا يُدْرِكَهُ الْهَرْمُ ( ( عَلَى الْعُلَامُ فَعَسَى أَنْ لَا يُدْرِكَهُ الْهَرْمُ ( عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ځنې نهوم سېدلی چې قیامت به قائم شي. یعنې. دا هلک به لا نه وي بوډا شوی چې ته به مړ شې او ستا رسېدلی چې رړدکی قیامت به قائم شي.

رسي . نو په دې مقام کښې د ﴿ اَلسَّاعَةُ ﴾ څخه همدغه درېمه معنی مراده ده ځکه چې د مرګ په حالاتو کښې په هر چا باندې د لوی قيامت ښې يا بدې وړانګې پرېوځي، د همدې کبله ورته د قبر څخه يا دېښې د. د جنت يوه باغچه او يا د دوزخ يوه کنده جوړېږي نو د معنی حاضل به داسې شي چې: د د بېد. زيانکارانو تکذيب آن د مرګه پورې امتداد پيدا کوي چې د توبې د فوت کېدلو وخت دي.

### وزر څه معنی؟

٣\_د ﴿ أُوزَارَهُمْ ﴾ كلمه د "وزر" لكه مصر - جمعه ده، "وزر" دروندوالي ته وايي، او "وزر لكه الله و غره پناګاه ته ويل کېږي، او بالآخره وَزِيْر د پاچا د کومکي نوم دی چې د حکومت درانده 

أوزار لكه څنګه چې د سلاكانو او كاڼو معنى وركوي، همدارنګه د كناهونو په معنى باندې هم استعمالېږي، په دې مقام کښې همدا معني مراده ده.

د ګناهونو ثقل (دروندوالي) يا د جزاګانو په اعتبار سره دې چې د درنو عذابونو څخه عبارت دي او يا به الله ﷺ د قيامت په ورځ د ګناهونو څخه درانه بارونه جوړ کړي چې د ګناهګارانو په سرونو باندې بلکې په شاګانو (اوږو) باندې په يې بار وي ځينو مفسرينو کرامو<sup>۳)</sup> په همدې باره کښې د سلفو صالحينو څخه څه آثار هم روايت کړي دي، مونږ ته همدغه ماثور تفسير ښه برېښي، 

د همدې مضمون څه وضاحت د [آل عموان: ۱۶۱\_۱۸۰] ایتونو لاندې تېر شوی دی.

# 

۴\_ لَهُو: هغه شي ته "لَهُو" ويل كهري چي انسان د اصلي مقصود څخه مشغولوي خو د لر تلذذ څخه وروسته د منځه ځي ۴۰، برابره خبره ده چې ذکر شوی شي کور کهول او اولادونه وي او يا بل خُيز اللَّه عَلَى فرمايي چي: ﴿ أَلْهَاكُمُ ٱلتَّكَائُرُ ﴾ [التكاثر: ١] يعني: تاسو (په خپلو منځو كښي) يو په بل باندې ډېروالي (د آخرت څخه) مشغول کړي ياست. takes making the biggs to take dings of the to make

and the relief of a control house in the all

A To A TE W

<sup>(</sup>۱) مسند احمد بن حنبل ج۴ ص۴۵۵

<sup>(</sup>٢) مغردات الراغب ص٥٥٨

<sup>(</sup>٢) تنسير الطبري ج٥ ص١٧٩ (٢) مغردات الراغب ص٤٧٥

ا سمعوا (۷) نعب: مونږ د [المائدة: ۵۷] ایت لاندې د تیب د کلمې په اصلیت کښې تحقیق کړی دی موال لغب: مونږ د ارتفاده ۱ مراد کا د او الغاب بهېدونکو لاړو ته ويل کېږي چې د لاړو العالم کو د لاړو العالم کو د لاړور کلمه اصلا د نقاب څخه احسام دې خولی څخه بې اختياره او بې هدفه روانې وي، او هيڅ فانده پرې مرتبه نه وي؛ نو کوم کار پان ځولې څخه بې اختياره او بې مده و کې د د و کې د اړولو (سات تېرې) په غړم چې په هغه کښې څه مهم مطلب مرموز نه وي بلکې محض د وخت اړولو (سات تېرې) په غړم چې په سند کښې که سهم اجراء کېږي هغه د "تعِب" (لوبو) په نامه يادېږي، چې ماشومان او سادګان پکښې په اکثره وختونو كښى اخته وي.

په دې مقام کښې الله کا دغه ژوند د بليغې تشبيه په توګه (چې د تشبيه حرف پکښې ذکر س دي لهو او لعب ګڼلي دي، او دا ځکه چې: د پيمه او دا ځکه چې:

د دنيا ټول کارونه او ټول شيان په دې اعتبار سره لهو دي چې په سړي باندې سترګې پټوي اور آخرت د هېرېدلو باعث يې جوړېږي، او کله چې د آخرت (اخروي ژوند) څخه غافل شي نو بيا دنيا ته د هدف په نظر گوري، نو په دې اعتبار سره دنيا ته د متاع الغرور (د غولېدلو سامان) لنب

همدارنګه دنياوي سازوسامان په دې اعتبار سره لعب او لوبي ګڼل کېږي چې آخريي هيڅ دي او د مرک په حالت کښې ترې هرڅوک خالي لاس اوځي، ته به وايې چې دنيادار يو ماشوم وه چې لوبي يې وکړې او اوس يې بس کړې، لکه څنګه چې هيڅ لوبغاړي د لوبو په پاي کښي د سات تېري څخه په غير د ځانه سره څه شي نه شي وړلي همدارنګه حالت په هر دنيا غاړي باندې ورتلونکي دي.

دا موضوع ځينو مفسرينو کرامو<sup>۱۱</sup>، د زښتو ډېرو وجوهو په ذکر کولو سره شرحه کړې ده، که څوک زيات تفصيل غواړي نو هلته دې مراجعه وکړي د ځاله بي او پايال د پايال يا يا د

# سوال جواب

۵\_ که څوک وايي چې: د قرآن کريم ټولې ويناګاني واقعيت لري او په هيڅ وجه د واقعيت څخه تخلف نه کوي، حال دا چې په دې مقام کښې يې د حصر په حرفونو (ما، الا) سره دنياوي ژوند په لهو او لعب باندې ملقب کړی دی، نو د معنی حاصل یې داسې راوځي چې په دنياوي ژوند کښې هيخ الله او فائده نشته

دا د يو پلوه، د بل پلوه د دنيا د سازوسامان په بهترۍ کښې زښت ډېر نصوص رايتونه اد احاديث شته دي، لاندې څو مثالونديې ولولئ:

الف: الله على فرمايي چي: ﴿ وَٱبْتَغُواْ مِن فَضْلِ ٱللَّهِ ﴾ [الجمعة: ١٠] يعني: كله چي تاسو د جمعي ا لمانځه څخه فارغ شوي نو په ځمکه کښې د کار او کسب دپاره خواره واره شي او د الله څه فضل رحلال مال طلب کری به دغه ایت شریف کښی حلال مال ته د قضل الله لقب ورکړی شوی دی الانعام (٦) المنافي دي چي: «التَّاجِرُ النَّمِينُ الصَّدُوقُ الْمُسْلِمُ مَعَ الشُّهَدَاءِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ» (١) يعني: ب بنی سی مسلمان تجارت کوونکی به د قیامت په ورخ د شهیدانو سره یو ځای وي.

نگرار. يو درخې نبي كريم ﷺ د انس شه دپاره دعاء وكړه چې: «اللَّهُمُّ أَكْثِرُ مَالَهُ وَوَلَدَهُ وَبَارِكُ لَهُ فِيمَا ج يو دو. اغطبته ۱۲٬ يعني اى الله! د ده (انس شه) مال او اولاد ډېر کړې او ده تد په هغه شي کښې برکت راچوې چې تا ورکړي دي.

وې چې د نصوصو ترمنځ د علمي قواعدو په بنا تطبيق و کړئ؟

مونږ وايو چې د عربيت قانون دي چې کله يوه کلمه د تعريف په توګه ذکره شوې وي او همدغه کلمه دوهم ځل بیا د تعریف په ډول ذکره شي، نو په دواړو وارونو کښې ترې یوه معنی اخستله کېږي<sup>(۱)</sup>؛ نو په همدې بنا ، کله چې الله ﷺ د کافرانو د خولو څخه د "حَيَاة" کلمه يو ځل په تېر شوي [٢٩] ايت كښې د تعريف په توګه ذكره كړې وه چې: ﴿ إِنْ هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا ٱلدُّنْيَا ﴾ يعني: ژوند همدا بو ژوند دی، نه بل ژوند شته او نه د قبرونو څخه بیا راپورته کېدل.

نو په [٣٢] ايت کښې يې بيا ذکره شوې کلمه ﴿ حَيَاتُنَا ﴾ د تعريف په ډول نازله کړه. نو معلومه شوه چې دلته د 'حَيَاة' څخه همغه ذكر شوى 'حَيَاة' مراد دى چې د كافرانو د خولو څخه حكايت

نو د معنی حاصل یې داسې کېږي چې: دغه نژدې ژوند (چې د بل اُخروي حقیقي ژوند لحاظ ورسره نه وي د مشغولتيا او لوبو څخه په غير بل شي نه دي. همدې مضمون ته په لاندې حديث he his side of least to the starts h شریف کښې اشاره شوې ده:

نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چي: «الدُّلْيَا دَارُ مَنْ لَا دَارَ لَهُ، وَلَهَا يَجْمَعُ مَنْ لَا عَقْلَ لَهُ» <sup>ال</sup>َّ يعني: دنيا د هغه چا کور دی چې هغه په بل کور باندې عقيده نه لري، او خاص د دنيا دپاره (چې د آخرت لحاظ پکښې بالکل نه وي، هغه څوک هلې ځلې کوي چې مفيد عقل نه لري.

همدا مضمون يو پښتون شاعر په څومره ښه توګه په خپلو اشعارو کښې ځای په ځای کړی

المنعة دو المنظمة دو دو المنظمة المنظمة المنظمة والمنظمة والمنظمة والمنظمة والمنظمة والمنظمة والمنظمة والمنظمة

د دنيا په بازار کېږي او د هغه جهان سودا Bitting and finish feeling of

<sup>(</sup>۱) سنوابن ماجد ص ۱۵۵ لسر دري کي متباليما سيستان جه جه مناهد ري يا دري اوري (۱۵۵ ميل کار دري اوري کار دري اوري (۱) صعب ۱۱ ال

<sup>(</sup>۲) صعيع البخاري ج۲ ص۹۴۴

<sup>(</sup>۴) مسند احمد بن حنبل ج۹ ص۳۴۴

<sup>&</sup>lt;sup>(۵) د</sup> عبد الرحسن مومند دبوان

وإذا سمعوا (٧) ﴿ قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ، لَيَحْزُنُكَ ٱلَّذِى يَقُولُونَ ۚ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَئِكَ ٱلظَّالِمِينُ بِعَالِمِنَ وإذا سمعوا (٢) ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ ١ وَلَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلٌ مِن قَبْلِكَ فَصَبَرُواْ عَلَىٰ مَا كُذِّبُوا وَأُوذُوا عَنَيْ أَتَنهُمْ نَصْرُنَا ۚ وَلَا مُبَدِلَ لِكَلِمَتِ ٱللَّهِ ۚ وَلَقَدْ جَآءَكَ مِن نَبَإِى ٱلْمُرْسَلِيرَ ۖ وَاللّ كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنِ ٱسْتَطَعْتَ أَن تَبْتَغِى نَفَقًا فِي ٱلْأَرْضِ أَوْ سُلَّمًا فِي ٱلسَّمُآ فَتَأْتِيَهُم بِئَايَةٍ ۚ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى ٱلْهُدَى ۚ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْجَنهِلِينَ ﴿ إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونَ وَٱلْمَوْتَىٰ يَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ١٠٥

[٣٣] بي شکه مونږ پوهېږو چې يقينا شان دا دی چې ضرور تا هغه څه خپه کوي چې دزي (كافران) يي وايي. نو (ته مه غمژن كېږه ځكه چې) يقينًا دوى تاته د دروغو نسبت نه كوي مگر ظالمان (د خپل ظلم په سبب) د الله ای د ایتونو څخه انکار کوي (یعنی ستا تکذیب زمونو تکذیب دی)

[۳۴] او بي شکه ستا څخه وړاندې هم ډېرو پيغمبرانو ته (د خپلو اُمتونو د پلوه) د دروغو نسين کړی شوی وه نو هغوی په خپل دروغژن بلل کېدلو باندې او په خپل ضررمند کېدلو تر هغه صبر کړی وه چې زمونږ نصرت به ور ورسېد (نو ته هم زمونږ د نصرت په انتظار صبر وکړه)

او د الله ﷺ د خبرو (وعدو) دپاره خو بالکل بدلوونکی (تغیر ورکوونکی) نشته (وعدی یی رښتيا دي)، او بې شکه تاته خو (زمونږ د پلوه) د پيغمبرانو د خبرونو څخه (څه ناڅه) درغلي دي (چې ستا د حوصلي او صبر دپاره کفايت کوي).

[۳۵] او ينينًا په تا باندې د دوی (کافرانو د اسلام څخه) مخونه تاوول درانه تمامېږي نو که وسه دې کېږي چې ته په ځمکه کښې يوه سوړه (سورنګ) ولټوې او يا په اسمان کښې زينه (طلب کړې) چې دوي ته (فرمايشي يا مجبوروونکې) معجزه راوړې؛ (نو دا کار هم وکړه مګر دغه ډول معجزې ته الله ﷺ اراده نه ده کړې چې د حکمت په خلاف ده) او که (بالفرض) الله ﷺ (ورته) اراده وکړې نو ضرور به دوی ټول په هدايت (اسلام باندې) راغونډ کړي، نو ته بالکل د جاهلانو د جملې څخه مه کېږه راو د حکمت څخه خلاف معجزه مه غواړه).

[۳۶] بې شکه (ستا) اجابت هغه کسان کوي چې هغوی اوري (او ژوندي دي)، او مړي (کافرانا) به الله کا د قبرونو څخه راپورته کړي (هلته به بې ګټې اجابت وکړي)، بيا به خاص همده گاه نه ورتاو کړی شي (او مطابقه جزا به وګوري).

ارتباط

څرنګه چې د سورت د اول سر څخه تردې ځارد الله الله الله او الله د قناعت دپاره د سالمې عندي

191

والا استعوا (۱) و به باره کښې پوره قناعت بښونکي د لايل نازل کړه، امکان لري چې د نبي کريم کار به غټه تنه وه چې به باره کښه کريم کار به غټه تنه وه چې په باره دښې پرو په ښې په قناعت وکړي او د کفر څخه به لاس واخلي او بالآخره په ايمان باندې به مشرف شي، خو د الأنعام (٦) هغوی به سده و در در در در در سره سره هغوی پرې خپل غوږونه کاڼه کړه او د قرآن کريم په مقابل زکرو سود در د. د. کند کرد سو، نو دا کار په نبي کريم ﷺ باندې غټ بوج جوړ شو، او دا ځکه دې يې يې د نبي کريم ﷺ مبارک زړه د هغوی په ايمان راوړلو باندې زيات حارص وه. د ببي سريم. نو په دغو ايتونو کښې الله گان نبي کريم پخ ته تسلي ورکړه چې بايد د نورو پيغمبرانو په شان د

مېر څخه کار واخلي او خپله حوصله خرابه نه کړي مېر څخه کار واخلي او خپله حوصله خرابه نه کړي

د ذكرو شوو ايتونو په شان نزول كښې خو متعددې حادثې روايت شوې دي چې ځينو مفسرينو کرامو<sup>۱۱</sup> راغونډې کړې دي، مونې صرف د لاندې دوه حادثو په ذکر باندې اکتفاء کوو:

١\_ يوه ورځې الاخنس بن شريق د ابو جهل سره ملاقي شو او د نبي کريم ﷺ په باره کښې يې نړې نظر وغوښت چې دی صادق دی او که کاذب؟ حال دا چې زه او ته دلته دوه په دوه يو چې د قومیانو څخه راسره هیڅوک نشته، نو اصلي خبره راته وکړه. آبو جهل جواب ورکړ چې زما دې په الله الله الله الله الله الله الله على محمد الله صادق دى محر كله چې د ده تبر (بني قصي) د بېرغ خاوندان دي، حجاجو ته د زمزم د اوبو خړوبول د دوی په لاس دي او د شوراګانو مشري د همدوی ده نو که مونود ده په صداقت باندې اعتراف و کړو نو نبوت به هم د همدوی شي، نو دا راته ووايه چې نورو قريشو نه به څه پاتې شي. نو الله ﷺ ذكر شوي ايتونه نازل كړه ۲۰،

٢ ـ يوه ورځې جبرائيل امين الله د نبي كريم تر څخه پوښتنه وكړه چې څنګه غمژن ناست يي؟ نبي كريم ﷺ جواب وركر چي «كَدَّبَنِي هؤلآءِ» ٢٠ دغو (كافرانو) راته د دروغو نسبت وكر، نو جبرائيل امين الله ورته تسلي ورکړه چې دوي خو تاته د دروغو نسبت نه کوي بلکې دوي په حقيقت کښې ستا خبرې تکذيبوي. يا په بل عبارت: دوى ستا تکذيب نه کوي بلکې دوى د الله الله تکذيب کوي 

# المعادية الم

١- يعنې: اې پيغمبره! موني خو پوهېږو چې د كافرانو په كفر باندې ته څومره زيات غمژن يې او د دوی کفري خبرې تا څومره زيات زوروي خصوصاً لا د دوی هغه خبرې چې په تا باندې د جادوګر نوم کېږدي او قرآن کريم ته د جادو لقب ورکوي، نو ځکه مونږ ستا توجه لاندې نکاتو ته اړوو ترڅو متسلي شي او حوصله دې خرابه نه شي: په منسلي شي او حوصله دې خرابه نه شي:

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن ج٢ ص١٠٧٤

<sup>(1)</sup> اسباب النزول للواحدي ص١٤٥ (٢) الدر المنثور ج٣ ص٢٠٤، اخرجه ابن جرير عن ابي صالح ج٥ ص١٨١

ا سمعوا (۷) الف: ای پیغمبره! کافران ډېر غټ-غټ ظالمان دي چې د الله څخ سره شریک دروي، په دن الف: ای پیعمبره، حرن ۱٫۰ در در در در کری دی چې په هیڅ یوه خبره کښې یې درڅغه درون کښې خو تا حموېښت کاده . نه دي اورېدلي، دوی اوس هم په تاباندې يقين لري چې ته دروغژن نه يې، نو د هغوی تکذ<sub>يبې</sub> حقیقت کښې د الله څخ ایتونو ته راجع کېږي. یا په بل عبارت: دوی په اصل کښې الله څو<sub>ندر</sub> دروغژن نسبت کوي، نو څوک چې الله ﷺ ته د دروغو په نسبت باندې ډيل نه وي د هغوي څغړي کيله ده چې د الله څخه پيغمبر دروغژن وګڼي. نو لکه څنګه چې د الله څخه په نومونو کښې يو نوم صرر هم دى نو ته هم بايد د صبر څخه كار واخلى او د الله چ په صفاتو باندې خپل ځان موصوف كړي ب: ای پیغمبره! د کافرانو په تکذیب کښې خو ته یوازې نه یې چې زیات بوج درباندې ولوېږي بلکي تېر شوي پيغمبران ټول ستا سره پکښې شريک دي چې هر يوه ته د وخت کافرانو د دروغزر نسبت کړي دي خو هغوي ورباندې صبر کړي دي او خپلې حوصلې يې نه دي خرابي کړې او ر موذيانو رضرر رسوونکي اذيتونو يې ګاللي دي آن تر هغه وخته پورې چې زمونږ نصرت او کومک به ورورسېد دوي ته به مو نجات ورکړ او په ظالمانو باندې به مو خپل غضب ورنازل کړ، نو ته م خپل نصرت او د ظالمانو پوينا كولو ته منتظر اوسه.

ج: دا د الله على خبره ده او د الله على خبره هي حوك نه شي بدلولي بلكي هي غ بدلوونكي (اروونكي نه لرى، كه بالفرض د الله عن په خبره كښى څه كوز او پاس وى نو كوم يو كافر قوم خو به د الله د الله عذاب څخه بچ شوي وي او د پوپنا کولو څخه به يې نجات موندلي وي، تاته خو د پيغمبرانو څه ناڅه خبرونه درغلي دي او په حالاتو کښې يې په کافي اندازه معلومات درکړي شوي دي، ايا د کافر قوم څخه چرته هم چا د عذاب مخه اړولي ده؟

٢\_ ای پیغمبره! مونږ پوهېږو چې په تاباندې د کافرانو انکار او کفر ډېر دروند تمامېږي آن تردې چې زړه دې غواړي چې دوي ته د دوي د غوښتنې سره سمي فرمائشي معجزې هم ورکړي شي ګوندې په ايمان باندې مشرف شي او د الله کا د غضب څخه نجات مونده کړي، نو تاته په کار دې چې د خپلې تسلي دپاره لاندې موادو ته خپله توجه ورتاوه کړې:

الف: که بالفرض ته خپل ځان په سخت مشقت کښې واچوې او په ډېره ګرانه طريقه باندې کافرانو ته فرمايشي معجزې ورښکاره کړې، چې يا د فرمايشي معجزې د موندلو دپاره په ځمکو کښې ننوځې او د ځمکې د تل څخه يې ورته راپورته کړې او يا اسمان ته زينه کېږدې او د اسمانه يې ورته راښکته کړې هم، په دواړو صورتونو کښې به دوي په ايمان مشرف نه شي، دوي به نه به خپله وعده باندې وفا وکړي چې د فرمايش د پوره کېدلو په صورت کښي به ايمان راوړي او نه به يې په تاباندې زړه وسوځي چې د فرمايش د پوره کولو دپاره دې ډېر زيات زحمت تېر کړ په کار دې چې په ايمان مشرف شو.

ب: نو ای پیغمبره! که د ذکروی و او کار کولی شی هغه و کره خو د دوی

والاسمهوا (۱) وایمان باندې د مشرف کېدلو تمه مه کوه، ځکه چې د دوی په زړونو باندې مهر وهلی شوی او د ې ... نونېن استعداد يې بالکل د لاسه ورکړي دي.

بن است. د دوی د ایمان راوړلو فقط همدا یوه لاره پاتې ده چې الله څخ اراده وکړي او دوی ټول په هدایت راټول کړي چې يو کس يې هم ګمراه پاتې نه شي، مګر الله څخ دغسې کار نه کوي او هغو باندې راند کافرانو ته توفیق نه ورکوي چې د هغوی په زړونو باندې مُهر لګول شوی دی او د ایمان استعداد کافرانو در کوی دی، او دا څکه چې دنیا د ابتلاء او آزمېښت میدان دی نو د ایمان استعداد یې د لاسه ورکړی دی نو دغسې کار کول د راي پيغمبره!) چې ته د ناپوهانو او جاهلانو څخه جوړ نه شي

٣\_ د حکمت غوښتنه دا ده چې الله گڼ هغه چا ته د ايمان راوړلو توفيق ورکوي چې هغوي خبره اوري ترڅو پکښې فکر وکړي او هم هغوی د حق پلټنه کوي او د حق په موندلو پسې تاند وهي، اما وري دغه خاصيتونه پرېږدي او د حق سره عناد کوي نو دوی د مړو په شان دي، نو لکه څنګه چې په مړو کښې د ايمان راوړلو استعداد ختم دي همدارنګه دوي هم خپل استعداد ختم کړي دي. او د قيامت په ورځ به الله ﷺ د دغو مړو (كافرانو) په شمول ټول مړي راژوندي كړي او په خپل حضور کښې به يې ودروي، نو په دغه وخت کښې به ټول کافران ايمان راوړي خو د دغه وخت ايمان د الله على بدنزد باندى مقبول نددى، هغه خو د جزا وخت دى، د ابتلا، او امتحان وخت خو نددى.

١\_د ﴿ قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيَحْزُنُكَ ٱلَّذِي يَقُولُونَ ﴾ د جملي څخه لاندي ټكو ته اشاري معلومېږي: الف: نبي كريم ﷺ د الهي ادب په خاطر ټول غمونه په مبارك زړه كښې ساتلي وه او يوازې الله ﷺ ورباندې خبر وه چې په زړونو باندې علم لري.

ب: د کافرانو په کافر پاتي کېدلو باندې نبي کريم ﷺ دومره زيات غمژن کېده چې په اندازه باندې يې يوازې الله ﷺ پوهېده او بس.

ج: که څه هم نبي کريم ﷺ د کافرانو په کفري افعالو باندې هم غمرن کېده مګر کفري اقوال يي ځکه د غمژن کېدلو په وجه کښې مشخص کړه چې د دوي مسلمانېدل په قول پورې تړلي وه، نه په فعل پورې.

د: بالآخره كفري اقوال يې مشخص نه كړ ځكه چې د دوى كفري اقوال او ويناوې زښتې ډېرې 

# تكذيب خه معنى؟ المعنى المستجمع المستجمع الما

٢\_ د ﴿ لَا يُكَذِّبُونَكَ ﴾ كلمه د تكديب څخه اشتقاقه شوې ده چې په دې مقام كښې يې مفسرينو کرامو متعددې معناوې کړې دي. لاندې څو مثالونه يې ولولئ ۱۰: کې د دوی تحدیب په عنادي بحود بر ب: دوی وایي چې ته دروغ نه وایي (تا دروغو ته قصد نه دی کړی) خو ستا خبرې دروغ دې پا په بل عبارت: قرآن دروغ وايي چې په لا شعوري توګه ستا په ژبه باندې جاري دي.

ج: که کافران پخوانیو کتابونو او ستا معجزاتو ته پاملرنه وکړي نو دوی به تاته ونه شي ویل چې ته دروغ وايي.

د: دوی پټ په زړونو کښې تا رښتيني ګڼي خو په ژبه باندې اقرار نه کوي او عناد نيولي دي. ه: اى پيغمبره! لكه څنګه چې ستا اطاعت د الله الله اطاعت او ستا نه منل د الله الله منل دى، همدارنګه تاته د دروغو نسبت کول په حقیقت کښې الله که ته د دروغو نسبت کول دي.

مونږ ته داسې برېښي چې ذکرې شوې معناوې سره څه منافات نه لري، څه لرې نه ده چې ټولې مرادې وي او د تکذیب څخه ما یطلق علیه التکذیب مراد کړی شي ترڅو د کافرانو ټولو گروپونو ته شامل شي ځينو ته په يوه اعتبار سره او ځينو ته په بل اعتبار سره.

# كلمات الله حدمعني؟

٣\_كه څه هم مفسرينو كرامو ﴿ وَلَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَتِ ٱللَّهِ ﴾ دپاره تقريبًا پنځه ډوله تفسيرونه كړي دي (١) ماکر مونږ ته داسې برېښي چې په دې مقام کښې د کیمات الله څخه هغه جملې مرادې دي چې په قرآن کريم کښې ځای په ځای نازلې شوې دي او د کافرانو په مغلوبيت او پوپنا کولو باندې دلالت كوي، لاندې څو مثالونه يې ولولئ:

الف: ﴿ كَتَبَ آللَّهُ لَأُغْلِبَنَّ أَنَّا وَرُسُلِيٓ ﴾ [المجادلة: ٢١] يعني: الله ١ (به لوح محفوظ) كنبي ليكلي دي چې خامخا ضرور به زه غالب كېږم او زما پيغمبران هم.

بَ ﴿ فَأُوْحَىٰ إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنَيْلِكُنَّ ٱلطَّلِمِينَ ﴾ [إبراهيم: ١٣] يعنى: كله به چي كافرانو پيغمبرانو ته غاښ چيچي وکړ نو دوي ته به خپل رب وحي وکړه چې خامخا ضرور به ظالمان هلاک کړو، او په ځمکه کښې په د هغوي په عوض تاسو اوسېدونکي وګرځوو.

مون ته ځکه ذکر شوى تفسير غوره ښکاره شو چې متصله جمله ﴿ حَتَّىٰ أَتَنهُمْ نَصِّرُنَا ﴾ ورباندې دلالت کوي. نو د معنی حاصل یې داسې کېږي چې: ای پیغمبره ۱ لکه څنګه چې مونږ د پخوانیو پیغمبرانو د نصرت وعده کړې وه او بیا مو ورته رښتیا هم کړه همدارنګه ستا سره هم د نصرت وعده کوو او تاتدېديې هم رښتيا کړو، د الله ﷺ يوه خبره هم څوک د خپلې تګلارې څخه نه شي اړولي.

سوال جواب

۴\_ كه څوك وايي چې: د څه حكمت په بنا الله الله الله و و ان كان كُثر عَلَيْك إعْرَاطُهُمْ ﴾ الآبك

والاسمور المراه کلماتو باندی نبی کریم کر مخاطب کر چی:

ې پيغمبره! که د فرمائشي معجزې د راوړلو دپاره د ځمکې په کومه سوړه کښې ننوتلي الفاده و دره کښې ننوځه او معجزه ورته راوړه، او يا که اسمان ته ختلې شې نو زينه کېږده او م شي تو په سازه اسمان ته وخبژه او معجزه ورته راوړه خو په دواړو صورتونو کښې به کافران ايمان رانه وړي.

ان د دغو کافرانو د ایمان تمه مه کوه دا د جاهلانو کار دی، پام کوه چې د جاهلې ډلې څخه خېل ځان جوړ نه کړې.

مونږ وايو چې: والله کا اعلم رښتيا په ذکر شوي ايت شريف کښې د عتاب وږمه شته، خو دغه عتاب اصلاً كافرانو ته په لاندې نُكاتو كښې متوجه دى:

اول د نبي کريم ﷺ کار (دنده) دعوت دي او بس، نو ده ته د معجزاتو فرمائش ورکول د زورولو ئى پەغىربلەمعنى نەلري.

دوهم: نبي کريم ﷺ د کافرانو په ايمان راوړلو باندې دومره حريص وه که بالفرض د معجزي راوړل د ده د زيار ويستلو پورې تړلي وي نو په ځمکه کښې په ننوتلو او اسمان ته په ختلو باندې به بي هم صرفه نه وي کړې، حال دا چې دواړه کارونه عادة محال دي.

مگر بالمقابل کافران دومره بې رحمه دي چې که نبي کريم ﷺ د دوی د هدايت دپاره د خپلې رسي څخه پورته مشقت په غاړه واخلي هم د دوی به پرې زړونه ونه سوزي او د ده ﷺ د خوشالۍ دپاره به هم په ايمان مشرف نه شي.

درېم: نبي کريم ﷺ ته دومره معجزات ورکړي شوي دي چې د نبوت د ثبوت دپاره يې کفايت کوي، نو په دغو معجزاتو باندې د پاسه د مشخصي معجزې پورې د ايمان ځنډول د بهانه نيولو څخه په غير بل شي نه دي او د جاهلانو کار دي.

څلورم: په دغه عتاب آمېزه لهجه باندې کافران په غوږ وهل شوي دي چې په راتلونکي کښي نبي کريم ﷺ ونه زوروي او د معجزاتو فرمائش ورنه کړي، او دا ځکه چې د دوي په زړونو باندې مُهر لگېدلي دي او د ايمان راوړلو يې فقط همدا يوه لاره پاتې ده چې الله د مجبوروونکې معجزه نازله کړې، مګر دغه ډول معجزه نازلول د يو پلوه د ازمېښت سره منافي دي حال دا چې دنيا خو د ازمېښت ځای دی، او د بله پلوه د حکمت غوښتنه نه ده او الله کر حکمت څښتن دی چې د ده کا څخه د غير حکيمانه کار تمه کول او يا غوښتل د جاهلانو کار دي.

# الموتى څه معنى؟

٥ - كه خدهم د المَوْتَى كلمه د ميت جمعه ده او ميت مري ته وايي مكر مفسرينو كرامو به دي مقام کښې ذکره شوې کلمه په کفارو سره تفسيره کړې ده (۱)، چې د قرآن کريم په نورو ايتونو کښې په ملكى معنى سره استعماله شوى ده، الله على فرمايي چى: ﴿ أُومَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَهُ ﴾ [الأنعام: ١٢٢]

وادا سمعوا (۲) يعني: ايا هغه څوک چې مړ وي (کافر وي) نو هغه مونو ژوندي کړو (په اسلام باندې يې مشرف کال نو د معنی حاصل یې د سې ر ک پ ، پ هم قناعت نه کوي او د خپل کفر دپاره ډول-ډول بهاني تراشي) مونږ د مرګ څخه وروسته برنه هم صفحت راژوندي کړو نو هلته به دوی قناعت وکړي خو د هغه وخت قناعت به دوی ته په درد ونه خوري ﴿ وَقَالُواْ لُولًا نُزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِن رَّبِهِ - قُلْ إِنَّ ٱللَّهَ قَادِرٌ عَلَىٰ أَن يُنَزِّلَ ءَائِةُ وُلَئِئ أَحْتَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ١ وَمَا مِن دَابَّةٍ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا طَتِيرٍ يَطِيرُ جُنَاحَيْهِ إِلَّا أَمَمُ أَمْثَالُكُ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَنِ مِن شَيْءٍ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّم مُحْشَرُونَ ٢ وَٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَنِتِنَا صُو وَبُكُمْ فِي ٱلظُّلُمَتِ مَن يَشَا إِللَّهُ يُضَلَّهُ وَمَن يَشَأْ يَجْعَلْهُ عَلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ١ [٣٧] او دوی (کافران) وايي چې: ولې په ده (نبي کريم ﷺ) باندې د خپل رب ﷺ د پلوه (زمونږ د غوښتني مطابقه) معجزه نازله نه شوه.

ته ورته ووايه چې: يقينًا الله على په دې باندې قادر دى چې (فرمائشي) معجزه نازله كړي مكر ددوي اكثريت نه پوهېږي (چې دا ډول غوښتني كوي).

[۳۸] او نه دي هيڅ خوزېدونکي (ساکښ) په ځمکه کښې او نه دي هيڅ الوتونکي چې په خپلو دوه وو وزرونو باندې الوزي، مگر (دا ټول) ستاسو غوندې اُمتونه دي رخو تاسو ورباندې په عقل سره بهتري لرئ مون خو په قرآن کريم کښې هيڅ ضروري شي نه دې پرېښودلي (حتي چې د ضرورت په اندازه معجزات هم پکښې شته)، بيا به خپل رب الله ته ټول (ساکښان) ورغونډ کړي شي.

[۳۹] او هغه کسان چې زمونږ ايتونو ته د دروغو نسبت کوي (دوی) کاڼه او ګونګان (او) په تيارو كښې دي. هر څوك چې الله ﷺ (ورته) اراده وكړي نو محمراه كوي يې (توفيق نه وركوي) او هر څوک چې (الله ﷺ ورته) اراده وکړي په سمه سيده لاره باندې يې ګرځوي (روانوي او توفيق ورکوي).

په وړاندېنيو ايتونو کښې د دوه وو مطلبونو بيان ته اشاره شوې وه، يو دا چې مشرکان فرمائشي معجزې غواړي او په موجوده معجزو باندې اکتفاء نه کوي، او بل دا چې د معجزو فرمائش جاهلانه کار دی. په دې ایتونو کښې په ذکرو شوو دواړو مطلبونو باندې صراحت شوی دی چې خلاصه يې داسې راوځي:

## د مطلب خلاصه

۱\_ ای پیغمبره! کافران خو وایي چې ولې په ده (پیغمبر ﷺ) باندې د خپل رب ﷺ د پلوه فرمانشي معجزې نه راښکته کېږي تر څو م نېږ قانع شور الوباليسلي ورباندې راوړو؟ اسه و ایه چې: الله کا د هر ډول معجزو په رانازلولو باندې د قدرت څښتن دی مگر دغه نوله و در در خوښتونکو بې علمي (بې عقلي) ثابتوي. يا په عبارت: دا غوښتنه د لاندې وجوهو رکله جاهلانه کار دی:

الف که غوښتل شوې معجزه په ايمان راوړلو باندې مجبوروونکې وي نو په نزول سره به يي انتبار سلب شي او د امتحان (ازمېښت) مفهوم به د منځه لاړ شي او جبري ايمان خو د الله څخ په 

ې که غوښتل شوې معجزه مجبورونکې نه وی نو بيا يې هم غوښتنه د پوه سړي کار نه دی ځکه چې د الله ﷺ د قانون سره سم چې هرڅوک په فرمايشي معجزې باندې ايمان رانه وړي نو د هغوی به خ او بنیاد ویستلی کېږي، لکه څنګه چې د ثمودیانو به خ او بنیاد وویستلی شو البته کله پې هغوی د اوښې په فرمايشي معجزه باندې ايمان رانه ووړ نو ايا دغسې معجزه غوښتل خپل ځان ته پخپله قبر کنودل نه دي؟

ذکر شوي دواړه ډوله معجزې غوښتل د هوښيار سړي کار نه دی، خصوصاً لا په داسې وخت کښې چې د عاقلانو دپاره ښې کافي معجزې هم موجودې وي خو هغه د نظره وغورزولي شي.

۲\_ ای پیغمبره! مشرکانو ته ووایه: که تاسو د عقل څخه کار وانه خلی نو په لوی لاس به خپل ځانونه د څارويو رتبې ته ورښکته کړئ، ځکه چې تاسو خو د هغو څخه صرف په عقل سره راجدا شوي ياست او د ځمکې واکداري درکړې شوې ده، که نه نو په وچه او لمده کښې بلکې د ځمکې په هر څنډه کښې خوزېدونکي ساکښان او هم په هوا کښې د هر ځای هوا چې وي په دوه وو وزرونو باندې الوتونکي ساکښان خو نور څه نه دي مګر ستاسو غوندې اُمتونه دي، د عقل څخه په غیر تاسو په هغو باندې څه فضيلت لرئ؟

٣\_ دا هم ورته ووايه: كه تاسو د عقل څخه كار واخلئ نو صرف همدا يوه معجزه (قرآن كريم) ستاسو د ايمان د راوړلو دپاره ښه پوره کفايت کوي، مونږ داسې شي نه دې پرېښي چې هغه ته تاسو ضرورت ولرئ مګر هغه مو په قرآن کريم کښې په يوه وجه باندې بيان کړي دي، حتي چې ستاسو د ايمان راوړلو د ضرورت وړ معجزې مو هم پکښې درج کړې دي چې د قيامت تر ورځې پورې ايمان راوړونکو ته د نبوت بېوت ورکوي.

۴\_اي پيغمبره! كه كافران د يو پلوه په قرآني اعجاز كښې د عقل څخه كار نه اخلي او د بله پلوه د فرمائشي معجزو په غوښتلو باندې ټينګار کوي، نو ډېر ژر به د دوی په شمول ټول ساکښان د خپل رب ﷺ حضور ته ورټول کړي شي او د حساب کتاب څخه وروسته به نېکان جنت ته واستوي او جنايتکاران به دوزخ ته ورواچوي او بالآخره حشرات او څاروي به د خپلو منځو د بدل اخستلو ځخه وروسته په تکويني امر سره بېرته ځاورې کړي، لکه څنګه چې لږ وړاندې خاورې وه.

۵ ای پیغمبره! ذکر شوي کافران لکه څنګه چې خپل عقلونه په کار نه اچوي همدارنګه دوی ځېل ټول حواس د کاره غورزولي دي، ته به وایم چې موروالاه ی کاڼه او مورزادي محونګان دي او

وادا سمعوا (۷) بالآخره په تکو تورو تيارو کښې پراته دي، او د هدايت ټولې دروازې ورباندې تړلې شوې دې بالآخره په تکو تورو تيارو کښې پراته دي، او د هدايت ټولې دروازې ورباندې تړلې شوې دې توفيق نه ورکوي او چا ته چې د هدايت اربيار کړي لا زيات توفيق ورکوي، او دا ځکه چې هغوی ضلالت پسې تاند وهي او دوی د هدايت د لا زيات توفيق ورته اسانتياري سمال لا زيات توفيق وردوي، او دا حالت چې - رك ځلې كوي او الله گاه هره يوه ډله خپل مراد ته رسوي او په رسېدلو كښې ورته اسانتياوې برابرلې

۱\_ که څوک وايي چې: د ﴿ دَآبَةٍ ﴾ کلمه هغه ساکښ ته ويل کېږي چې په ځمکه باندې مړل کوي، نو د ﴿ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ په نزول کښې څه حکمت دی؟ همدارنګه د ﴿ طَتِيرِ ﴾ کلمه د هندمان توي، تو د ر يې د ر س. ۲ و د و يَطِيرُ بِجَنَاحَيهِ ﴾ د جملې په نزول کښې څه حکمت درې مونږ وايو چې: که څه هم مفسرينو کرامو ذکرې شوې پوښتنې ته زښت ډېر جواېونه کړي دي<sup>ام</sup> مګر کوم جواب چې مونږ ته ښه ښکاري هغه دا دي چي:

ر کوم جو چې د و کې د ې څرنګه چې په ځمکه باندې حرکت کوونکي ساکښان زښت ډېر ډولونه لري، چې ځينې په مېد باندې ښويېږي او ځينې په دوه وو پښو باندې حرکت کوي او بالآخره ځينې په څلورو يا زياتو پڼړ باندې ګرځي راګرځي، همدارنګه ځينې ساکښان د ځمکې په مخ باندې په حرکت کښې دې ا ځينې د ځمکې په ګېډه کښې استوګنه کوي او داسې نور، نو که بالفرض ذکره شوې کلمه الديون وي نازله کړې نو د ساکښانو ټولو ډولونو ته به د چا نه وي فکر شوي.

په همدې توګه الوتونکي ساکښان لکه څنګه چې د خلقت په اعتبار سره د الله ﷺ د قدرت نڼې دي، همداسې د الوتنې په اعتبار سره هم پکښې د قدرت بې شماره نښې نغښتي دي چې کلابه بندو وزرونو باندې او کله په پرانستو وزرونو باندې الوتنې کوي او بالآخره کله د وزرونو د مرکن څخه استفاده کوي او کله يې پرانستي پرېږدي او حرکت نه ورکوي او داسې نور٠.

نو که ذکره شوی جمله ﴿ يَطِيرُ بِجُنَاحَيْهِ ﴾ نه وي نازله شوي نو ذکرو شوو قدرتونو ته به د چانه وی پام شوی.

دا د يو پلوه، او د بل پلوه د ذكرې شوې كلمې او د ذكرې شوې جملې په نزول سره د ساكښانو مختلفو ډولونو ته هم د مخاطبينو توجه اړولې شوې ده، چې په يوه ډول باندې هم بدون د عقل ده څه بهتري نه لري او بلکې لا ترې لاندې ياست که عقل په صحيحو معناوو کښې په کار وانه چوي نو د معني حاصل يې داسې کېږي چې: هغه اقدس ذات گه به ستاسو ضروريات څنګه نه رې پوره کړي چې د هر ډول ساکښانو ضروريات يې پوره کړي دي حال دا چې تاسو په هغو باندې اثرن او مکرم یاست، نو ستاسو د معجزو ضرورت یې هم پوره کړی دی خو چې لږ سترګې وغړوی او <sup>د</sup> عقل څخه کار واخلئ

I have been the

# أمَّة خدمعنى؟

۲\_د ﴿ أُمَمُ ﴾ كلمه د المه جمعه ده، المه هغو متعددو افرادو ته وايي چې په يوه شي كښې سره اشتراک ولري ۱۱ لکه يوه زماند، يو وطن، يو قوم، يو دين او داسې نور، برابره خبره ده چې ذکر سره اسر شوی مشترک شی په اختیار سره مشترک وي لکه د يوه پيغمبر پيروان، او يا د خلقت په توګه د ښوی سه د د د د څارويو خاصيتونه چې ځينې غوښې خوري او ځينې حبوبات دوی و داسې نور نو که بالفرض د مشترکه وصف لحاظ ونه ساتلی شي نو بيا ورباندې د رد بې اطلاق نه کېږي. د ښه وضاحت د پاره لاندې حديث شريف ولولئ:

نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چي: «لَوْلَا أَنَّ الْكِلَابَ أَمَّةُ مِنَ الْأَمَمِ لَأَمَّرْتُ بِقَتْلِهَا كُلِهَا»(٢) يعني: كه سپي د امتونو څخه يو امت نه وي نو ما به د ټولو په وژلو باندې امر کړي وي يعنې د سپيو خلقت هم بې مکمته نه دی نو بالکل د بېخ ويستل يې (چې په ټوله نړۍ کښې يو هم پاتې نه شي) څه ښه کار نه دی.

انسان او د نورو حيواناتو مماثلت

٣\_په دې مقام کښې اکثرو مفسرينو کرامو د ﴿ أُمَمُ أَمْنَالُكُم ﴾ دپاره د انسانانو او نورو حيواناتو د مماثلت ريو رنګوالي) رښت ډېر وجوه ليکلي دي ٢٠٠٠ لاندې څو مثالونه يې ولولئ: الف: نور حيوانات هم د انسانانو په شان د الله د عمد او ثناء وايي.

ب هغوی د انسانانو په شان د توالد او تناسل په سلسله دنیا ته راخي او بیا د همدوی په شان مره کېږي او خپل ځايونه راتلونکي نسل ته پرېږدي.

ج: د هغو احتياجات او اړتياوې هم الله الله الله د دوی د اړتياوو په شان پوره کوي.

د: د هغو ټول کړه وړه (عمر، رزق او داسې نور) هم د دوی د کړو وړو پدشان مقدر دي.

ه: هغوی به هم د دوی په شان د قیامت په ورځ حشر کېږي او د مظلوم قصاص به د ظالم څخه اخستل كېږي.

مګر مونږ ته داسې برېښي چې دلته به د مماثلت (يورنګوالي) وجه فقط اُمتيت وي. نو د معني حاصل به يې داسې راووځي چې: اي مشركانو! تاسو خو د نورو حيواناتو د امتونو (ګروپونو) څخه يو امت (يو ګروپ) ياست خو صرف په يوه شي کښې په نورو ګروپونو باندې امتياز لرئ چې د هغه شي عقل نوم دی.

نو که تاسو په موجوده معجزاتو کښې خپل عقل په کار وانه چوئ او د فرمائشي معجزاتو غوښتنې ته ادامه ورکړي نو په لوي لاس به خپل امتياز د خاورو سره برابر کړي او د څارويو او ساکښانو د محروپونو څخه به هيڅ امتياز ونه لرئ. والمرات والمراك والماري المرات المرات المرات المرات

<sup>(</sup>۱) مفردات الراغب ص۱۹

<sup>(1)</sup> جامع الترمذي ج١ ص٢٧٤

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ج١٢ ص٢١٢: البحر المصورة 62 مم ١٩٥٥ من المصورة ٢٩٢٥ م ٢٩٢

۱ سمعوا (۷) مونږ ځکه ذکره شوې معنی اختیاره کړه چې د ایتونو د سیاق او سباق (وړاندې وروسته) سرای ډېره ښه وجه تطبيق خوري او بس.

# دلته كوم يو كتاب مراد دى؟

۴\_ ځينې مفسرين کرام(١٠ وايي چې دلته د ﴿ ٱلْكِتَنبِ ﴾ څخه لوح محفوظ مطلب دي نو د سن ا حیمی سسترین کرم د دی کری بلکر حاصل یی داسې کېږي چې: مونږ په لوح محفوظ کښې د هیڅ شي قصور هم نه دی کړی بلکر عاصل يې د سې مېږي کې د . څومره شيان چې موجود شوي دي او يا موجودېږي ټول مو پکښې ثبت کړي دي، برابره خبره ده چې انسانانو پورې ارتباط نيسي او يا د حيواناتو په نورو ګروپونو پورې اړه ولري.

خو مونږ ته داسې برېښي چې دلته د کتاب څخه قرآن کريم مراد دی، ترڅو د وړاندې بېرنه ايتونو اړوند په خپل ځاي پاتې شي او د ملغلرو امېل ونه شکېږي.

نو د معنی حاصل یې داسې راوځي چې که کافران خپل عقلونه په کار واچوي نو فرمانشي معجزي به هيڅکله ونه غواړي، ځکه چې مونږ په قرآن کريم کښې ټول ضروريات نازل کړي دي نړ هغومره معجزي چي د يوه هوښيار سړي د مسلمانېدلو دپاره كفايت كوي هغه هم پكښي شته دي

#### سوال جواب

۵\_ که څوک وايي چې: که د کتاب څخه دلته قرآن کريم مراد کړي شي نو په کار دي چې په قرآن كريم كښي د هر شي بيان تحقق ولري، حال دا چې د هر شي بيان پكښې نشته.

مونږ وايو چې: قرآن کريم د انسان د ټولو ضرورياتو بيانوونکي دي، برابره خبره ده چې دنبا پورې اړه ولري او که د آخرت پورې مربوط وي، همدارنګه بيانول عام دي چې په صراحت سره وي او يا يه إشارة النص او بالآخره يا يه إقتضاء النص او دلالة النص سره وي، بلكي د أصول الفقه به علم کښې په ثبوت رسېدلې ده چې قرآن کريم خپل مفاهيم او معناوي په اتيا (۸۰) ډوله باندې

برسبره پر دې، څه چې په سنت او اجماع او بالآخره په قياس سرة بيان شوي دي هغه هم په حقیقت کښي د قرآن کريم بيان دي، او دا ځکه چې د دغو درېواړو (سنت، اجماع، قياس) شرعي دلايل توب په قرآن کريم باندې په ثبوت رسېدلي دي او بس.

مونږ ځکه ذکر شوي تفسير اختيار کړ چې په همدې تفسير باندې د ﴿ فَرَّطْنَا ﴾ کلمه لارښوونه كوي. هغه دا چي 'فَرْطْنَا 'اصْلًا د 'فَرَطْ \_لكه 'شَرَفْ \_ څخه اخستله شوي ده، 'فَرُط' هغه چا ته ويل کېږي چې کاروانيان او يا مسافرين يې د خپلو ځانونو څخه وړاندې هغه منزل (مېني) ته واستوي چرته چې دوی دمه کول (شپه تېرول) په نظر کښې نيولي وي ترڅو دوی ته د دوی د وررسېدلو څخه

Maritage pare 14

The But WET

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ج٤ ص ٢٠

<sup>(</sup>٢) نور الانوار ص١٣

الأنعام (۱) المنام در الله المن المناطقة المناط دراندې الون دي چې: «أَنَا فَرَطُكُمْ عَلَى الْحَوْضِ» ٢٠) يعني: زه ستاسو وړاندې لېږلی شوی يم پې کرېم پخ فرمايلي دي چې: «أَنَا فَرَطُكُمْ عَلَى الْحَوْضِ» ٢٠) يعني: زه ستاسو وړاندې لېږلی شوی يم نبي درېم په درښ کو تر باندې (ترڅو ستانسو د خړوبولو بندوبس وکړم): په دوض کو تر باندې (ترڅو ستانسو د

رو ما در دره شوى كلمه (فَرَطُ) د إفعال د باب لاندي راشي نو 'إفراط' ترى جورېږي، 'إفراط' نو له به هغه تجاوز ته ویل کېږي چې د مقصودي منزل څخه وړاندې تېر شي<sup>(۲)</sup>، او په عوض د دې چې منه مبدور مروريات تهيه کړي، ضررناک شيان راټول کړي لکه چې نصاراوو په عقيده کښې د مقصودي منزل مرود. فخه نجاوز وكر او عيسى الله ته په الوهيت قائل شوه.

او كله چې ذكره شوې كلمه (فَرَط) د تفعيل د باب لاندې واقع شي نو مصدريي 'تَفْرِيْط' راخي، نفرنط هغه استولو ته وايي چې منزل ته ونه رسېږي او د ضرورياتو پوره کول ناقص پاتې شي، چې ريد. د لغت کتابونه ترې په تقصير يا ضائع کولو سره تعبير کوي<sup>۴۱</sup>، لکه چې يهودانو د عقيدې په هلکه نفريط وکړ او پيغمبران يې د حق ګڼلو په عوض ووژل او شهيدان يې کړه.

نو په دې مقام کښې يې د معني حاصل داسې کېږي چې: انسانانو ته هيڅ مناسب نه دي ځي فرمايشي معجزې وغواړي، حال دا چې دوی ته مو په نورو حيواناتو باندې په عقل سره امتياز ورکړي دی او د دوی ټول ضروريات مو (د ضروري معجزاتو په شمول) په قرآن کريم کښې په کامله نوګه بیان کړي دي او هیڅ قصور او لنډون مو پکښې نه دې کړي. د ښه وضاحت دپاره لاندې مثالونه ولولئ:

الف: يوه ورځې يوه ملحد (كافر) د سلفو صالحينو د يوه كس څخه پوښتنه وكړه چې ايا په قرآن کړيم کښي د حلوا د پخولو بيان شته، تاسو خو مدعيان ياست چې په قرآن کريم کښي د هيڅ شي د بيان قصور نشته؟

هغه جواب وركم چي: هو! الله على فرمايلي دي چي: ﴿ فَسْئَلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْآمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣] نو د اهل الذكر (اهل العلم) څخه پوښتنه وكړئ كه تاسو ياست چې نه پوهېږئ. يعني: که حَلُوا نه شي پخولي نو د حَلُوا پخوونکي څخه پوښتنه وکړه<sup>.۵)</sup>.

ب: د يوه اوږد حديث مضمون دى چې: يوه ورځې يوې ښځې \_چې ام يعقوب نومېده\_ د عبد الله بن مسعود عند سره لاندې سوال جواب وكړ البته كله چې دغه صحابي چه په خالګرو ښځو باندې لعنت وويلي:

The old of the same production of the

١١) مغردات الراغب ص ٢٩٠

<sup>(</sup>١) صعيح البخاري ج٢ ص١٠٤٥

۲۶ لسان العرب ج۷ ص ۳۶۹

الم) لسان العرب ج٧ ص ٢٧٠

<sup>(</sup>۵) تفسير القاسعي ج۶ ص۵۱۶

أم يعقوب: ماته رسېدلې ده چې تا په فلانۍ فلانۍ ښځې باندې لعنت ويلي دي. عبد الله بن مسعود على: زه به يه هغه چا باندې ولي لعنت نه وايم چې په هغه باندې نبي كريم، لعنت ويلي دي او هغه په قرآن كريم كښې هم ثابت دي.

اُم يعقوب: ما په دوه وقايو كښې ټول قرآن كريم ولوست خو كومه خبره چې ته وايي هغرم پکښې مونده نه کړه (چې خالګره ښځه ملعونه ده)؟

عبد الله بن مسعود منه: كه تا رستيا قرآن كريم قرائت كرى وي نو ضرور به دى پكښى دا اين شريف موندلى وي چى: ﴿ وَمَا ءَاتَنكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَنكُمْ عَنْهُ فَٱنتَهُواْ ﴾ [الحشو: ٧] يعني إ هغه شي چي تاسو ته پيغمبر ١ دركړي (دروړي) نو هغه واخلي (عملي يې كړئ) او هغه شي چي تاسو ترې منعه کړي نو د هغه څخه منعه شئ.

أم يعقوب: هوا ذكر شوى ايت شريف مي په قرآن كريم كښي لوستلى دى.

عبد الله بن مسعود على: «فَإِنَّهُ قَدْ نَهَى عَنْهُ» (١) نو يقينًا نبي كريم ١ د خالگرى څخه منعه كرى ١ (او په لعنت سره يې تائيده کړې ده).

أم يعقوب: ستا ماندينه (مېرمن) هم ذكر شوى كار كوي (هغه ولي نه منعه كوي؟). عبد الله بن مسعود عه: ته ورشه پلتنه وكړه (چي زما مانديني خالونه وهلي دي؟). أم يعقوب د ذكر شوي صحابي عله ماندينه تفتيش كره خو خبره دروغ وختله.

عبد الله بن مسعود ﷺ: كه بالفرض زما مبرمني خالونه وهلي وي نو زما سره به نه وي يو ځاي شوي (يعني ما به نه وي نکاح کړې).

#### يادونه

۵\_ ځينو علماوو کرامو قرآن کريم د هر شي بيانوونکی ګڼلی دی، برابره خبره ده چې ضرورې شيان وي او كه غير ضروري، حتى چې د عبد الله بن عباس رخرينه، څخه روايت دى چې: «تو ظاغ لِيْ عِقَالُ بَعِيْرٍ لَوَجُدْتُهُ فِي كِتَابِ اللهِ تَعَالَى »(٢) كه زما څخه د اوښ د پښې د تړلو پړى ضائع (ورگ) شي هم نو ضرور به يې زه د الله په كتاب (قرآن كريم) كښې مونده كړم (او پته به يې ولكوم).

مونږ وايو چې: که ذکر شوی طرز بيان حقيقت ولري هم نو دا به د ډېرو خاصو کسانو دپاره وې چې مشرکان ورياندې نه ملزم کېږي، نو د همدې کېله مونږ دغه تفسير خوښ نه کړ.

څاروي هم حشر کېږي

ع د ﴿ نُمَّ إِلَىٰ رَبِّمَ شَخْشَرُونَ ﴾ په جمله کښې دواړه ضميرونه ذکرو شوو ټولو ساکښانو ته

<sup>(</sup>١) صعيع البخاري ج٢ ص٧٢٥

<sup>(</sup>٢) روح المعاني ج٧ ص١٤٤

الانعام (۱) که څه هم اصلاً دوی ته نه دي وضعه شوي مګر ټول ساکښان د نارینه وو انسانانو (د راجع دي. نغلب په قانون سره) توابع ګڼل شوي دي، لکه چې د همدې قانون په بنا د مور او پلار (أم، اب) ئى بد ابونن باندى تعبير كېږي.

د د معنی حاصل یې داسې راوځي چې: ټول ساکښان د څارويو او حشراتو په شمول به د قيامت به درخ حشر کړی شي او د الهي عدالت لاندې به راشي لکه چې نبي کريم مر فرمايلي دي: «تَتُؤدُنُ به والى المُنْهِ اللهُ الْقِيَامَةِ حَتَّى يُقَادَ لِلشَّاةِ الْجَلْحَاءِ مِنَ الشَّاةِ الْقَرْنَاءِ»(١) يعني: خامخا صرور به تول العمون يې حقونه خپلو مستحقينو ته د قيامت په ورځ ورکړي شي، حتى چې بې ښکره مېږه به د ښکرورې مونه بري د خد خپل قصاص (بدل) واخلي (چې په دنيا کښې يې په ښکرونو باندې وهلې وي).

# يوه پوښتنه او د هغې جواب

٧\_که څوک وايي چې: څاروی خو مکلف نه دی نو په څه منظور د حقوقو په تلف کولو باندې مسنول وګڼل شو؟

مون وايو چې: د ذکر شوي حديث شريف شارحينو ليکلي دي چې قصاص (بدل اخستل) په دوه ډوله دي يو قصاص د تکليف دي چې په څارويو باندې نشته او بل قصاص د مقابلې دي چې دا په خارويو او ليونيانو او بالآخره په ماشومانو باندې هم شته دى. يا په بل عبارت: عقل صرف په حقوق الله كنبي شرط دى او بس، نه په حقوق العباد او حقوق المخلوقات كنبي.

﴿ قُلْ أَرَءَيْنَكُمْ إِنْ أَتَنِكُمْ عَذَابُ آللَّهِ أَوْ أَتَنَكُمُ ٱلسَّاعَةُ أَغَيْرَ ٱللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُمْ

صَيدِقِينَ ﴾ بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكُشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآءَ وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ ﴾

[ ۴۰ ] رای پیغمبره! مشرکانو ته ووایه چې: خبر راکړئ که تاسو ته د الله مشرکانو ته و رشي او یا تاسو ته د قيامت ورځ (يا مرمی) درشي، ايا تاسو به (په دغه وخت کښي) د الله څو څخه په غير (بل چا يا بل شي ته بلنه كوي (او نجات به تري غواري)؟

كه تاسو ربه شركي عقيده كښي، رښتيني ياست (نو "هو" وواياست).

[۴۱] (دغسي نه ده) بلكي تاسو به رپه دغه وخت كښې خاص همده الله على نو الله الله به ستاسو څخه هغه شي لرې كوي چڼ تاسو يې ورته بلئ (خو) په دې شرط چې اواده يې وشي. او ناسو به هغه شي هېروي چې (د الله ﷺ سره په عبادت کښې) يې برخوال ګڼې

په وړاندېنيو ايتونو کښې مشرکان دې خبرې ته هڅولي شوي وه چې خپل څانونه د څارويو په څېر

وادا شمعوا (۲) رانده کانه او په تورو تيارو کښې پرېنږدئ او خپل عقلونه په کار واچوی په دې ايتونو کښې د علل د کار د اچولو دپاره يوه موضوع مطرحه کړي شوې ده چې حاصل يې داسې را اوځي:

#### د مطلب خلاصه

۱\_ای پیغمبره! مشرکانو ته ووایه چې: ای مشرکانوا زه ستاسو څخه پوښتنه کوم خو باید چی تاسو خپل عقلونه په کار باندې واچوئ او ښه په دقت سره پکښې فکر وکړئ.

پوښتنه دا ده که تاسو ته د الله څخه لوي عذاب متوجه شي او تاسو خپل څانونو ته په غټاڼن كښې لوېدونكي و محورئ او يا تاسو ته د قيامت ورځ راشي او پوه شئ چې دنيا ورانېدونكي د او بالآخره يا خپل ځانونه د مرګ د خطر سره مخامخ ووينئ، نو دا راته وواياست چې په دغسې وخر کښې ایا تاسو د الله څخ څخه په غیر نور معبودان بلئ، ایا د هغوی څخه د خپلو ځانونو بې کول غواړئ؟ نو که بالفرض تاسو د الله گڼ سره په شريک درولو کښې رښتيني ياست نو هو وواياست. پوره واضحه ده چې په دغسې خطري حالت كښې تاسو يوازې او يوازې الله گڼ ته سوالونه كوئ او د همده کا څخه د خطراتو مخنيوي غواړئ، او هغه ټول معبودان هيروي چې تاسو يلي په عبادت کښې د الله څخ سره شريکان ګڼئ او سرونه ورته په ځمکه باندې ږدئ.

۲\_ په ذکره شوې غوښتنه کښې تاسو په حقه ياست او دا غوښتنه مو په هوښيارۍ باندې ولاړه ده، ځکه چې په دغسې مواقعو کښې د باطلو معبودانو هيڅ شي د لاسه پوره نه دي او ټول واک د الله ﷺ دى، كه خوښه يې شي نو هغه آفت به درڅخه په څنګ كړي چې تاسو يې وارخطا كړي ياست او د ډاره مو د سوال لاسونه پورته کړي دي.

٣\_ نو ای مشرکانو! دا راته ووایاست چې د هغه معبود عبادت څه په کار دی چې د خپلو عابدينو هيڅ مشكل نه شي حل كولي بلكي عابدين يې د حل كولو تمه هم نه لري.

لنډه دا چې کله تاسو يوازې د الله څخ څخه د اختصاص په ډول د مشکلاتو حل کول غواړي نو په كار دي چې عبادت هم ورته د اختصاص په توګه وكړئ او شريك ورسره ونه دروئ.

### توضيحات

۱\_ په عربي محاوره کښې بلکې د هرې ژبې په محاورو کښې داسې کلمات هم استعمالېږي چې د همغې ژبې د قواعدو څخه بهر وي، د همدې قبيلې څخه د ﴿ أَرْءَيْتَكُمْ ﴾ كلمه هم ده٠ په دې کلمه کښې د حت توري د خطاب دپاره دي او د فاعل ضمير دي چې د مفرد، مثني او بالآخره د جمعې په درېواړو حالونو کښې ورباندې څه تفاوت نه پرېوزي. اما د کم توری هم د خطاب دپاره دي مګر اسم نه دي، حرف دي چې نحويان يې د حرفي خطابي توري په نامه باندې يادوي لکه چې د کلکم د کلمې کم ته همدغه نوم ږدي. ذکر شوی حرفي خطابي توری يوازې د مخاطب په عدد باندي دلالت کوي او س، چې په تر حمه کښې ترې څه تعبير صورت نه شي موندلی.

الأنعام ( الأنعام ( ) کافول په همدې موضوع کښې د اوږد بحث خيال لري نو اوږدو کتابونو ته دې مراجعه وکړي ۱۰ ) الأنعام (٦) ځوي په دې په ايت شريف کښې ټول کافران مخاطب دي نو ځکه د جمعې ﴿ اُرَهَيْتَکُمْ ﴾ صورت د فرند جمعې ﴿ اُرَهَيْتَکُمْ ﴾ صورت نوهر از آزایتک، آزآیتکما" نازل نه شو. په هر تقدیر، ذکر شوی جمله د آخیرُونی (ماته خبر راکړئ) په معنی سره ده. tara di mana di Tal dellar in the filled on the

# سوال جواب

٢\_ كه څوك وايي چې: تاسو د [الأنعام: ٣١] ايت لاندې ليكلي دي چې په ﴿ إِذَا جَآءَتُهُمُ السَّاعَةُ ﴾ كښې د ﴿ ٱلسَّاعَةُ ﴾ كلمه په درېوو معناوو (خپل مرمى، د همزولو مرمى، د قيامت ورځ، السام) كنبي استعماله دي نو پوښتنه دا ده چې الله څخانه د مرامي نېټې ته او نه د قيامت وخت ته تغير سبى الله على الله عل ور درې هغه شي په څنګوي چې تاسو د هغه دپاره بلنه کوئ (د سوال لاسونه مو ورته پورته کړي دي)؟ مون وايو چې: الله ﷺ د ذكرې شوې جملې سره د ﴿ إِن شَآءَ ﴾ جمله متصله كړې ده، نو د معنى حاصل يې داسې کېږي چې: الله على ستاسو سوالونه قبلوي او د ذکر شوي خطر څخه مو بچ کوي خو په دې شرط چې اراده يې وشي، مګر دا بېله خبره ده چې د ځينو خطراتو پورته کولو ته يې اراده نه کېږي، لکه د مرص يا قيامت خطر، اما ستاسو باطل معبودان په هيڅ شي باندې قادر نه دي.

# الأبيان أراب المراجعة المسترات المسترة المواركة

٣\_مشرکان هم په دې خبره باندې باور کوونکي وه چې د مشکلاتو په حل کولو کښې د بوتانو هیڅ وسه نه کېږي، که بالفرض دوې په ذکره شوې خبره باندې باور نه درلودې نو د ایت شریف مضمون به یې رد کړې وي او ویلي به یې وي چې داسې نه ده مونږ خو په هره سختۍ کښې خپلو بوتانو ته مخ اړوو. د ښه وضاحت د پاره لاندې قيصه ولولئ<sup>(۲)</sup>:

كله چې مكه معظمه فتحه شوه نو عكرمه بن ابي جهل (چې لا په هغه وځت كښې د "رضي الله عنه لایق نه وه جوړ شوي وتښتېد او د خپل ځان د خلاصون په غرض په یوه بېړۍ کښې سور شو، بېږۍ طوفاني شوه، د بېږۍ ټولو سورليو په يوه خوله اواز پورته کړ چې: په دغه وخت کښې بوتان په ښه نه راځي يوازې الله ﷺ ته سوالونه او زارۍ وکړئ چې نجات راکړي.

عکرمه وايي چې: ما فکر وکړ چې کله ماته په درياب کښې د عقيدوي اخلاص څخه پرته بل شي نجات نه شي راكولي نو معلومه شوه چې په وچه كښې هم د سوچه عقيدي څخه په غير بل شي د نجات وسیله نه شي جوړېدلي، نو د الله کا سره مې دا عهد دي که ژوندي وچې ته ورسېدم نو خپل لاس به د نبي کريم على په لاس کښې ورکړم (خپل ځان به ورته تسليم کړم).

<sup>(</sup>۱) روح العقاني ج۷ ص۱۴۸ ؛ البحر المحيط ج۴ ص۷ : ۵ ؛ حاشية الشيخ زاده على تفسير البيضاوي ج۲ ص۱۶۴ (۲) الإصابة في تعيز الصحابة ج۲ ص ۴۹۶

<sup>(</sup>٢) الإصابة في تميز الصحابة ج٢ ص٢٩٤

کله چې د طوفان څخه بچ شو نو په اسلام باندې مشرف شو او د شرکي عقيدې څخه يې خپار ځان خلاص کړ، او پاتې ټول عمر يې په جهاد کښې تېر کړ، تر دې پورې چې د ابو بکر الصديق په خلافت کښې په يوه غزا کښې د شهادت لوړ مقام ته ورسېد، رضي الله عنه. ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَاۤ إِلَىٰ أُمَرِ مِّن قَبْلِكَ فَأَخَذْنَهُم بِٱلْبَأْسَآءِ وَٱلضَّرَّآءِ لَعَلَّهُمْ يَتَضَرَّعُونَ فَلَوْلَا إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُواْ وَلَكِن قَسَتْ قُلُوبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِرُواْ بِهِ عَنَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُونِ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّىٰ إِذَا فَرِحُوا بِمَآ أُوتُوا أَخَذْنَهُم بَغْنَةً فَإِذَا هُم مُبْلِسُونَ ١ فَقُطِعَ دَابِرُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا وَٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ١٠

[۴۲] او بي شكه مونږ ستا څخه وړاندې (ډېرو) امتونو ته (پيغمبران) وراستولي وه، نو هغوي مو په تنګ لاسۍ او مرضونو سره ونيوه، شايد (د دې دپاره) چې دوی عاجزي (زارۍ) وکړي.

[۴۳] کله چې دوی ته زمونږ عذاب ورغی نو ولې دوی (الله ﷺ ته) زارۍ (عاجزي) ونه کړې (بايد چې کړې يې وي)، مګر د دوي زړونه (لکه کاڼي) کلک شوه او دوي ته شيطان (په دروغينو وعدو سرة) هغه څه ښائسته کړه چې دوي به کول.

[۴۴] نو هر کله چې دوي هغه څه هېر کړه (پرېښودل) چې دوي ته پرې پند ورکولي شوي وه، نو مونږ په دوی باندې د هر شي (بندې کړی شوې) دروازې ورېرانستلي راو دوی په کفرياتو کښې وړاندې لاړه) آن تردې چې دوی په هغه شي باندې (د تکبر) خوشالي وکړه چې دوی ته (د استدراج په توګه) ورکړي شوي وه (او د هر خطر څخه ېې غمه شوه) نو دوي مو ناڅاپه (په عذاب سره) ونيول نو (د نیولو سره) سم دوی ناأمیده (حیران هک پک) پاتی شوه.

[۴۵] نو د هغه قوم چې ظلم يې کړې وه (د اول نفر څخه نيولې آن) وروستنۍ نفر هم پرې کړې شو (هلاک شو)، او ټولي ستاينې خاص الله څخ لره دې چې د ټولو عالمونو رب دي.

د وړاندېنيو ايتونو مضمون دا وه چې مشركان د ډېرو سختو مشكلاتو حل كول د الله ﷺ څخه غواړي او په دغه وخت کښې خپل باطل معبودان بالکل هيروي، په دې ايتونو کښې د هغوي يوې عنادي ډلې ته اشاره شوې ده چې په زړونو باندې يې مهر وهلي شوي دي او حتى د ډېرو سختيو په وخت کښې هم الله ﷺ ته رجوع نه کوي، نو د دغې ډلې سره الله ﷺ په لاندې ډول چال چلند کوي چې حاصل يي داسي راوځي:

#### د مطلب خلاصه

رای پیغمبره! د خپلی زمانی د کافرانو په زیات لجاجت باندې مد بی حوصلی کېږه، څکه چې د ادل کافران په پخوانیو اُمتونو کښې هم تېر شوي دي چې پیغمبران مو هغوی ته وراستولي وه د هغوی باندې مو مالي تاوانونه (لوږې، تندې) او هم بدني مشقتونه (مرضونه او دردونه) د بازل کړه ترڅو د عناد او لجاجت څخه لاس واخلي، مګر دوی دغه کار ونه کړ بلکې زړونه یې لا سیخت شوه او شیطانانو ورته خپل جنایات او کړه وړه ښانسته کړه.

سې سخت د اسې مرحلې ته ورسېده چې د کاڼو څخه ډېر کلک شوه، او کومو د خير خبرو بالآخره زړونه يې د داسې مرحلې ته ورسېده چې د کاڼو څخه ډېر کلک شوه، او کومو د خير خبرو نه چې دوی وربلل کېده ترڅو ترې پند واخلي، هغه يې ټولې شاته واچولې او هېرې يې کړې.

د کرو شوو عنادیانو باندې د هر شي دروازې بېرتد کړې او د هر حیثه مو ورباندې برامي ورنازله کړه، چې مالونه یې ډېر شوه، د ځمکو حاصلات یې پرېمانه شوه، اقتصاد یې پاوړی شو، په سیاسي اُمورو کښې وړاندې لاړه، په دنیا کښې یې رسوخ زیات شو او بالآخره د هرې خوا څخه مو په دوی باندې د ضرورت وړ شیان د کم او کیف په اعتبار سره پرېمانه کړه، ترڅو دری دا ځل د الله د نقم تونه په نظر کښې ونیسي او د شیطاني لارې څخه ځانونه بې کړي.

٢ مګر دوی د نعمتونو د آثر لاندې هم رانغله بلکې په نعمتونو باندې يې محمراهي لا پسې اضافه شوه او د تکبر خوشالي يې پوره اوج ته ورسېده.

یا په بل عبارت: دوی ته د نعمتونو د پریمانۍ څخه مصیبت جوړ شو چې په کراره کراره (د استدراج په توګه) د الهي غضب لاندې واقع شوه، نو د همدې کبله مو په ناڅاپي ډول سره د نامیدۍ په حال کښې د دغو ظالمانو بېخ وویست او ټول مو پوینا کړه آن تردې چې د دوی د نامیدۍ په حال کښې د دغو ظالمانو بېخ وویست او شول مو پوینا کړه آن تردې چې د وخت درستنی کس مو هم هلاک کړ او ځمکه مو د دوی د ظلم او شر څخه پاکه کړه، چې د وخت مسلمانانو د الله څخ د شکر او مننې اوازونه پورته کړه چې "الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ" ټولې ستاینې خاص الله څخ له د ټولو عالمونو رب او واکدار دی.

۳- نو ای پیغمبره! ستا د زمانی کافرانو ته هم په کار دي چې د ذکر شوي بیان څخه عبرت راخلي او د نعمتونو په پرېمانۍ باندې ونه غولېږي، هسې نه چې کوم آفت ورباندې نازل شي، الدی او همېشه ستایلی شوی دی.

# توضيحات ميريو الفرايون حواجه

مونږد [البقرة:۲۱۴] ایت لاندې لیکلي دي چې "الفراء" هغه مصیبتونو ته وایي چې د المانو سره تعلق نیسي، او "الباساء" هغو مصائبو ته وایي چې د ابدانو څخه پرته په نورو اعتباراتو سره پیوسته شي. مګر په دې مقام کښې ورباندې اضافه کوو چې:

الف: څرنګه چې هلته ذکرې شوې دواړه کلمې د مسلمانانو بلکې د مجاهدینو په ارتباط نازلې مونږد د دواړو دپاره داسې متالونه ښودلي وه چې

واذا سمعوا (۲)

یې مناسبت درلود، دلته باید ورته داسې مثالونه په ګوته کړی شي چې د کافرانو د حالتو الانعالا يې مناسب در تود ، دست بايد ورد مي . توافق ولري، لکه مرضونه، لوږې، تندې او داسې نور. يا لکه مالي تاوانونه، اقتصادي کنزون سیاسی ضعف او داسی نور.

ب: ذکرې شوې دواړه کلمې موننې صبغې دي او د هرې يوې مقدر موصوف مصيبت دي دواړه کلمي مذکرې کلمي نه لري، لکه څنګه چې د حضراء مونشه کلمه احمر مذکره کلمه لرياد

### تزيين څه معنى؟

٢\_ د "زَيَّنَ" كلمه د "تَزْيِين څخه اشتقاقه شوې ده، او "تَزْيِين" (ښانسته كول) په دوه ډوله دي يو هغه دي چي په سترګو ښه ښکاري او بل هغه دي چي طبائع ورته ميلان کوي، که په دواړو باندي ژ ظاهري ښانسته كولو أو طبعي ښانسته كولو نومونه كېږدو هم بده نه ده.

پاسنی هر ډول ښانسته کول د خلق او ایجاد په اعتبار سره الله کا ته نسبتېږي او جدون د خلن (ایجاد) څخه د دعوت او وسوسې او بالآخره د ترتیب او تزویر (دروغین نمایش) په اعتبار سر انسان يا شيطان ته منسوبېږي، لکه چې په دې مقام کښې شيطان ته نسبت شوی دی. د دې موضوع نور بحث د [البقرة: ۲۱۲] ايت لاندې تېر شوى دى \_والحمد لله گات چې بيا ليکلو ته يي ارتبا نه ګورو.

# د دې ايت ماثور تفسير

٣\_ ذكر شوي ايتونه نبي كريم ﷺ ډېر ښه تفسير كړي دي. لاندې څو مثالونه يې ولولئ: الف: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چي: «إِذَا رَأَيْتَ اللهُ يُعْطِي الْعَبْدَ مِنَ الدُّنْيَا عَلَى مَعَاصِيهِ مَا يُحِبُّ فَإِلْمَا هُوَ اسْتِدْرَاجُ» يعني: كله چې ته وګورې چې الله څخ يوه بنده ته د ده په ګناهونو باندې (د ګناهونو سره سره) د دنيا څخه هغه څه ورکړي چې نوموړي بنده يې خوښوي نو يقينا هغه استدراج دي ربه ورو-ورو نيول دي). بيا نو د الله على بيغمبر ذكر شوى ايت شريف «﴿ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِرُوا بِهِ ﴾ الآية» (د استشهاد په توګه) ولوست<sup>(۲)</sup>.

بِ نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چي: «عَجَبًا لِأَمْرِ الْمُؤْمِنِ إِنَّ أَمْرَهُ كُلُّهُ لَهُ خَيْرٌ وَلَيْسَ ذَلِكَ لِأَحَدٍ إِلَّا لِلْمُؤْمِنِ إِنْ أَصَابَتْهُ سَرًاءُ شَكَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ وَإِنْ أَصَابَتْهُ ضَرًّاءُ صَبَرَ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ» ٢٠٠ يعني: د مومن كار ته تعجب دی، یقینًا چې ټول کار یې ورته خیر دی، او دا د هیچا دپاره نه دې مګر د مومن دپاره رهیڅوک د ده غوندې نه شي کېدلی)، که چرته ورته خوشالي ورسېږي نو شکر کوي نو دا (شکر) ورته خير دي او که چرته ورته خفګان ورسېږي نو صبر کوي نو دا ورته خير دي.

اللو سينهد ويويد الما والد

١١) روح المعاني ج٧ ص١٥١

<sup>(</sup>٢) مسند احمد بن حنبل ج۶ ص١٢٢

<sup>(</sup>٢) صحيع مسلم ج٢ ص١٢١

اللانعام (١) اللانعام (١) كريم ﷺ به يوه اوږده حديث كښى فرمايلي دي چې: «إِنَّ الْمُؤْمِنَ إِذَا أَصَابَهُ السَّقَمُ لُمُ عَفَاهُ عَفَاهُ عَنْهُ مِنْ ذَلُولِهِ وَمَوْعِظَةً لَهُ فِي مَا مُرَّمَ عَفَاهُ مَ يَهِمُ كُونَ تَفَارَةً لِمَا مَضَى مِنْ ذُنُوبِهِ وَمَوْعِظَةً لَهُ فِيمَا يَسْتَقْبِلُ وَإِنَّ الْمُنَافِقَ إِذَا مَرِضَ لَمُ أَعْفِي كَانَ كَالْبَعِيرِ اللهُ الْمُنَافِقَ إِذَا مَرِضَ لَمُ أَعْفِي كَانَ كَالْبَعِيرِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله بها الله الله الله عَلَمُ عَلَمُ عَقَلُوهُ وَلَمْ يَدْرِ لِمَ أَرْسَلُوهُ» (١) يعني: يقينًا كله چي مومن ته مرض على الله على خلاص نه مرض منهٔ اهله هم رو د مرض څخه الله څخ خلاصون ورکړي نو دا (مرض) د ده د مخناهونو څخه د تېرو درسې د ده د مخناهونو څخه د تېرو ررسېږي بيه در درسېږه کفاره جوړېږي او د ده دپاره په راتلونکې زمانه کښې موعظه (نصيحت) ګرځي. او يقينًا نود دپاره کفاره بيخ شه ريبا (و ځته) عفوه و کړې شده . نود دېاره محد رنصيحت کرخي. او يقينا کو د داسې اوښ غوندې جوړېږي که چې منافق مريض شي بيا (ورژنه) عفوه وکړی شي، نو نوموړی د داسې اوښ غوندې جوړېږي کله چې سه د د د اسې اوس عوندې جوړېږي ځاوند يې تړلی وي بيا يې پرانېزي، نو اوښ نه پوهېږي چې د څه دپاره يې تړلی وه او نه پوهېږي ې د څه دپاره يې خوشې کړ.

سوال جواب

٢ که څوک وايي چې: الله کا د ذکرو شوو عناديانو کافرانو په باره کښې فرمايلي دي چي ﴿ نَنَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبْوَابَ كُلِّ شَيَّ ۗ ﴾ په دوی باندې مو د هر شي دروازې ورخلاصې کړې او ښکاره ره چې د هر شي څخه خو د توبې او د توفيق دروازې هم دي چې په دوي باندې نه دي وربېرته شوې، مدارنګه د دوی څخه د الله که د رحمتونو بې شماره دروازې هم بندې پاتې وې؟

مونو وايو چې: په دې مقام کښې د ټولو دروازو څخه ټولې بندې دروازې مطلب دي چې د ﴿ نَأْخَذْنَهُم بِٱلْبَأْسَآءِ وَٱلضَّرَّآءِ ﴾ په جملي سره ورته اشاره شوي وه، يعني: په دوي باندي مو د مرضونو په عوض د صحتمندۍ دروازه، او د اقتصادي کمزورۍ په عوضد اقتصادي پياوړتيا دروازه او داسي نورې تړلې شوې دروازې ورپرانستلي.

# ابغتة عد معنى؟

۵\_ 'بَغت' يا 'بَغَتَه' د يوه شي ناڅاپه پېښېدلو ته وايي چې د داسې خوا څخه صورت ونيسي چې د چا ګومان هم نه وي<sup>۲۱</sup>، او ښکاره ده چې په دغسې حالت کسې (چې سړي په عيش او نوش کښې مشغول وي) د ناڅاپه مصيبت واقع کېدل ډېر تريخ تمامېږي.

ابلاس څه شي ته وايي؟

ود ﴿ مُبْلِسُون ﴾ كلمه د ا إبلاس څخه اخستله شوې ده، ابلاس ډېرې معناوې لري، لكه د رحمت او نجات څخه بلکې د هر خير څخه نااميده کېدل، رسوايي، هلاکت، پښېماني، سخت غنژن کېدل، د حجت د نه درلودلو د کېله چپ کېدل او داسې نورې (۲۰).

که څه دم ذکرې شوې ټولې معناوې يو تربله سره نژدې دي او څه منافات سره نه لري مګر د دې

<sup>(</sup>۱) سننابي د ود ج۲ ص۸۴ (۲) مفردت الراغب ص۵۲

<sup>(</sup>٢) دوح المعهني ج٧ ص١٥٢؛ زاد العسير ج٣ ص٢٩

واذا سمعوا (۷) مقام په لحاظ سره مونږ ته وروستنۍ معنی ډېره په زړه پورې ښکاري. نو د معنی حاصل به مقام په لحاظ سره مونږ ته وروستنۍ معنی د تاثید لاندې واقع شول او نه په او داسې راووځي چې کله ذکر شوي معاندين نه د سختيو د تاثير لاندې واقع شول او نه ورېالار داسې راووسي چې کند د تو سوي د د او په وخت يې په سمه سيده لاره باندې روان شوي وی، نو د عذاب د نزول په وخت کې پراخيو بي حجته پاتې شول او د اعتذار د ټولو وجوهو څخه يې لاسونه خالي او خولې چپې شوي. ﴿ قُلْ أَرْءَيْتُمْ إِنْ أَخَذَ آللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَرْكُمْ وَخَتَمَ عَلَىٰ قُلُوبِكُم مِّنْ إِلَنَّهُ عَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِيكُم بِهِ ٱنظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ ٱلْآيَتِ ثُمَّ هُمْ يَصْدِفُونَ ﴿ قُلْ أَرْءَيْنَكُمْ إِنْ أَتَنكُمْ عَذَابِ ٱللَّهِ بَغْتَةً أَوْ جَهْرَةً هَلَ يُهْلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلظَّلِمُونَ ۞ وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلّ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ۖ فَمَنْ ءَامَنَ وَأَصْلَحَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ٢ وَأَلْدِينَ كَذَّبُواْ بِئَايَنِيِّنَا يَمَسُّهُمُ ٱلْعَذَابُ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ٢٠٠

[۴۶] رای پیغمبره! مشرکانو ته) ووایه چې: تاسو خبر راکړئ که چرته الله ﷺ ستاسو غوږونه (سامعه قوه) او سترګې (باصره قوه) واخلي او په زړو باندې مو مهر ووهي (عاقله قوه درځخه واخلي) نو د الله ﷺ څخه په غير بل كوم يو معبود دى چې تاسو ته اخستلې شوې قُوې بېرته دركړي. وګوره مونږ څنګه خپل (د قدرت او توحید) دلایل تکرارًا بیانوو (خو) بیا دوی (ترې) مخونه اړوي [۴۷] رورته) ووايه: خبر راكړئ كه چرته تاسو ته د الله عنداب په ناڅاپه او يا په ډاګه درشي، نو ايا هلاک به کړی شي (هلاک به نه کړی شي) مګر ظالم قوم (او هيڅوک به يې مخه ونه نيولی شي). [۴۸] او مونږ پیغمبران نه لېږو مګر په داسې حال کښې چې دوی زېری ورکوونکي او ډاروونکي دي (نو ته هم په دغه حال باندې استولي شوي يي).

نو هغه څوک چې ايمان راوړي او (خپل ځان) اصلاح کړي، نو په دوي باندې به نه ډار وي او نه به دوی غمژن شي.

[۴۹] او هغه کسان چې زمونږ ايتونو ته د دروغو نسبت وکړي، دوی ته به د دې کبله عذاب ورسېږي چې دوې وه چې فسق به يې کاوه (او هيڅ يوه برهان او دليل به ورباندې اثر نه شو کولي).

۱\_ په کوم مطلب (د الله ﷺ توحید) باندې چې په تېرو شوو ایتونو کښې استدلال قائم کړی شوي وه په همغه مطلب باندې په دې ايتونو کښې يو بل غاښ ماتوونکي استدلال درولي شوي دي. ٢\_ هلته استدلال په افاقي نعمتونو باندې ولاړ وه او دلته په انفسي نعمتونو باندې څرخېږي٠٠ ۳\_ هلته د پخوانیو اُمتونو د کفر عاقبت بیان شوی وه او دلته د دی اُمت کافران د خپل <sup>کفر</sup> عاقبت ته متوجه کړی شوي دي، هستې ته چې د دوی سره هم د مغوی غوندې چال چلند وکړی شي٠

# د مطلب خلاصه

ا يعنى اى پيغمبره! د خپل اُمت كافران يو ځل بيا د الله د وحدانيت ته متوجه كړه او لاندې دوه پوښتنې ترې وكړه شايد دوى د باطلو معبودانو د عبادت څخه لاس واخلي:

ره پوبستې د الله اول خو دا ورته ووايه چې که الله د ستاسو څخه غوږونه او سترګې واخلي چې يا مو بالکل کاڼه او ړانده کړي او يا مو د حق اورېدلو او حق لېدلو استعداد ختم کړي، همدارنګه که الله د ستاسو په زړونو باندې مهر ولګوي چې د پوهېدلؤ استعداد درڅخه واخلي او يا مو بالکل د عقل څخه خلاص کړي او ټول ليونيان جوړ کړي؛ نو دا راته وواياست چې د الله څخ څخه په غير بل معبود شته چې تاسو ته اخستل شوي غوږونه يا سترګې او بالآخره يا زړونه (عقلونه) بېرته درکړي؟ او يا اخستل شوي استعداد بېرته درکړي؟ او يا

نو پوره واضحه ده چې د ذکرې شوې پوښتنې په جواب کښې به دوی سرونه ټيټ کړي او ساکت به پاتې شي، نو که ته په جواب باندې زيات ټينګار وکړې نو دوی به ضرور اعتراف وکړي چې د الله څخه پرته بل هيڅوک د اخستلي شوي شي په بېرته راکړې باندې قدرت نه لري لکه څنګه يې چې په لومړنۍ ورکړې باندې قدرت نه درلود.

نو ای پیغمبره! دوی ته ووایه چی د شرک څخه توخید ته راتاو شی، د خپلو حواسو او عقل شکریه وکړئ او حقیق شکریه وکړئ او حقیقی انعام کوونکی (الله ﷺ) سره په عبادت کښی څوک مه شریکوئ، اوس هم سروخت دی استعداد مو باقی دی او د توبی دروازه بنده نه ده.

ای پیغمبره! وګوره چې په څومره موتره توګه دوی ته مونږ د خپل توحید دلایل بیا-بیا قائموو چې په هر ځل باندې پرې د شرک جرړې وباسو خو مشرکان بیا-بیا اعراض کوي او د شرکیاتو څخه لاس نه اخلي.

ب بیا ورته دا ووایه چی: ای مشرکانو! لکه څنګه چی د انفسی خطراتو څخه د بې کولو دپاره د الله څخه په غیر تاسو بل څوک نه لرئ همدارنګه آفاقی خطرات هم درڅخه خپل باطل معبودان نه شی په څنګولی، نو ځکه زه تاسو ته وایم چی: که د الله څخ عذاب تاسو ته ناڅاپه درشی چی بالکل د مخنیوی د اسبابو د تهیه کولو فرصت درنه کړی او یا په ډاګه درشی چی دومره فرصت بالکل د مخنیوی د اسبابو د تهیه کولو فرصت درنه کړی او یا په ډاګه درشی چی دومره فرصت ولرئ چی د خپلو باطلو معبودانو څخه پکښی مرسته وغواړی او د خپلو کومکیانو ښه قوی جبهه جوړه کړی شی ی عذاب

نو ماته خبر راکړئ او د زړه خبره وکړئ چې په دواړو صورتونو کښې به په ذکر شوي عذاب باندې ستاسو ظالمانو څخه په غير بل څوک هلاک کړی شي او يا به درڅخه د عذاب مخ بل پلو ته ما ١

واړولی شي او تاسو به نجات مونده کړی؟ ۲- نو کله چې د ذکرو شوو دواړو پوښتنو جواب منفي دی نو تاسو ته په کار دي چې د حقیقي منه ۱

منعم او حقیقی قادر (الله ریخ ) په عبادت کنبی منعم او حقیقی قادر (الله ریخ ) په عبادت کنبی

۳\_ ای پیغمبره! کله چې تا د خپلې زمانې مشرکانو ته د الله کا په توحید باندې ښه قناع: بښونکي دلايل وړاندې کړه نو اوس دې خپله توجه لاندې دوه ټکو ته واړوه:

الف: يو دا چې مونږ ستا په شمول ټول پيغمبران په بل کيفيت باندې نه دي استولي مگر پدرې کيفيت سره چې نېکانو ته زېري ورکړي او بدان د الله څخ د عذابه وډار کړي، دوی نه څوک په زرر مسلمانولي شي او نه چا ته فرمايشي معجزې راوړلي شي او نه بايد چې دا تمه ترې څوک وکړي ب بل دا چې اوس هم د توبې دروازه بېرته ده که څوک ايمان راوړي او خپل ځان اصلاح کړي نو نه به په ده باندې دار واقع شي چې په تېرو شوو شرکياتو باندې ونيولي شي، او نه به غمژن شي چي کاشکې چې ایمان مو راوړی وی. بالمقابل چې څوک خپلو شرکیاتو ته ادامه ورکړي او زمونږ ايتونو ته د دروغو نسبت وکړي نو دوى ته به د دوى د فسق په سبب ضرور عذاب ورسېږي چې ندېد يې په دنيا کښې ترې څوک خلاص کړي شي او نه په آخرت کښې.

## توضيحات

١\_ د ﴿ وَخَتَمَ عَلَىٰ قُلُوبِكُم ﴾ جمله مفسرينو كرامو په لاندې ډولونو سره تفسيره كړي ده١٠٠؛ الف: چې ستاسو په زړونو باندې مهر ولګوي او د ايمان راوړلو توفيق درڅخه واخلي، لکه چي همدغه معنى به [البقرة: ٧] ايت شريف كښي مراده ده.

ب: چي ستاسو څخه بالکل عقل واخلي او پوهه مو ختمه کړي او په نتيجه کښې درڅخه ليونيان جوړ شي، همدا معنى د ﴿ إِنْ أَخَذَ آللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَىرَكُمْ ﴾ سره ډېره ښه نښلى.

که څه هم دواړه تفسيرونه سره څه منافات نه لري مګر مونږ ته د مقام په اعتبار سره دوهم تفسير په زړه پوري ښکاري.

٢\_په ﴿ يَأْتِيكُم بِهِ ﴾ كَنِنْي ذكرو شوو درېوو (سَمْع، أَبْصَار، قُلُوب) څيزونو ته يا د مذكور په تاويل سره او یا د کل واحد په اعتبار سره د مفرد مذکر ضمیر راجع کړی شوی دی او څه نور احتمالات هم پکښې شته دي<sup>۲۱)</sup>.

٣\_كله چي جَهْرَة به خپله معني (څرګند) سره وي نو په مقابل كښي يي د ځفية كلمه استعمالېږي، مګر په دې مقام کښې د ﴿ جَهْرَة ﴾ معنی په مدار او تدریج سره راتلل دي نو ځکه یې په مقابل کښې د ﴿ بَغْنَهُ ﴾ (ناڅاپه) کلمه نازله شوې ده.

نو د معنی حاصل یې داسې راوځي چې: د الله گه د عداب مخه په هیڅ حالت کښې نه نیوله کېږي، برابره خبره ده چې د دفاع دپاره يې څوک د تياري نيولو فرصت مونده کړي او که نه. ک څه هم ځينو علماوو کرامو د ﴿ بَغْتَهُ ﴾ څخه شپه او د ﴿ جَهْرَة ﴾ څخه ورځ مراده کړې ده (۱) می دا متبادره معنی نه ده.

سوال جواب

۴ که څوک وايي چې د [الأنفال:۲۵] ايت مضمون دی چې: ای مومنانو! د داسې ګناهونو څخه خانونه وساتئ چې اثر يې د ظالمانو څخه تجاوز کوي او غير ظالمانو ته هم رسېږي. او د ﴿ هَلْ يُهْلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ د جملي مضمون دا دي چي: كه د الله الله د پلوه د جنايت د كبله كوم به - . عذاب نازلېږي نو هغه د ظالمانو څخه تجاوز نه کوي؛ ايا دا تناقض نه دي؟

مونږ وايو چې: هلته د غير ظالمانو څخه توابع مطلب دي لکه ماشومان او بوډاګان، او دلته ترې هغه څوک مراد دی چې د توابعو څخه نه وي، نو دلته یې د معنی حاصل داسې کېږي چې: ای مشرکانوا که د الله گه عذاب نازل شي، نو همدا تاسو او ستاسو توابع به ورباندې هلاک کړی شي

﴿ قُلُ لاَّ أَقُولُ لَكُمْ عِندِي خَزَآيِنُ ٱللَّهِ وَلآ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلآ أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَى ۚ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَفَلَا تَتَفَكَّرُونَ ﴿ وَأُنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ عَنَافُونَ أَن يُحْشَرُواْ إِلَىٰ رَبِيهِمْ لَيْسَ لَهُمْ مِن دُونِهِ - وَلِيٌّ وَلَا شَفِيعٌ لَّعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ ١٠

[۵۰] (ای پیغمبره!) ووایه چې: زه خو تاسو ته نه وایم چې زما په نزد د الله ﷺ خزانې دي (زه یې واكدار يم)، او نه زه په غيبو باندې پوهېږم (چې قيامت به كله راځي)، او نه زه تاسو ته وايم چې زه يقينًا پرښته يم (او د بشر د توان څخه پورته کارونه کولي شم).

زه پيروي نه کوم مګر د هغه شي چې ماته وحې کېږي، (بيا ورته) ووايه چې: ايا ړوند او بينا يو برابر دي؟ ايا تاسو نو فكر نه كوئ (چې په فرق باندې يې پوه شي؟.

[۵۱] او راي پيغمبره ۱ تاته ، په وحي کړي شوي (قرآن کريم) باندې هغه کسان وډار کړه کوم چي د دې څخه وېرېږي چې خپل رب ته به په داسې حال کښې حشر کړی شي چې نه به دوی لره د الله 寒 (د اجازې) څخه په غير دوست وي او نه شفاعتګر؛ شايد چې د دوی پرهېزګاري ښه کلکه شي.

په وړاندېنيو ايتونو کښې د پيغمبرانو اصلي وظيفه مشخصه ښودلې شوې ده چې د دوی وظيفه صرف تبشیر او انذار دی. په دې ایتونو کښې ذکر شوی مضمون ښه تاکید شوی دی چې د معنی حاصل یې داسې راوځي:

<sup>(</sup>۱) حاشية الشيخ زاده على تغسير البيضاوي مع Arketaboport من المسلم المسلمة الشيخ

Newly

ای پیغمبره! لکه څنګه چې مونږ د ټولو پیغمبرانو په ضمن کښې ستا وظیفه ښه مشخصه ای پیغمبره! لکه څنګه چې مونږ د ټولو ده، همدارنګه ته په خپله خوله باندې هم د خپلې وظیفې تشخیص وکړه او مشرکان په لاندې ا

باندې مخاطب کړه چې . ۱\_ای مشرکانو! زه خو تاسو ته داسې نه وایم چې د الله د نعمتونو خزانې زما پدلام د اوره او یا د مکې معظمې وچه بیدیا نه ترڅو تاسو فرمایش راکړئ چې فلانۍ فلانۍ معجزه راوړه او یا د مکې معظمې وچه بیدیا نه تو تاسو فرمایش روانې کړه او یا خپل ځان ته د سرو زرو کوټه جوړه کړه او داسې نور .

کړه او ویالی پخښې روانې کړ د د په کیاو د پوهېږم ترڅو تاسو ته خبر درکړم چې د قیامت ورځې نه ۲ ممدارنګه زه په غیبو باندې هم نه پوهېږم ترڅو تاسو ته خبر درکړم چې د قیامت ورځې نه د ومره وخت پاتې دی، او یا به په تاسو باندې په فلاني تاریخ باندې عذاب نازل کړی شي او بالانې تاسو به په فلاني وختونو باندې مړه شئ او فلانی ورک شوی شی به په فلاني ځای کښې مونده کړئ

سوده به او نه زه تاسو ته وايم چې زه پرښته يم چې په عادي توګه اسمان ته وخېژم او سناس و او نه زه تاسو ته وايم چې زه پرښته يم چې په عادي توګه اسمان ته زينه کېږدم او يا داسې درانه او ثقيله کارونه وکړم چې عادة د بشري قون وڼ پورته وي. او يا خوراک او څښاک او په بازارونو کښې ګرځېدل راګرځېدل او بالآخره يا نکام کړا زما دپاره عيب جوړ شي، نو که بالفرض ما د نبوت نه بلکې د ملکيت دعوه کړې وي نو سناس اعتراض به په ځاى وي.

لنډه دا چې زما ټول کړه وړه د نبوت سره څه منافات نه لري چې ستاسو د ګوتې د اېښودلو <mark>ځای</mark> په لاس درشي.

۴\_ زما مشخصه دنده (وظيفه) دا ده چې زه صرف د همغه شي پيروي کوم چې ماته ومې کړي شوې وي، هغه نه دې مګر په قرآن کريم سره انذار او تبشير دي.

۵ بیا ورته ووایه چې: ای مشرکانو! دا راته ووایاست چې: ایا ړوند او بینا یو برابر دی؟ ایا تاسو زما دلایل اوری او فکر پکښې نه کوئ چې هغه زما په وظائفو کښې شامل دي او که نه انو بالفرض المحال که زه د خپلو دندو په خلاف د هغو کارونو ادعاء وکړم چې الله چې یې مانه صلاحیت نه دی راکړی نو زه به ړوند یم او که نه نو تاسو ړانده یاست، په کار دي چې فکر وکړا اله خپل ځانونه بینا کړئ.

٤\_ بالآخره ای پیغمبره! که څه هم ته د ټولو خلکو د انذار (ډارولو) دپاره استولی شوی به و چې د چا زړونه ړانده دي هغوی ستا انذار ته څه اعتناء (پاملرنه) نه کوي، نو تاته په کار دې چې ا هغه شي باندې چې تاته وحې کېږي (چې د قرآن کريم څخه عبارت دی) هغه خلک هم وډار کړی اهغوی د دې څخه وېرېږي چې خپل رب ته به په داسې حال کښې حشر کړی شي چې هلته به دالله د اجازې څخه په غير نه دوست مونده کې او نه شفاعت پې وچې په درد يې وخوري.

استوار) ۷ ای پیغمبره! ته ځکه دا کار وکړه چې دوی ستا د انذار څخه ګټه اخلي او تقوی او دینداري ٧ زيانه قوي کېږي، هسې نه چې ستا ټوله توجه مشرکانو (ړندو او کڼو) ته واوړي او سوچه ۳ مانان درڅخه هېر شي.

١\_د ﴿ خَزَآبِن ﴾ كلمه د "خَزائة" جمعه ده، "خَزائة" د هغه مكان نوم دى په كوم كښي چي شيان انل کېږي ۱٬ د غوښې بدبويه کېدلو ته ځکه ځزن يا ځنز وايي چې عادة يې د ساتلو سره دې دې مقام کښې يې د معني حاصل داسې کېږي چې زه د دې خبرې مدعي نه يم چې د الله الله مفدورات او پراخه ورکړې زما په لاس دي ترڅو راته د ملامتې ګوته ونيسئ چې زمونو فرمايش ولي

## سوال جواب

٢ که څوک وايي چې: د ﴿ وَلَآ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ ﴾ جمله د عطف په اعتبار سره د ﴿ لَآ أَقُولُ ﴾ څخه لاندې ده نو د معني حاصل يې داسې کېږي چې: زه خو تاسو ته نه وايم چې زه په غيبو باندې نه پوهېږم حال دا چې دا ډول معني خو مراده نه ده؟

مونږ وايو چې: مفسرينو کرامو ذکره شوې جمله په لاندې دوه ډولو باندې تفسيره کړې ده چې: الف: ذكره شوي جمله په لا اقول باندې عطفه ده او ترې لاندې نه ده، نو د معني حاصل يې داسې کېږي چې: زه په غيبو باندې نه پوهېږم (۲)، لکه څنګه چې مونږ د خلاصه مطلب په بيان کښې ورته اشاره کړې ده.

ب ذكره شوى جمله د ﴿ لَا أَقُولُ ﴾ څخه لاندې ده مګر د "لا" تورى پكښې د عطف د تاكيد دپاره دى، نو د عبارت تقدير يى داسى كېږي چى: 'وَلا أَقُولُ لَكُمْ أَعْلَمُ الْغَيْبُ او زه تاسو ته نه وايم چى زه په غيبو باندې پوهېږم او دا خو مطلوبه معني ده (۴).

يوه پوښتنه او د هغې جواب

٣ که څوک وايي چې: په دې مقام کښې الله د خپل پيغمبر مامور کړ چې مشرکانو ته د خپل ځان په پېژاندنه کښې دا هم ووايي چې زه په غيبو باندې نه پوهېږم، حال دا چې د قرآن کريم ټول علوم د غیبو څخه دي که نبي کريم ﷺ ورباندې نه پوهېدلی نو مونږ ته په يې څنګه بيان کړي وي؟

١١) تفسير القاسمي ج۶ ص٥٣٤

<sup>(</sup>٢) مفردات الراغب ص١٤٧

<sup>(</sup>٢) البعر المحيط ج۴ ص٥١٨

ا<sup>6)</sup> زوح المعاني ج٧ ص١٥٥

ا سمعوا (۲) مونږ وايو چې: د ﴿ وَلَآ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ ﴾ د جملې معنی دا ده چې زه د بشريت پداعتبارس الانسال وإذا سمعوا (Y) مونږ وايو چې: د ﴿ وَلا اعلم العيب) عنه مونږ وايو چې: د ﴿ وَلا اعلم العيب) عنه راته غيبي علوم څرګند شي. او يا په بل عبارت په ا غيبو باندې نه پوهېږم چې بې د وحې څخه راته غيبي علوم لاندې وي او چې هر څه غواره هند په ا غيبو باندې نه پوهېږم چې ېې د وخې حد زما د وسې لاندې وي او چې هر څه غواړم هغه غالم باندې پوهېدل زما کسبي شي نه دی چې زما د وسې لاندې پوهېدل زما کسبي شي نه دی چې زما د وسې دی که الله څخ راته څه راه د. باندې پوهېدل زما كسبي شى له دى چې رسم د يې كه الله څخ راته څه راوبښي نو خالنه حاضرولى شم، بلكې په غيبو باندې زما پوهېدل موهبي دي كه الله څخ راته څه راوبښي نو خام پ همغه باندې پوهېږم او بس.

د غيب ډولونه

۴\_ غيبي علوم دوه ډوله دي، چې يوه ته حقيقي غيبي علوم وايي او بل ته اضاني غير علوم (١). د دواړو تعريفونه لاندې لوستلي شي:

وم . د دواړو سريمو سوم د د يې د ټولو مخلوقاتو څخه غائب وي او د الله څو څخه پرغې الف: حقيقي غيبي علوم هغه دي چې د ټولو مخلوقاتو څخه غائب وي او د الله څو څخه پرغې يري هيــُـوك نه پوهېږي، لكه چې الله ﷺ فرمايي: ﴿ قُل لا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَـوَّتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلنَّهُ رب - ( النمل: 80 ] يعني: ورته ووايه چې: په غيبو باندې هغه څوک چې په اسمانو کښې ديار چې په ځمکو کښې دي نه پوهېږي مګر الله ﷺ (پرې پوهېږي او بس).

ب: اضافي غيبي علوم هغه دي چې ځينو مخلوقاتو ته په نسبت سره غيبي وي او ځينو نورون بالمشاهده وي، لکه چې ملائک په خپل ملکي عَالَم کښې په ځينو شيانو باندې علم لري چې انسانانو ته الله على هغه علم نه دي وركړي چې ضرورت ورته نه لري.

مګر په ياد ولرئ چې غيبي علوم د هغو علومو نوم دی چې د اسبابو څخه پرته چاته ورکړي شي علاوه په دي، غيبي علوم هغو علومو ته وايي كوم چې د غلطۍ احتمال پكښې بالكل نه وي بلكي سراسري يقيني وي. اما هغه علوم چې د اسبابو په ذريعه کشف کړي شي که څه هم ځينو خلکو ته <mark>م</mark> غيب ښكاري، خو هغه غيبي نه بلكي كسبي علوم دي. لاندې څو مثالونه يي ولولئ:

اول: لکه چې د جغرافيې د علم پوهان د خسوف او کسوف او د فضا د نورو کائناتو په باره کښې څه معلومات ورکړي.

دوهم: لکه چې د بې مزي مخابرې او يا ګرځنده ټليفون په ذريعه د ډېرې لرې مسافې <mark>په</mark> موجودیت سره سړی په ځينو احوالو باندې خبر شي.

درېم: لکه چې ځينې خلک په خپل سالم فراست او ذکاوت سره د ځينو کارونو عواقب سنجولي شي او کله لا په الهام سره هم ورته څه معلومات کېږي، مګر په دغو ټولو کسبي علومو کښې سم<sup>ي</sup> ترهاغه نه شي مطمئن كبدلي ترڅو چي واقع شي.

۵\_مفسرينو کرامو<sup>۲۱)</sup>په دې مقام کښې دا موضوع مطرحه کړې ده چې ملائک بهتر دي او که

<sup>(</sup>١) تفسير المراغى ج٧ ص١٢٩

والا المعلوم، مونو \_لله الحمد والمنة \_ په ذكره شوى موضوع باندى د [النساء: ۱۷۲] ايت لاندى د پنمبران؟، مونو \_له الماد ي دى ما لكارت المادي د پغېران. پنورن په اندازه بحث کړی دی، بيا ليکلو ته يې اړتيا نه وينو.

# سوال جواب

ع که څوک وايي چې: د ذکر شوي دوهم ايت انذار که چرته کافرانو ته متوجه وي نو د ﴿ يَخْافُونَ ان پخشروا إلى رَبِهِم ﴾ د جملي سره سمون نه خوري، ځکه چې کافران خو په حشر باندې عقيده نه اري، او که چرته مؤمنانو ته متوجه وي نو د ﴿ وَلَا شَفِيعٌ ﴾ د کلمو سره نه جوړېږي څکه چې مومنان خو په دغې ورځ کښې هم دوستان لري او هم شفاعت کر؟

الف: ځينې مفسرينو کرامو(۱) اولني شق اختيار کړی دی او ذکر شوي اعتراض ته يې داسې جواب کړي دي چې په کافرانو کښې ځينې داسې ډلې شته چې من وجو د حشر څخه دارېږي لاندې صورتونه يي ولولئ:

اول کتابي کافران په حشر عقيده لري خو په دې کښې خطا شوي دي چې د پلرونو شفاعت حتمي ګڼي.

دوهم ځينې مشرکان هم په حشر باندې قائل دي خو د بوتانو شفاعت ته په تمه دي. درېم: ځينې مشركان د حشر په احتمالي تحقق باندې قائل دي او يقين يې ورباندې نشته.

نو نبي کريم ﷺ مامور کړي شو چې د عنادي کافرانو څخه خپله توجه ذکرو شوو کافرانو ته واړه وي، ګوندې د خپلو عقائدو څخه نېمګړتياوې لرې کړي او په سمه سيده معني سره په حشر عقيده وكړى.

مګر مونږ ته ذکر شوي جواب برسېره پر دې چې متبادر نه دي د ذوق څخه هم مخالف ښکاري. ب: مونږ ته دوهم شق بهتر برېښي او پوره واضحه ده چې د قيامت په ورځ مومنانو لره هم بې د الله اذن څخه نه دوست شته او نه شفاعتګر

دا جواب ځکه بهتر دي چې بې دليله د تخصيص ارتکاب پکښې نشته او د راتلونکي ايت شريف سره په زړه پورې پيوستون خوري، چې الله الله الله الله على مؤمنان د خپله ځانه مه شره بلكي ځان ته يې رانژدې کړه.

نو د معنی حاصل یې داسې کېږي چې ای پیغمبره! کله چې د کافرانو په انذار باندې ستا سترګې يخې نه شوې او ستا خبره يې ونه منله نو خپله خوا د مومنانو په اندار باندې سره کړه ترڅو دوی خپلې تقوی او دیندارۍ ته دوام ورکړي او په حشر باندې یې عقیدې ښې کلکې شي.

The Part of the Pa

﴿ وَلَا تَطْرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ، مَا عَلَيْكَ إِل حِسَابِهِم مِن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِن شَيْءٍ فَتَطْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ ٱلظُّلِمِيرِبُ ﴿ وَكَذَالِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لِيَقُولُواْ أَهْتَؤُلَّاءِ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِنْ بَنِينًا ۗ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِأَعْلَمَ بِٱلشَّكِرِينَ ﴿ ﴾

[۵۲] راي پيغمبره!) او رته د خپلو مجالسو څخه) هغه کسان مه شړه چې هغوي خپل ربسبا او بېګاه (ټول اوقات) بلي، (حال دا چې) د ده ﷺ رضا غواړي؛ (ځکه چې) د دوی د محاسبې څخه په تاباندی هیچ شی نشته او نه ستا د محاسبی څخه په دوی باندې هیڅ شی شته (بلکې د مر یا محاسبه د الله کا سره ده چې په ظاهر او باطن دواړو باندې پوه دي. نو که ته يې وشړې) نو ويديي شړې نو ته به د ظالمانو د ډلې څخه وشمېرلي شې (چې دوی ته به دې خپل حق نه وي ورکړي).

[۵۳] او په دغه ډول (عظيم الشان امتحان سره) مونږ (په پخوانيو زمانو کښې) د خلکو ځينې په ځينو نورو باندې امتحان کړي دي (همدا امتحان ستا په اُمت کښې هم جاري دي)، د دې دپاره چې رپه نتيجه کښې کافران (مومنانو فقيرانو ته اشاره وکړي او) ووايي چې: ايا دغه دي رهغه خلک چې الله چې ورباندې زمونږ د مجموعې څخه احسان کړي دي؟ (او په ايمان مشرف شوي دي؟ دوي په ايمان کښې دروغژن دي).

(ای پیغمبره ۱ ته دوی ته ووایه چې ایا الله علی په شکر مزارانو باندې ښه عالم نه دی؟ (بلکی الله ﷺ يې ډېر ښه پېژني).

## ارتباط

په وړاندې نژدې ایت شریف کښې الله ﷺ خپل پیغمبر ﷺ ته امر کړی وه چې د مومنانو إنذار (دارولي ته خپله توجه واړه وه چې د يو پلوه ورباندې ستا سترګې يخې شي او د بل پلوه کافران پوه كړى شي چې قرآن كريم بې پيروانو پاتى نه دى كه څه هم تاسو ورباندې عقيده نه لرئ.

په دې ایتونو کښې ذکر شوی مضمون تاثید شوی دی چې: د قرآن کریم پیروان د خپله ځانه مه شره، د نصائحو څخه يې مه محروموه.

#### شان نزولوند

د ذکرو شوو ایتونو په شان نزول کښې ځینو مفسرینو کرامو تقریباً شپې روایتونه راغوند کړي دي٬۱۰ چې مونږ يوازې د يوه روايت په ليکلو باندې اکتفاء کوو او د نورو روايتونو څخه صرف څو نكات ليكو:

I may be har site of

ر سعد بن ابي وقاص ﷺ څخه روايت دی چې: يوه ورځې مونږ شپږ نفره (د بلال ﷺ او ابن د سخه د په شمول د نبي کريم څخ سره وو چې مشرکانو ورته وړانديز وکړ چې دغه ډله د خپل معود څخه وشړه چې په مونږ باندې جرئت پيدا نه کړي. نو د نبي کريم ﷺ په مبارک زړه کښې هغه حضود منی د تېرېدلو اراده کړې وه (يعنې چې مونږ ته جدا مجلس وټاکي)؛ نو الله کا ذكر شوى ايت شريف نازل كرد١٠.

د نورو روايتونو نكات په لاندې ډول دي:

د مورد رو. ۱\_ د مکې معظمې مشرکانو نبي کريم ﷺ ته د ابو طالب په سلسله وړانديز وکړ چې: غريب خلک د خپله درباره وشړي مونږ د دوی په مجلس کښې په ناسته باندې شرمېږو، که دا کار وکړي در مونږ به په مجالسو کښې ګډون وکړو، کېدلی شي چې ايمان راوړو.

٢\_ عمر الفاروق ﷺ هم نبي كريم ﷺ ته مشوره وركره چې كه دا كار وكړې نو بده به نه وي ترڅو

وګورو چې دوی څه کوي.

٣٠ ځينو مشركانو نبي كريم ﷺ ته وړانديز وكړ چې: فقيران د خپل مجلس څخه وشړه ځكه چې مونږ ته ترې بوی راځي، که دا کار نه کوې نو اقلا مونږ ته خاص مجلس وټاکه چې دوی پکښې ګړون ونه لري.

۴\_ نبي کريم ﷺ د جدا مجلس خبره منظوره کړه او علي ﷺ يې راوغوښت چې منظوره شوې خبره وليكي څكه چې مشركانو يې په كتابت باندې ټينګار كاوه.

۵\_کله چي ايت شريف نازل شو نو نبي کريم ﷺ غريبانو صحابه وو کرامو ، ته مخ ورواړاوه او وبي فرمايل چې: ﴿ سَلَمُ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةَ ﴾ يعني: په تاسو باندې دې سلام وي ستاسو رب على بع خيل ځان باندې احسانا رحمت لازم كړي دي.

دنيا پرستان فقيري عيب *گڼي* 

دنياپرستانو ته په هره زمانه كښې فقيري عيب ښكاري او فقيرانو ته د اهانت او حقارت په نظر ګوري. د مثال په ډول په روانه زمانه کښې کله چې کمونستي رژيم راوپرځيد او مجاهدين تقريبًا په دوه وو کالو کښې د يوه اسلامي حکومت په قيام باندې ونه توانېدل او چور چپاول زيات شو، نو د الله ﷺ په فضل په لږ وخت کښې د فقيرانو طالبانو يوه ټولګي تقريبًا د افغانستان په درېمه برخه باندې تسلط ترلاسه کړ. خو غربيان دغو فقيرانو ته د حکومت حق نه ورکوي او روزمره ورپسې ېروپاګند کوي. لکه د بي بي سي (BBC) راديو<sup>۲۷)</sup> چې د دوی د فقيرۍ او بې وزلۍ زښت ډېر مثالونه د توهين او تحقير په غرض نشر کړه.

بالمقابل د الله کا عادت دي چي کمزورو خلکو ته قوت ورکوي چي د قدرت يوه نمونه جوړه شي، نو ځکه د تاریخ په اوږدو کښې د پیغمبرانو لومړني پیروان فقیران او کمزوري خلک تېر شوي دي.

السائلية فالمحارفة

الما صعيع مسلم ج٢ ص٢٨١ ال ۱۲۷۲/۱۲/۲۰ هش

### د مطلب خلاصه

۱\_ يعنې: ای پيغمبره اڅوک چې د حشر د ورځې څخه په ډار کښې دي هغوی د خپلولېن ۱ نیعنې: ای پیعمبره، حوت چې د دې، د دوی په باره کښې د مشرکانو غوښتنو ته او ارشاداتو څخه مه ېې برخه کوه او علاوه په دې، د دوی په باره کښې د مشرکانو غوښتنو ته اعزاد ارشاداتو څخه مه بې برخه دوه او عدو پ د بې د د د د سبا او بېګاه او بلکې ټول وختاندا مه کوه او د خپل بافیضه دربار څخه یې مه شړه، دوی خو سبا او بېګاه او بلکې ټول وختېدن مه کوه او د حپل بافیصه دربار سمه یې - په کوه او د خپل بافیصه دربار سمه یې د و د ده څخه رضا حاصله کړي، او دغه مطلب ته د رسالو کښې د قیامت په من ځنه د رسالو دښې مصرفوي چې خپل رب ربوي ر يوازېنۍ ذريعه ستا سره ملاقات او ستا سره ناسته ولاړه ده، د قيامت په ورځ خو د هر چاخپل يوارېسۍ دريغه سنه سره سره سره کوي چې د ذکرې شوې ورځې دپاره څه نېک عملونه نيار خپل حساب دی نو ځکه دوی کوښښ کوي چې د ذکرې شوې ورځې دپاره څه نېک عملونه نيار کړي، دوي خو د قيامت د ورځي څخه په خوف کښې دي.

که بالفرض په هغې ورځ کښې د دوی جواب ستا په غاړه وی نو بيا به يې د شړلو او د هدايترو څخه د محروم ګرځولو څه پروا نه وی، تا به ورته مفتې لويې درجې ورکړې وی. خو خبره داسې نه ده، د دوی محاسبه ټوله د الله څخ سره ده لکه څنګه چې ستا محاسبه یوازې د الله څخ سره ده، ن دوي ته موقع ورکړه چې ستا د بابرکته فيضه ښه غټه برخه واخلي او لوړې درجې ترلاسه کړي

۲\_ په دې باندې علاوه، که کافران د دوی ایمان ته په سپک نظر ګوري چې دوی وانعی مسلمانان نه دي نو د دې خبرې سپيناوي هم ستا په غاړه نه دي بلکې دا هم د الله على کار دي، نو که د خپله درباره مومنان د کافرانو د غوښتنې په اساس وشړې نو ته به د ظالمانو د ډلې څخه جوړ شې او په مومنانو باندې به دې ظلم کړی وي حال دا چې ته خو دنيا ته د ظلم د مخنيوي دېارا استولى شوى يي.

٣\_ اي پيغمبره! په دغسي عظيم الشان امتحان سره مونږ په پخوانيو اُمتونو كښي هم ځيني، ځينو نورو په سبب باندې د امتحان لاندې واقع کړي دي او ستا په اُمت کښې هم دغه امتحان روان دى چى څوک مو غنيان او څوک مو فقيران ګرځولي دي، ترڅو يوه ډله په بلي باندې د ازمېنت لاندې راولو، که نه نو د الله چې په نزد صرف تقوى اعتبار لري، نه غنلى د عزت نښه ده او نه فقرد · ذلت دليل دي، د همدې کبله د کافرانو په امتحان کښې پښې وښويېدلې او ستا څخه يې د فقېرانو د شرلو غوښتنه وکړه، او د حقارت او استهزاء په توګه يې فقيرانو ته اشاره وکړه او ويې ويلې چې ايا زمونږ د جملي څخه په دغو دليلانو باندې الله ١١٥ احسان کړي دي او په ايمان يې مشرف کړې؟ که په ايمان باندې مشرف کېدل د عزت او احسان نښه وی نو د هغوی څخه مخکښې به مونږ ورباندې مشرف شوي وي، ځکه چې په خير او بهترۍ کښې مونږ په هغوي وړاندې ياستو، د همدې كبله مونږ غنيان ياستو او هغوى فقيران دي. يا په بل عبارت: هغوى په حقيقت كښي په ايمان نه دي مشرف شوي بلکې هغوي غواړي چې د دروغين ايمان په ذريعه خپلو ځانونو ته کور، کالي ډوډۍ (احتياجات) مونده کړي اما که مونږ ايمان راوړو نو دا به حقيقي ايمان وي چې مونږ د دغو شيانو موندونکي ياستو؛ نو هغوی د خپله څنګه وشړه او مونږ ته د ناستې شرائط برابر کړه.

۴\_ لنډه دا چې (ای پیغمبره!) که ته د دوی غوښتنه ومني هم دوی به آیمان رانه وړي، ځکه چې

الأنعام (۱) المنطقة ا ایا ۱۰ می در نور دی او فلاني په دروغو؟ داسې نه ده. چې فلاني د نوعو؟ داسې نه ده.

## توضيحات

۱ د اغداه کلمه د ورځې اولې برخې ته وضعه شوې ده ۱۱ یعنې د سهار څخه تر زواله پورې. اد زوال څخه آن تر راتلونکي سهاره پورې ټول وخت د عشي په نامه يادېږي<sup>۲۱</sup>، او درون که څه هم په دې مقام کښې ځينو مفسرينو کرامو<sup>۳۰)</sup> د ذکرو شوو دواړو کلمو څخه دوه لمونځونه ادسنې دي چې په مکه معظمه کښې دوه لمونځونه فرض وه او بيا وروسته پنځو ته ورسېده، مګر ادسې دو بې دواړه کلمې په خپلو اصلي معناوو باندې پرېښودلی شي، نه په موږد پورې اختصاص ورکړي شي او نه په خاصو وختونو پورې مختصې وګرځولي شي. نو د معنی حاصل به یې داسې شي چې هغه خلک د خپله درباره مه شړه چې په دائمي توګه خل رب څخ يادوي، کله د لمونځو په صورت کښې او کله د قرآن کريم د لوستلو په څېره کښې او الآخره کله د انساني او قلبي ذکر په توګه.

# د نظائرو مراعات په کار دي .

۲\_کله چې د قرآن کريم يو ايت د دوه وو يا د ډېرو تفسيرونو احتمال ولري نو په کار دي چې په هغه تفسير باندې حمل کړی شي کوم چې په بل ايت کښې ښه پوره څرګند وي، ځکه چې په ايتونو کښې د نظائرو (امثالو) مراعات ضرور دی چې ځينې ايتوند ځينې نور تفسيروي.

د همدې جملې څخه په دې مقام کښې دا ټکره هم ده چې ﴿ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِن شَيْءٍ ﴾، جى تفضيل يى لاندى لوستلى شئ:

الف: که د ﴿ مِنْ حِسَابِهِم ﴾ ضمير کافرانو ته راجع کړي شي، لکه چې ځينو مفسرينو کرامو راجع کړی دی ۴۰٪ نو د معنی حاصل یې داسې کېږي چې مؤمنان د خپله درباره مه شړه ګوندې چې کافران ايمان راوړي، ځکه چې د کافرانو حساب خو په تا باندې نشته چې د قيامت په ورځ درڅخه پوښتنه وکړی شي چې هغوی ولې کافر پاتې شوه، نو تا خو خپله ذمه واري پوره کړه او ښه پوره دعوت دې ورکړ نور نو که ايمان راوړي او که ايمان رانه وړي په تاباندې کوم مسئوليت نشته. <sup>ب: که ذک</sup>ر شوی ضمیر مومنانو (فقیرانو) ته راجع شي نو د معنی حاصل يې داسې کېږي چې

ال) مغردات الراغب ص ٢٧١ ا) مفردات الراغب ص٢٤٧ الم) السعرد الوجيز ج۶ ص٥٧ الم السعرد الوجيزج ع ص٥٧ وادا سمعوا (۷) ای پیغمبره! مومنان فقیران د خپله درباره مه شره ځکه چې د دوی محاسبه خو په تابانداله الالهاله اسماله کام بیغمبره! مومنان فقیران د خپله درباره مه شره ځکه چې د دوی محاسبه خو په تاباندې الالهاله ای پیغمبره! مومنان ففیران د سپه در در . (ستا دپاره خو دوی عبادت نه کوي) ته خو دوی ته د قیامت په ورځ لوړې درجې ندشې ورکول استا دپاره خو دوی عبادت نه کوي، او د همده شخ عبادت کوي، او د نیکو عمل د او او د نیکو عمل د د او د نیکو عمل د د دوی محاسبه صرف د الله ده سره د. ر همدی در انوارو څخه استفاده وکړانه همدی د ورکوي، دوی غواړي چې ستا په نژدېکت سره ستا د انوارو څخه استفاده وکړياره همدی څخ وردوي، دوی سو ړي . ې الله څخ په نزد لوړې درجې موندې کړي، نو د دې کبله چې په تاباندې د دوی محاسبه نشته نور. الله څخ په نزد لوړې درجې موندې کړي، نو د دې کبله چې په تاباندې د دوی محاسبه نشته نور په غير بل هيڅوک نه پوهېږي که څه هم پيغمبر وي.

كير بن سيسو بن بني كريم ﷺ اشاره كړى ده چې: «إِنَّ اللهَ لَا يَنْظُرُ إِلَى صُورِكُمْ وَأَمْوَالِكُمْ وَلَكُنْ اللهُ زړونو او ستاسو عملونو ته ګوري (اما انسان ظاهري حال ته ګوري).

٣\_ نو په همدې بنا مونږ ته دوهم تفسير غوره ښكاري ځكه چې همدغه ډول غوښتنه د نوع الله عخه خپل قوم کړې وه او ويلې يې وه چې: ستا څخه فقيرانو احاطه کړې ده او مونږ د دغور زېلانو سره په ناسته باندې شرمېږو، علاوه په دې دوى د فقيرۍ د کبله خپل ځانونه مومنان معرفي کې دي اصلاً دوى مؤمنان نه دي. خو نوح على جواب وركم چي: ﴿ إِنْ حِسَابُهُمْ إِلَّا عَلَىٰ رَبِّي ۖ لَوْ تَشْعُرُونَ ﴾ [الشعراء: ۱۱۳] يعني: د دوي محاسبه نه ده مګر زما په رب ﷺ باندې ده رپه ماباندې نه ده ک تاسو شعور لرئ، زه د مؤمنانو شړونکي نه يم، زه فقط ښکاره ډاروونکي يم، ماته د دوي ظامرې ايمان د اعتبار وړ دي او بس.

## سوال جواب

۴\_ که څوک وايي چې: که هر تفسير واخستل شي په ذکره شوې جمله باندې د عدم طرد (شلل) استدلال پوره كېږي، نو د دوهمې جملې ﴿ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِن شَيْءٍ ﴾ په نزول كښې ك حکمت دي حال دا چې پوره واضحه ده چې د نبي کريم ﷺ محاسبه نه په مومنانو ده او نه په کافرانوا مونې وايو چې: دوهمه جمله محض د اولي جملې د تاکيد دپاره نازله شوې ده، لکه چې الله فرمايلي دي: ﴿ فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣۴] يعني ال کله چلې د دوی نېټه راشي نو دوی به نه بېرته شي او نه به وړاندې. او دا ځکه چې د نېټې د را<sup>نګ</sup> په وخت کښې د وروسته کېدلو احتمال شته خو آلله ﷺ نفي کړ، اما د وړاندې کېدلو احتمال<sup>ام</sup> بالکل نشته مګر الله ﷺ د اولنۍ جملې د تاکید دپاره وړاندې کېدل هم نفي کړي دي "ا

<sup>(</sup>١) صعيع مسلم ج٢ ص٢١٧

<sup>(</sup>٢) تفسير ابي السعود ج٣ ص١٣٩

الأنعام (٦) الاسم (۱) المسم ا ولا النَّحْمَةُ أَنَّهُ، مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوَءًا بِجَهَالَةِ ثُعَرْتَابَ مِنْ بَعْدِهِ، وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ، غَفُورٌ

رْحِيدٌ ﴿ وَكَذَالِكَ نُفَصِلُ ٱلْأَيَنتِ وَلِتَسْتَمِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ ﴾

چېد دی. [۵۴] او کله چې تاته (ای پیغمبره!) هغه کسان درشي چې زمونږ په ایتونو باندې ایمان راوړي نو ردوی ته) ووایه چې: په تاسو باندې دې سلام وي، ستاسو رب څخ په خپل اقدس ذات باندې رحمت ردوی ۱۵ روی ۱۵ روی ۱۵ روی ۱۵ روی این دا دی هر څوک چې ستاسو څخه په سادګۍ (ناپوهۍ) سره لې د کړي بيا (وروسته) ترې توبه وباسي او (خپل ځان) اصلاح کړي نو بې شکه الله څخ (ده لره) ښونکي (او) مهريان دي.

 [۵۵] او (ای پیغمبره!) مونو دغه رنګه (لکه چې پخوا تېر شوه) خپل ایتونه په تفصیل سره بیانوو (ترڅو د مؤمنانو لاره ښه مشخصه شي) او د دې د پاره چې د مجرمانو لاره (هم) ښه پوره واضحه شي.

## شان نزول او ارتباط

په ذکرو شوو ایتونو کښې مفسرین کرام په لاندې دوه محروپونو باندې وېشل شوي دي: ١\_ ځينې وايي چې دا ايتونه د وړاندېنيو ايتونو مضمون تعقيبوي(١) چې: اي پيغمبره! برسېره یه دی چی فقیران د خیله درباره مه شره، نورې مهربانۍ هم ورباندې وکړه او د الله د رحمت زېري ورکړه. په دې تفسير سره يې ارتباط بالکل څرګند دی.

 ۲\_ ځينې نور مفسرين کرام ۲۰ وايي چې دلته ذکر شوی مضمون نه دی تعقیب شوی بلکی دا اينونه د يو بل مضمون پيل دي هغه دا چې نبي كريم چ ته يوه ډله خلك ورغله او ورته يې وويلي چې يا رسول الله! مونږ د لويو ګناهونو مرتکب شوي ياستو. خو نبي کريم ﷺ ورته هيڅ ونه ويلي، «فَلَمَّا ذَهَبُوا وَتَوَلُّوا نُزَلَتْ هَدِهِ الْآيَةِ» ٣٠ نو كله چي هغوي لاړه او ببرته تاو شوه نو الله ﷺ ذكر شوى · ابتشریف نازل کړ.

نو په دې تقدير باندې يې د ارتباط وجه دا ده چې هلته د فقيرانو مؤمنانو په باره کښې نبي کريم ﷺ ته د نرمښت توصيه شوې وه او دلته ورته د ټولو مومنانو په هکله توصيه کېږي. مونږ وايو چې: ذکر شوي دواړه تفسيرونه سره څه منافات نه لري ځکه چې دواړه د ايت شريف مصداقات واقع کېدلي شي او صالحينو سلفو په مصداقاتو باندې د شان نزول اطلاق کاوه <sup>۴۱</sup>.

100

94- - 400

ال) تفسير البغوي ج٢ ص١٠٠ ... ين من السفيد وقت المناسبة ا

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ج٥ ص٢٠٨

<sup>(</sup>٢) اسباب النزول للواحدي ص١٤٧

## د مطلب خلاصه

۱\_ یعنی: ای پیغمبره ا برسبره په دې چې باید فقیران د خپل بافیضه درباره ونه شړې، کله م تاته څه مؤمنان د خپلو ګناهونو څخه د خلاصون دلارو چارو د زده کړې او یا د نورو شرایعوا مسائلو د پوښتنو دپاره درشي نو د دوی سره زیات نرمښت کوه او د دوی د خوشالۍ دپاره ورته سلامتۍ خبره ورکوه او د "السلام عَلَیکم" جمله ورته استعمالوه.

۲\_ علاوه په دې، هغوى ته دا خبر هم وركړه چې ستاسو رب الله په خپل ځان باندې استعمال رحمت لازم كړى دى او رحمت يې په غضب باندې وړاندې دى.

د رصتونو د جملي څخه يې يو لوى رحمت دا دى چې ستاسو د ډلې څخه چې هرځوك پر ناپوهۍ سره څه ګناه وكړي، بيا توبه تائب شي او خپل څان اصلاح كړي نو الله څخ به ورته ګناهوند وبښي ځكه چې الله څخ بښونكي او مهريان دى.

٣\_ ای پیغمبره! مونږ په ذکر شوي ډول سره تاته هدایات او دلایل بیانوو ترڅو د یو پلوه درته د. مومنانو سره کړنلاره ښه پوره واضحه شي چې باید ته ورسره څه چال چلند وکړې او دوی ستا سره څنګه مودبانه ناسته ولاړه غوره کړې، او ترڅو د بله پلوه تاته د مجرمانو تګلاره واضحه شي چې هغوی مومنانو ته په څومره اهانت او تحقیر سره ګوري او ستا او د دوی تر منځه د بېلولو او جدا کولو څومره چلونه په کار اچوي، دا ټول د دې دپاره چې د قیامت د ورځې پورې ترې ټول مودنان عبرت واخلي او د ځانونو دپاره ترې د لارې مشال جوړ کړي.

#### توضيحات

١\_د ﴿ سَلَمُ عَلَيْكُمْ ﴾ جمله مفسرينو كرامو په دوه ډوله تفسيره كړې ده:

الف: په مومنانو باندې د سلام په اچولو کښې سبقت (مخکې والي) وکړه(۱، لکه چې په همدې مضمون باندې په شان نزول کښې يو حديث ذکر شو.

که څه هم دواړه تفسيرونه سره څه منافات نه لري مگر مونږ ته دوهم تفسير غوره ښکاري، ځکه چې:

اول: ذکره شوې جمله د ﴿ وَإِذَا جَآءَكَ ﴾ د جملې څخه وروسته ده او سنت طريقه دا ده چې راتلونکي کس په ناستو خلکو باندې په سلام اچولو کښې سبقت وکړي او ناست خلک ورته جواب

<sup>(</sup>١) روح المعاني ج٧ ص١٩٤

۲۱) زاد المسير ج٣ ص٣٥

الانعام (۱) الانعام (۱) کویم گئته د سلام په سبقت باندې په هغه وخت کښې توصیه شوې (۲) د د کښې توصیه شوې (۲) د د کښې توصیه شوې الأنعام (٢) درې د ده پخ سره مومنان په روانه کښې مخامخ شي، کومې توصيې ته چې په ذکر شوي حديث د ده پخ سره شوي ده. دې . <sub>غري</sub>ن کښې اشاره شوې ده.

پن دښې دې تقدير به د ﴿ سَلَنمُ عَلَيْكُمْ ﴾ د جملې دپاره د ﴿ كَتَبَرَيْكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ ﴾ درهم په دې تقدير به د ﴿ سَلَنمُ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةُ ﴾ به العداد عضمون به ﴿ كَتَبُ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةَ ﴾ [الأنعام: ١٢] ايت كنبي تهر شوى دى 

# كناهونه يهجهالت سره

۲\_مونږ د الله ﷺ په توفيق د [النساء ۱۷] ايت لاندې د توبې د قبول په ارتباط د جهالت معناوي كرى دي او بند محتور معلومات مو ليكلي دي چې بيا ليكلو تد يې اړتيا نه محورو، مكر ډلته وې د ومره اضافه کوو چې د ايت شريف د نزول په وخت کښې چې کله به ځينې خلک په ايمان رابدي مشرف شوه نو هغوي به خپلو پخوانيو ګناهونو اندېښمن کړه چې الله څخ به مو پرې ونيسي به چې د الله د د غسې پوښتنو جواب په عمومي توګه نازل کړ چې د قيامت د ورځې پورې د ټولو مومنانو اندېښنې پورته کوي.

## د عربيت څو قواعد

٣\_ په کار دي چې په دې مقام کښې محترم لوستونکي د عربيت لاندې څو قواعد ولولي: الف: د ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ ٱلرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنكُمْ سُوَّءًا بِجَهَالَةِ ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ۔ وَأَصْلُحَ فَأَنَّهُ, غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ كلماتو نحوي تركيب په لاندې ډول دي الله

we have the way on a few to

اول: ﴿ ٱلرِّحْمَةُ ﴾ مبدل منه دى:

دوهم: د ﴿ أُنَّه ﴾ د "ه" ضمير د شان ضمير دي او د "أن دپاره اسم دي. درېم: د ﴿ مَنْ ﴾ كلمه د خپلو متعلقاتو سره مبتدا، ده.

څلورم: په ﴿ فَأَنَّه ﴾ کښې د "ه ضمير د الله الله څخه کنايي دي او د "أن دپاره اسم دي. پنځم: د ﴿ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ كلمات د له په تقدير سره د همدغه أن خبر دى.

شېرم دغه حمله ﴿ فَأَنَّهُ، غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ د من دپاره خبر ده.

اوم دغه جمله په انه کښې د ان دپاره خبر ده.

اتم دغه جمله د ﴿ ٱلرَّحْمَةَ ﴾ دپاره بدل ده ا

نو حاصل يې هغسې راخېژي چې په ژباړه او مطلب خلاصه کښې ورته اشاره شوې ده.

ا سه عوا (۷) ب: د ﴿ وَلِتَسْتَمِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ په جمله کښې د و توری عاطف دی او معطول علمالا ب د چ ویسسون سیس ج. ریان . مقدر دی چې تقدیر یې داسې کېږي چې: التستبین سبیل الموفینین یعنې: مونو خپل ایتوند الم مقدر دی چې نفدير يې داسې سېږي چې. يسمبيل د. شوي تفصيل سره بيانوو ترڅو د مومنانو لاره ښه پوره واضحه شي او د مجرمانو لاره هم ښدېرو مشخصه شي او يوه د بلې سره ګډه نه شي.

ج: د هِسَبِيل ﴾ کلمه په عربي محاوره کښې سماعي مونثه ده چې تذکير او تانيث پکښې دراره حائز دي، خو په ذکر شوي ايت شريف کښې ورته د "تستبين" د کلمې مونث ضمير راجع شوي دي. ﴿ قُلْ إِنِّي نُمِيتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ قُلُ لَّا أَتَّبِعُ أَهْوَآءَكُمْ فَذَ ظَلْنُ إِذًا وَمَآ أَنَاْ مِنَ ٱلْمُهْتَدِينَ ﴿ قُلْ إِنِّي عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِّي وَكَذَّبْتُم بِهِ ۚ مَا عِندِي مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِۦ أَإِنِ ٱلْحُكْمُ إِلَّا لِلَّهِ يَقُصُّ ٱلْحَقُّ وَهُوَ خَيْرُ ٱلْفَعِيلِينَ ﴿ قُلُ لُوْ أَنْ

عِندِي مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ - لَقُضِيَ ٱلْأَمْرُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِٱلظَّلِمِينَ

[۵۶] رای پیغمبره ۱ کافرانو ته ووایه چې: یقینا زه د دې څخه منعه کړی شوی یم چې زه د هغو كسانو عبادت وكړم چې تاسو يې د الله ﷺ څخه په غير بلنه كوئ (نو ماته تمه مه كوئ).

(بيا ورته تاكيداً) ووايد چې: زه ستاسو د خواهشاتو پيروي نه كوم، بې شكه زه به په دغه وخت (د پیروۍ په صورت) کښې ګمراه شوی یم او زه به د لارې موندونکو څخه نه یم.

[۵۷] (ورته) ووايه چې: يقينًا زه د خپل رب ﷺ د پلوه په څرګند دليل باندې يم، حال دا چې تاسو ورته د دروغو نسبت کوئ، (او د قرآن کريم په ښکاره دليل باندې مو ستر کې پټې کړې دي). زما په نزد هغه شي (عذاب) نشته چې تاسو يې (زما څخه) په جلتي سره غواړئ، حکم (د نازلولو فيصله )خو نه دى مگر خاص الله ﷺ لره دى (او بس، چې الله ﷺ) حق بيانوي (څه چې وايي هغه ټول حق دي) او الله ١١٠ ټولو فيصله كوونكو بهتر (فيصله كوونكي) دي.

[۵۸] (ورته) ووایه چې: که چرته یقینًا زما په نزد (زما په لاس کښې) هغه شي (عذاب) وي چې تاسو پرې تادي کوي نو زما او ستاسو په منځکښې به کار فيصله شوي وي ( هو يا "نه به مي درته ويلي وي). او الله على په ظالمانو باندې ډېر ښه پوهېږي.

## ارتباط

په ذکرو شوو ایتونو کښې د مومنانو او مجرمانو (د دواړو) په تګلارې باندې څه رڼا اچولې شوې ده، په دې ایتونو کښې نبي کریم ۴ ته توصیه شوې ده چې خپله کړنلاره کافرانو ته یو ځل بیا ښه پوره واضحه کړه چې په بې ځايه غوښتنه باندې دې ونه زوروي او تکليف درنه کړي.

Downloded from: hawarkstath

# د مطلب خلاصه

بعني ای پیغمبره ۱ خپله کړنلاره د ټولې دنیا کافرانو ته یو ځل بیا په لاندې ډول ورڅرګنده

چې اورته ووایه: زه نه د ځان دپاره پخپله باندې لاره ټاکم او نه ستاسو غوندې د ړانده تقلید بروي کوم، زه همېشه په هغې لاره باندې ځم چې د الله څخ د پلوه راته ښودلي شوې ده. . دې دوم، رو نو ای کافرانو! زما څخه دا تمه مه کوئ چې زه به د هغو کسانو عبادت وکړم چې تاسو يې د

اله څخه پرته بلنه کوئ او دا ځکه چې زه د دې کار څخه منعه کړي شوي يم

ې ورنه ووايه چي: زه ستاسو د ارزوګانو پيروي هم نه کوم چې يا مؤمنان د خپله درباره وشهم اد با تاسو ته په اختصاصي ناسته باندې قائل شم، نو که بالفرض زه د ذکرو شوو کارونو څخه د هر او به د او ما به په دغه وخت کښې لاره ورکه کړې وي او زه به د لاره موندونکو څخه نه ېو در يم، لکه څنګه چې تاسو لاره ورکه کړې ده او د لارو موندونکو څخه نه ياست.

٣ ورته ووايه چې: يقينًا زه د خپل رب د پلوه په واضحه دليل باندې يم، په خپل دين باندې مي د زړه د کومې يقين او باور دى، شک او شبه مې پکښې نشته، نو زما څخه دا تمه مه کوئ چې په خبلو شبهاتو او اشتباهاتو به مي تبر باسئ.

اما تاسو هغه شي ته د دروغو نسبت كوئ چې ماته د لمر په څېر څرګند او واضحه دى، نو تاسو ته په کار دي چې په خپلو کړو وړو باندې تجديد النظر وکړئ.

۴\_ هغه شي چې تاسو يې زما څخه په عجله سره غواړئ، چې هله ژر کړه په مونږ باندې موعود (وعده کړي شوي) عذاب رانازل کړه او يا قيامت قائم کړه او بالآخره يا فرمايشي معجزې په تادي سره راوړه او يا داسې نور، دا يو شي هم زما سره نشته او نه زه د دغړ شيانو د ورکړې دپاره استولي شوي يم، بلکې د هر شي فيصله کول (چې دا دې وکړي شي او دا دې ونه کړي شي) فقط په الله چ پورې مختص دي چې د حکمت د غوښتنې سره سم يې بيانوي او فيصله ورباندې کوي.

او څه چې الله ﷺ فيصله كړي همغه حق او د واقع سره برابر دي ځكه چې د الله ، په شان حقه او بهتره فيصله څوک کولي شي او د چا وسه کېږي؟.

۵\_ د ښه تاکید دپاره دا هم ورته ووایه \_تر څو یې یقین او باور راشي چې: که بالفرض هغه څه زما سره وی او زما په توان کښې وی چې تاسو يې زما څخه غوښتنې کوی او په تادۍ سره يې ... راڅخه غواړئ نو ضرور به زما او ستاسو په منځکښې کار فيصله شوي وي چې يا به مې درته په نطعي توګه هو ويلي وي او تاسو چې څه غوښتلي هغه به مې درته درکړي وي، او يا به مې په قاطع اول سره درته د نه جواب در کړی وی، او خبره به دومره نه وی اوږده شوې لکه چې اوس اوږده شوې ده چې نه درته هو ويلي شم او نه درته په نه سره جواب درکولي شم، او دا ځکه چې د هو او د نه جواب د الله ﷺ په اختيار کښې دې او پس. او همدې ﷺ په ظالمانو باندې ښه پوه دی او د دوی

Downloded from: bawarketabtoon.com وادا سمعوا (۲) غوښتنې ورته ټولې معلومې دي، البته چې د حکمت په مطابق کار به ورسره وکړي، ځکه چې م کار او هره فیصله یی د حکمت څخه ډکه ده.

#### توضيحات

۱\_ د هغو شيانو مثالونه ولولئ چې کافرانو به پرې عجله کوله:

الف: کله به چې دوی د الله عد عذاب څخه و دارول شوه نو دوی به استهزاء او استبعاد کاوه لکړ جى الله الله الله الله الله الله الله عند الله عند الله عند الله عند الله عند الله عنه الله عن چى دعه وعد (د عذاب نازلېدل) به كله وي؟ كه تاسو رښتيني ياست (نو وخت يې راته وټاكي

ب: کله به چې د قيامت د ورځې څخه تخويف ورکړي شو نو دوي به ويلې چې دا ورځ به کله راخي لكه حِي الله عِنْ فُرمايي: ﴿ يَسْتَلُكُ ٱلنَّاسُ عَنِ ٱلسَّاعَةِ ۖ قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ ٱللَّهِ ﴾ [الأحواب: ٣٦] يغني: ستا څخه خلک و قيامت د ورځي په هکله پوښتنه کوي (چې کله به وي)، نو ته ورته ووايد چې يقينًا د قيامت د قائم كېدلو علم خاص د الله على نزد دى (او بس).

ج کله کله به دوی د دې دپاره په عجلي سره د عذاب غوښتنه کوله ترڅو عوامو ته فريب ورکړي چى قرآن كريم د الله على نازل كړى شوى كتاب نه دى. الله على فرمايي: ﴿ وَإِذْ قَالُواْ ٱللَّهُمَّ إِن كَارَكَ هَنْذَا هُوَ ٱلْحَقُّ مِنْ عِندِكَ فَأُمْطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِنَ ٱلسَّمَآءِ أَوِ ٱثْتِنَا بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [الأنفال: ٣٢] إل هغه وخت یاد کړه چې دوي وویلي چې: اي الله! که چرته دغه (قرآن کریم) ستا د نزد څخه همدا حق وي رپه حقه نازل شوي وي، نو په مونر باندې د اسمان څخه د کاڼو باران وکړه او يا مونږ ته رېل دردناک عذاب راوره.

يعني: نو چې نه به پرې د کاڼو باران وشو او نه به سمدستي ورباندې دردناک عذاب نازل شو، دوى به عوامو ته په فريبانه وينا كښې ويلې چې: دا قرآن رښتياني د الله على كتاب نه دي.

سوال جواب

٢\_ كه څوک وايي چې: د يوه اوږد حديث شريف مضمون دى چې په مكه معظمه كښې ښي كريم ﷺ د كافرانو څخه يو وخت ډېر په تنګ شو نو الله ﷺ ملک الجبال (د غرونو پرښته) ور واستوله او ورته يې وويل چې که ستا خوښه وي نو دوي به د دوه وو غرونو څخه لاندې کړم (او ټول به پوپنا کړم)، مگر نبي کريم ﷺ دا کار خوښ نه کړ او ويې فرمايل چې: «بَل ارْجُو اَن يُخْرِجَ الله مِنْ أَصْلَابِهِمْ مَنْ يَغْبُدُ اللهُ وَحُدَهُ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا ١٠٠ يعني: بلكي زه أميد لرم چي الله الله عد دوي د نسل څخه هغه څوک راوباسي (وزېږوي) چې يوازې د الله الله عبادت وکړي او هيڅ شي ورسره شريک نه کړي نو پوښتنه دا ده چي: ايا دغه آيت شريف ﴿ لَّوْ أَنَّ عِندِي مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ، لَقُضِيَ ٱلْأَمْرُ بَننِي وَبَيْنَكُمْ ﴾ د ذكر شوي حديث شريف سره څه منافات نه لري؟

glas Wash and

مونږ وايو چې: دلته منافات څکه نشته چې:

پونږوايو پېې الله د انتقام په باره کښې دی چې نبي کريم په کافرانو باندې د انتقام د کېله الله د کېله عذاب وربست مکله دی چې که بالفرض د عذاب نزول د نبي کريم ﷺ په اختيار کښې وي او کافرانو يې په نزول اه ا، کې دې دې لکه چې اوس سره د بانا د کې مکله دی چې اوس یې ورباندې کوي نو ضرور به یې ورباندې کوي نو ضرور به یې ورباندې ورنازل کړی او دانول کړی داسې داندې ورباندې و ورباندې ورباندې ورباندې ورباندې و ورباندې ورباندې و ورباندې و ورباندې و ورباندې ورباندې و وربا دی او د دوی کار به یی فیصله کړی وی<sup>(۱)</sup>.

ې مګر مونې چې د نبي کريم ﷺ زړه سوی او د کافرانو په مسلمانېدلو باندې د ده حرص ته ګورو نو په حواب کښې وايو چې د ﴿ لَقُضِي ٱلْأُمْرُ ﴾ معنى دا نه ده چې په تاسو باندې به مې غوښتلى نوپې د درنازل کړی وی، بلکې معنی یې دا ده والله څخ اعلم چې د هو یا ته جواب بدمې در کړی دی خو ره اوس هیڅ نه شم ویلی ځکه زما په لاس کښې هیڅ شي نشته او ټول اختیار د الله علی سره دی چې په خپلو حکيمانه کارونو باندې ډېر ښد پوهېږي.

﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ ۚ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبُرِوَٱلْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَفَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ ٱلأَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَابِسِ إِلَّا فِي كِتَنبٍ مُبِينٍ ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي يَتَوَفَّنْكُم بِٱلَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِٱلنَّهَارِ ثُمَّ يَبْعَثُكُمْ فِيهِ لِيُقْضَى أَجَلٌ مُسَمَّى تُمَّ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ ثُمَّ يُنَبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ وَهُو ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ - وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَّى إِذَا جَآءَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتْهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرَّطُونَ ﴿ ثُمَّ رُدُّواْ إِلَى ٱللَّهِ مَوْلَنَهُمُ ٱلْحَقِّ أَلَا لَهُ ٱلْحُكُمُ وَهُوَ أَسْرَعُ ٱلْحَسِينَ ﴿ ﴾

[۵۹] او د الله ﷺ په نزد د غيبو خزاني دي (چې) هيڅوک ورباندې نه پوهېږي مګر همدي ﷺ (او بس. او الله ﷺ په هغه شي باندې پوهېږي چې په وچه کښې دي او چې په درياب کښې دي، او هيڅ يوه پاڼه نه پرېوزي مگر الله على پرې پوهېږي (او په علم کښې يې شته). او هيڅ يوه دانه د ځمکې په تيارو کښې (نه لوېږي) او نه لوند شي او نه وچ شي (پرېوزي) مګر (برسېره د الله ﷺ پر علم) په روښاند کتاب (لوح محفوظ) کښې هم دی.

[۶۰] او الله ﷺ هغه اقدس ذات دی چې په شپه کښې تاسو اخلي (ویده کوي) او په هغه څه باندې پوهېږي چې تاسو يې د ورځې کسب کړی وي، بيا مو (د ويده کولو څخه وروسته) په ورځ کښې راپورته کوي (راویښوي) د دې دپاره چې ټاکله شوې نېټه (عمر مو) پوره کړی شي.

ا سمعوا (٧) بيا خاص الله و ته ستاسو بهرته ورتلل دي، بيا به الله الله الله و هغه څه باندې خبر کړي ج تاسو ياست چې كوئ يي.

[۶۱] او همدی (الله علی) په خپلو بندگانو باندې (په قدرت سره) د پاسه دی (هیڅوک یې د ارادي څخه خپل ځان نه شي بچ کولي، او په تاسو باندې ساتونکې پرښتې (هم) استوي، آن تردې پورې چې کله ستاسو یو کس ته مرګ ورشي نو زمونږ لېږلې شوې (پرښتې) یې پوره واخلي (روح یې نېښ کړي)، حال دا چې دوي (دغه استولې شوې پرښتې) هيڅ قصور نه کوي (او کامل اطاعت کوي). [۶۲] بيا دوی ټول (انسانان) خاص الله ﷺ ته چې د دوی په حقه مالک دی ورتاوول کېږي. 

په وړاندېنيو ايتونو کښې دې ته اشاره شوې وه چې د عذابونو نازلول او د فرمايشي معجزانو واقع کول د الله ﷺ په قدرت کښې دي او همده ﷺ ته يې د نزول او وقوع وخت معلوم دی. پدرې ايتونو کښې د الله علم او قدرت ته څه تفصيل ورکړي شوي دي چې حاصل يې داسې راوځي:

## د مطلب خلاصه ـ

١\_ اي پيغمبره! مشركانو ته د الله ﷺ كامل علم او كامل قدرت په لاندې ډول ښه پوره تشريع کړه چې ترڅو د يو پلوه په راتلونکې کښې تا په بې ځايه غوښتنو باندې ونه زوروي او د بله پلو، دوي خپل حقيقي مالک وپېژني او د بوتانو د پيروي څخه لاس واخلي:

الف: د ټولو غيبو خزانې په الله ﷺ پورې خاصې دي او په يوه ډول غيب کښې هم هيڅوک پوهه نه لري. يا په بل عبارت: د ټولو غيبي شيانو كونجيګانې صرف د الله څه سره دي چې د ده څه څخه په غير ورباندي هيڅوک نه پوهېږي.

هو! دا بېله خبره ده چې الله ﷺ په خپل فضل سره په خپلو خاصو بندګانو باندې څه لطف وکړي او د غیبو یوه څنډه ورڅرګنده کړي او په څه باندې یې پوه کړي.

ب: الله ﷺ په هغو ټولو شيانو باندې پوهېږي چې په وچه کښي دي او يا په دريابونو کښې دي لکه څنګه چې ورته د وچې ټول غرونه، کاڼې، ساکښان، بوټي او نور معلوم دي، همدارنګه ورته د دريابونو ټول ساكښان او خزائن څرګند دي.

ج: په هيڅ يوه ونه کښې يوه پاڼه نه شنه کېږي او نه سقوط کوي مګر د هغې ټول کيفيتونه ورته معلوم دي چې څومره يې وزن دي او څومره يې طول او عرض دي او بالآخره څومره وخت به شنه وي کله به سقوط کوي او وروستنۍ مرحله به يې چرته او څنګه وي؟.

د: هيځ يوه دانه د ځمکې په خېټه کښې نه لوېږي (که څه هم ډېره کوچنۍ وي) مګر الله چو ورباندې پوهېږي چې کله به راشنه شي، څومره شاخونه به وکړي، څومره دانې به ونيسي او عاقبت به يې <sup>څه</sup> کېږي؟. برابره خبره ده چې ذکره شوې دانه غورزېدلي وي او يا احدلې شوې (کرلې شوې) وي. الانعام (۱) الانعام (۱) الانعام (۱) الانعام (۱) الانعام (۱) الدين الله على 

۲ ای پیم. د الف: الله ده هغه اقدس ذات دی چې د شپې د مخې تاسو ویده کوي چې نه څه اورېدلی شي او الف: الله داد. نه څه لېدلی شی او نه څه کار او کسب کولی شی، بلکې ارام پراته اوسی چې نه خه اورېدلی شی او نه څه لېدلی شی او نه څه لېدلی شی درباندې ن څه لبدسې کې د مخې تاسو دومره لوی لوی کاروند او دومره غټې غټې خبرې د مرد ګومان کوي، مګر د ورځې د مخې تاسو دومره لوی لوی کاروند او دومره غټې غټې خبرې د مهر توسان د چې د هغو په کيفياتو باندې يوازې الله رښځ پوه دی، آن تردې چې ستاسو د ځينو شرکي خبرو د او دان ته ته شه او ځه که د چه د او الد کړی چې د کړې چې اسمان ټوټې شي او ځمکه وچوي او بالآخره غورونه دړې وړې شي، هغه دا خبره چې د الله د کړی شي نو داسې به ښکاره شي چې دغه متکبرين هغه څوک نه دي چې د شپې بې ريله مقانسه کړی شي نو د شپې بې سده پرانه وه او د خپلو ځانونو څخه يې مچ هم نه شو شړلي.

. که بالفرض الله ﷺ تاسو د درانه خوبه راویښ نه کړي نو د قیامت تر ورځې پورې به هم راويښ نه شئ او ويده به پراته ياست، خو الله ﷺ تاسو د ورځې د مخې بېرته راويښوي ترڅو راوبار پیل کړئ او د قیامت ورځ درپه زړه کړئ چې همدغه ډول به د قبرونو څخه راپورته کړی شئ، همدغه سلسله (ویده کول او راویښول) به ترهغه جریان لري ترڅو مو چې د مرګ ټاکلې نېټه بوره کړی شي.

كله چې پوره شوه نو بيا مو الله گات په دائمي خوب باندې ويده كوي او ارواګاني مو په كامله نوګه قبض کوي او بدنونه مو منحل کوي چې د قيامت په ورځ کښې به مو بېرته راژوندي کړي او د الله ﷺ په حضور کښې به ودرولی شئ چې بيا به مو الله ﷺ په هغو ټولو کړو وړو باندې خبر کړي جي ناسو اوس لکيا ياست او كوئ يي.

ج: خاص الله ﷺ په خپلو مخلوقاتو باندې قاهر (د غلبي څښتن) دی چې دوی ټول يې په مقابل کښي ناتوانه دي او په هيڅ شي باندې وسه نه لري.

د: د الله عند کامل قدرت يوه نمونه دا ده چې په تاسو باندې ستاسو د اعمالو د ثبت او حفظ کولو دپاره څه پرښتې درلېږي، چې تاسو ترې په هيڅ ډول سره خپل ځانونه نه شئ بچ کولي او نه نرې كوم عمل پټولى شئ.

ه: ذكره شوې عمليه تر هغه وخته پورې مسلسله جريان لري ترڅو چې د الله ﷺ په امر سره سناسو کوم یوه ته مرګ ورسېږي، نو په دغه وخت کښې زمونږ نورې لېږلې شوې پرښتې تاسو په کامله توګه قبض کوي او د الله ﷺ په امریه کښې هیڅ قصور نه کوي، او څنګه یې چې ورته مدايت کړی وي په همغه ډول سره يې ټول کيفيات مراعات کوی چې نه وړاندې والي کوي او نه Downloded from: bawarketabtoon.com

وروسته والي، نه شدت او نه تخفيف او داسي نور.

سته والی، نه شدت او مه محمیه او ماسی در یا په بل عبارت: دا ځل مو په داسې خوب باندې ویده کوي چې د قیامت تر ورځې پورېزل نەشى راوېښېدلى.

شئ راوېښېدنې. و: بيا نو ټول انسانان (مسلمانان وي او که کافران) الله څخ ته وروستل کېږي چې د ټولوې و: بيا تو ټول انسادن رسماد کا دي او هيڅوک توان نه لري چې هلته د وروستلو څخه انکار وکړي ا يا تري ځان بچ کړي.

رې ځان بې تړي. ٣\_ ای پیغمبره! په آخره کښې کافرانو ته اعلان وکړه چې: خبردار! خاص الله څخ لره په دنیال ا دواړو کښې حکم او فيصله کول دي چې په ډېرې تېزۍ سره محاسبه کوي او هر چاته فيطل ورکوي چې فلاني د دې شي مستحق دي او د فلاني دپاره دا ډول جزا په کار ده.

وي پې . ۴\_ نو ای کافرانوا هر کله چې ټول شيان د الله څخ پورې هم د علم او هم د قدرت د حيثه اختصام لري نو ماته مه د علمي شيانو فرمايش راكوي چې قيامت به كله راشي او مه راڅخه قدرتي سُيار غواړئ چې فلانۍ فرمايشي معجزه راوړه او يا راباندې عذاب رانازل کړه او يا داسې نور.

#### توضيحات

١\_ د ﴿ مَفَاتِحُ ﴾ كلمه يا د "مَفْتح جمعه ده (د ميم په زُوَر سره)، "مَفْتَح" خزاني ته وايي او بار مِفْتَح جمعه ده (د ميم به زير سره)، مفتح كنجي ته وايي(١).

### يه ياد ولرئ!

٢\_ په ياد ولرئ كونجي ته په دې اعتبار سره مفتح يا مفتاح وايي چې د خزاني قلف ورباندي پرانستلی کېږي، او په دې اعتبار سره "مِعْلَق" يا "مِعْلاق" نومېږي چې خزانه ورباندې بندېږي او نلف وراچولی کبری

په هر تقدير ، ذکر شوي دواړه نومونه د کنايي په توګه د ښه يا بد سړي په باره کښي هماستعمالېږي<mark>.</mark> نبي كريم ﷺ په يوه أوږده حديث كښى فرمايلي دي چى: «إنَّ مِنَ النَّاسِ مَفَاتِيحَ لِلْحَيْرِ مَعَالِيقَ لِلشَّرَ وَإِنَّ مِنَ النَّاسِ مَفَاتِيحَ لِلشُّرِّ مَعَالِيقَ لِلْحَيْرِ فَطُوبَى لِمَنْ جَعَلَ اللهُ مَفَاتِيحَ الْحَيْرِ عَلَى يَدَيْهِ وَوَيْلُ لِمَنْ جَعَلَ اللهُ مَفَاتِيحَ الشَّرِ عَلَى يَدَيُهِ» (٢) يعني: يقينًا حُيني د خلكو څخه د خير دپاره د پرانستلو كونجيگاني دې او د شر دپاره د قلف (بندولو) کونجیگانی دي، او یقینًا ځینې د خلکو څخه (بالعکس) د شر دپاره د پرانستلو کونجيګانې دي، او د خير دپاره د قلف کولو (بندولو) کونجيګانې دي، نو د هغه جا دپاره پاکيزګي (خوشالي) ده چې الله څه د ده په لاس باندې د خير کونجيګانې وګرځوي، او افسوس (حسرت) دی هغه چالره چې الله څخه د ده په لاس باندې د شر کونجيګاني وګرځوي

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري ج٥ ص٢١٣

<sup>(</sup>۲) سنن ابن ماجه ج۱ ص۲۱

SHEGGINE OF

الانعام (۱) الانعام (۱) د معنی حاصل داسې راوخي چې د غیبو ټولې خزانې الله 🕸 د معنی حاصل داسې راوخي چې د غیبو ټولې خزانې الله 🎕

په در مصلی دی. او یا یې د معنی حاصل داسې راخېژي چې د غیبو ټولې خزانې الله څخ خاصې دي. او د ده څخ څخه په غیر د نورو ټولې په مشته ا پورې مختصې دي او د ده څخ څخه په غير د نورو ټولو په مخ تړلې دي.

ې مختصی يو . د د ا بېله خبره ده چې په خپل فضل سره خپلو خاصو بندګانو ته د غيبي خزانو څخه څه شي در پهروسه نازی [آل عمران: ۱۷۹] یعنبی: او الله څخو نه دی چې تاسو په غیبو باندې مطلع (خبر) کړي مګر نازی (ال عمران: څخه هغه څنگ نه دی چې تاسو په غیبو باندې مطلع (خبر) کړي مګر بناه ۱۹ د میلوپیغمبرانو څخه هغه څوک غوره کوي چې اراده یې ورته وشي (او وحې ورته وکړي).

# غَيب څه معنی؟

٣ مونو د غيبي علومو په باره کښې د [الأنعام: ٥٠] ايت لاندې څه معلومات ليکلي دي چې يو غل كتل يې بد نه دي، مكر دلته ورباندې لاندې معلومات وراضافه كوو:

الف: د غیب کلمه مصدر ده مگر د اسم فاعل (غائب) په معنی باندې استعمالېږي(۱).

ب نو غیب یا د هغه موجود شي څخه عبارت دی چې د حواسو څخه غائب وي او یا د هغه معدوم شي څخه عبارت دی چې د وجود څخه غائب وي چې لا موجود شوی نه وي.

ج د الله الله علم په موجوداتو باندې بالمشاهده دي چې هيڅ موجود ترې نه شي غائب کېدلي، اد په معدوماتو باندې بالغیب دی چې موجود به شي او که ند، که موجود شي نو په څه کیفیت په وی او داس*ی* نور<sup>(۲)</sup>.

د: اما د بند کانو علم په هغو موجوداتو باندې بالمشاهده دي چې د حواسو لاندې يې واقع کېږي اړ په هغو موجوداتو او يا معدوماتو باندې بالغيب دی چې د ده د حواسو لاندې واقع نه وي او د دوى د علم لاندى راشي چې په ايت يا حديث سره ثابت وګرځولي شي.

#### يادونه

۴\_ ځينو مفسرينو کړامو په دې مقام کښې د ﴿ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ ﴾ ډياره ډېر تفسيرونه کړي دي ٢٠، لکه د اجرونو خزاني، د عذابونو خزاني، د رزقونو خزاني او داسي نور.

مگر مون ته داسی برېښي چې مفسرينو كرامو به د ﴿ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ ﴾ دپاره فقط مثالونه ښودلي وي أو حصر به يي مطلب نه وي، نو په دي تقدير عالم الأرواح، عالم الجن، عالم الانس، عالم البحار، عالم البر او داسې نور ټول د ذكرې شوې كلمې لاندې راځي لكه چې همدې مضمون ته په ابت شریف کښی اشاری شته.

١١) مغردات الراغب ص ٢٨١

<sup>(</sup>٢) تنسير السنار ج٧ ص٤٥٨؛ تنسير الطبري ج٥ ص٢١٣

<sup>(</sup>٢) زاد السير ج٢ ص ٢٨

## سوال جواب

دوهم: په باران باندې يوازې الله ﷺ پوهېږي چې کله به وورېږي.

درېم: يوازې الله چې په هغه شي باندې پوهېږي چې په رحمونو کښې تقرر لري. څلورم: همدارنګه يوازې الله چې ته معلومه ده چې سبا ته به مثلًا خلک څه څه کارونه کوي. پنځم: او د الله څخ څخه پرته په دې باندې هم هيڅوک نه پوهېږي چې په کومه ځمکه به مرکبېل نو پوښتنه دا ده چې: په دې کښې څه حکمت دی چې نبي کريم چې ذکره شوې کلمه صرنې پنځو غيبو باندې تفسيره کړه او بس؟

مونږ وايو چې:

الف: ځينو مفسرينو کرامو (۲) زيات زور لګولی دی چې د الله گټ ټولې غيبي خزاني يا دغيبي خزانو يا دغيبي خزانو کونجيګانو کښې منحصرې کړي، ته به خزانو کونجيګانو کښې منحصرې کړي، ته به وايې چې درياب ته په کوزه کښې د بندولو نيت لري، که څوک يې د لوستلو شوق لري نو هملته دې بعيد تاويلونه ولولي.

ب: مونږ ته داسې برېښي چې د ذکرو شوو پنځو خزانو نومونه د مثال په توګه اخستل شوي دې او حصر پکښې مطلب نه دی، شاید چې د دغو پنځو په ذکر کښې به لاندې حکمتونه وي، والله اعلم اول: د قیامت د ورځې پوښتنه ډېر خلک کوي، څوک د تعنت (عناد) د کبله او څوک د دې کبلا چې تیاری ورته ونیسي.

دوهم د باران ورښت ته هم خلک سترګې په لار وي چې کله به ځمکه خړوبه شي، د همدې کبله د باران د ورښت په دروغينو معلوماتو باندې جوګيان د خپلو ځانونو دپاره په خلکو کښي د مقبوليت موندلو هڅې کوي.

درېم د ما في الارحام په معلوماتو باندې هم خلک مینه کوي چې د زوی پلار به جوړ شي او که د لور؟ خصوصاً په موجوده زمانه (۱۳۷۳ ه ش) کښې خو دا شبهه ډېره ښکته پورته کېږي چې د مور په ګېډه کښې نارینه او ښځینه اولاد په پېژاندنه باندې ځینې ډاکټران بریالي شوي دي، خو ان شاء الله الرحمن مونږ به ورته د [الرعد:۸] ایت او د [لقمان: ۳۴] ایت لاندې غاښ ماتوونکی جواب ورکړو که الله څخ په خپل فضل سره هلته د رسېدلو توفیق راکړ.

<sup>(</sup>١) صعيع البخاري ج٢ ص۶۶۴

<sup>(</sup>۲) تفسير المنادج ٧ ص ۴۶۸.

الاسموا (۱) الاسم هرڅوک د خپلو روزمره کارونو دپاره مهال وېش ټاکي. او په حکومتونو باندې خو د خطه غلورم هر المني (نگلاري) بيانول حتمي شي دي.

پنې اندرې ... پنځم که هرڅومره مغروره او غافل انسان وي هم د خپل مرګ څخه نه شي بې غمه کېدلي چې پندم کابد مرکبري او چرته به خاورو ته سپارل کبري او داسې نور.

رېه مړ تېږې د د کرو شوو پنځو خزانو د معلوماتو دپاره اکثره خلک تږي دي نو الله څخ د ټولو الله د. پې د الله څخ څخه پرته ورباندې بل څوک نه پوهېږي. د ښه وضاحت دپاره لاندې نېصه ولولئ:

## يوه عجيبه قيصه

ع مونږ اورېدلي دي چې کوم يوه باچا ملک الموت الله په خوب کښې وليد او وپوښتنه يې ترې ركره چې زما به څومره عمر پاتى وي؟ ملك الموت على ورته د لاس په پنځو ګوتو باندې اشاره وكړه. رم د د خوب څخه راویښ شو نو د ډېرې زیاتې وارخطائۍ سره مخامخ شو او ګومان یې کاوه ېږې ېې چې البته عمر به يې د ګوتو په شمار پنځه ورځې يا پنځه مياشتې او بالآخره يا پنځه کاله پاتې وي. د مملکت د تعبیر المنام (د خوبونو د تعبیر کولو) پوهان ټول چپ وه او په خلکو باندې د غم تباره خوره شوه، مګر په همدې منځکښې يوه باشعوره عالم دوی د غمه خلاص کړه او باچا يې مغاطب كړ چې: ملك الموت على تاته جواب دركړي دي چې ستا د عمر معلومات ماته نشته، ځکه چې دا د هغو پنځو خزانو څخه دي چې کونجيګانې يې يوازې او يوازې د الله کې سره دي او س نو په دې تعبير سره باچا خوشاله شو او ذكر شوي عالم ته يې ډېر غټ انعام وركړ.

## سوال جواب

٧ که څوک وايي چې: د ذکرو شوو تشريحاتو په بنا د ﴿ وَعِندُهُ، مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ ﴾ جمله ټولو غيبي خزانو ته شامله شوه، نو په دې کښې څه حکمت دي چې په عين ايت شريف کښي د ځينو په نومونو باندي صراحت وكړى شو، لكه وچه، لمده، خزان شوې پاڼه، لوبدلى دانه، ساقط شوى لوند شى، او يا لوېدلى وچ شى؟

مونږ وايو چې: حکمت پکښې دا دي والله څخ اعلم چې:

الف: هلته اجمال وه او وروسته يې تفصيل دي او د اجمال څخه وروسته په ذهن کښې تفصيل ۱۹رښه کښيني.

ب: ذكره شوى جمله ﴿ وَعِندَهُ، مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ ﴾ د الله الله علم په عموم باندى عقلا دلالت كوي نو په متباقي ايت شريف کښې د ځينو محسوساتو نومونه هم واخستل شوه ترڅو د انسان په پوه کولو کښې عقل او خواس دواړه سره لاسونه يو کړي، ترڅو د ټولو طبقاتو انسانان پرې عقيده وکړي.

ج ترڅو خلک پوه شي چې الله څخ بې ارزښته شي (لکه خزان شوې پاڼه) هم بې ليکنې نه دي پرېښې نو د انسان کړه وړه په يې څنګه نه وي ليکلي چې ثواب او عقاب ورپورې ارتباط لري.

# کتاب مبین د کوم کتاب نوم دی؟

٨\_ ځينو مفسرينو کرامودا په دې مقام کښې د ﴿ کِتَبِ مُبِينِ ﴾ څخه د الله څال علم مراد کړوال چې د وړاندېني مضمون د پاره تاکيد واقع کېږي او د معنی حاصل يې داسې راوځي چې: 

کښې دي. مګر دا تفسير د يو پلوه متبادر نه دی او د بل پلوه تاکيد دی او د تاکيد څخه تاسيس بهتردي محر دا نفسير د يو پول ... نو ځکه مونږ وايو چې ﴿ كِتَنْ مِ مُبِينِ ﴾ په دې مقام كښې د الله الله د يوه ازلي كتاب څخه عبارن ري نو څخه مونږ وايو چې او مخلوقاتو ټول کيفيات د دنيا د پيدايښت څخه وړاندې ليکلي دي، جي الله څخ پکښې د ټولو مخلوقاتو ټول کيفيات د دنيا د پيدايښت څخه وړاندې ليکلي دي، جي چې الله چو پېښې د ټولو محلوقات پيدا کېږي او فنا کېږي او دا سلسله به د قيامت د ورځې پررې روانه وي.

ذكر شوى كتاب د "أم الكتاب" په نوم هم ياد شوى دى، لكه چې الله ﷺ فرمايي: ﴿ وَعِيدُ ﴿ أَ الناعد:٣٩] يعنى: او د الله الله الكاند أم الكتاب (اصلي كتاب) دى او لوح محفوظ م ورته ويل شوى دى، الله الله فا فرمايي: ﴿ فِي لُوحِ مَحْفُوطٍ ﴾ [البروج: ٢٢] يعنى: الله الله قرآن كريم مرب لوح محفوظ كښي ساتلي دي.

هدى كتاب ته د ايمام مُبين لقب هم وركرى شوى دى، الله الله فالد فرمايي چى: ﴿ وَكُلُّ مَني الْحَمْنِيا فِيَ إِمَامِ مُبِينِ ﴾ [يس:١٢] يعني: او هرشي مو شمېرلي دي په څرګند امام (لوح محفوظ) کښي. په ذکر شوي کتاب باندې عقيده کول ضرور دي، اما د هغو معلوماتو څخه علاوه چې بدايد با حديث كښى ثابت دي، بله خبره كول پكښى په كار نه ده. لاندې وضاحت ولولئ:

الف: الله ﴿ وَمَا يَنْ اللَّهِ عَلَى أَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِنسِ مِن قُلْ أن نَبْرَأُهَا ﴾ [الحديد: ٢٦] يعني: هيخ مصيبت نه به حُمِكه كښي او نه ستاسو په نفسونو كڼې رسېږي مګر هغه په يوه کتاب کښې (ليکلي شوي) دي، د دې څخه وړاندې چې نوموړي مصيب مونر خلق (پیدا) کرو.

ب: نبي كريم و فرمايلي دي چي: «جَفُّ الْقَلَمُ يِمَا أَنْتَ لَاقِ»(٢) يعني: په هغه شي باندي فلمرا شوى دى چې ته ورسره پيوسته كېدونكى يي (تغير نه قبلوي).

عبد الرحمن مومند عبدم، د همدې حديث مضمون په خپلو اشعارو کښې څومره په ښه نو<sup>الا</sup> انځور کړی دی چې:

عاقبت به د تقدير ښکلي ورپېښ شي :: که په اوښکو د چا ټول جهان چقړ شي "ا

كالخلواء حواس دواره سره إصواء يد

the sit with the total of the same

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج١٢ ص١١

<sup>(</sup>٢) صعيع البخاري ج٢ ص ٧٤٠

<sup>(</sup>۳) د عبد الرحمن مومند دېوان

#### يادونه

۹ مون د [آل عمران: ۵۵] ایت لاندې لیکلي دي چې د توقیی کلمه په قرآن کریم کښې هم د خوب رویده کولو) په معنی او هم د روح د قبض په معنی باندې استعماله شوې ده، دلته ورباندې نظ همدومره ورزیاته وو چې: په ذکرو شوو ایتونو کښې یې په دواړو معناوو کښې استعمال دی چې شرحه یې دا ده:

الف د ﴿ يَنَوَفَّنَكُم ﴾ كلمه د "توفى" څخه اخستله شوې ده چې د ويده كولو معنى وركوي، لكه چې فرم نويه به به فيه به جمله ورباندې د لالت كوي. يعنې: الله د تاسو د شپې د مخې اوده كوي يامو په ورځ كښې راويښوي ترڅو خپل ټاكلي عمرونه تر پايه ورسوئ.

ب د ﴿ تَوَفَّتُهُ ﴾ کلمه هم د "توفی" څخه اشتقاقه شوې ده چې د روح د قبض په معنی سره ده، الله چې ﴿ إِذَا جَآءَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ ﴾ جمله ورباندې رڼا اچوي. يعنې: د ملائكو ليكنه او د كړو وړو ښده وخته پورې جريان لري ترڅو چې ستاسو ارواګانې زمونږ ملائك قبض كړي.

## فَوقِيت حُد معنى؟

۱۰ که څه هم مونږ د [الأنعام: ۱۸] ايت لاندې د ﴿ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ د جملې ښه پوره شرحه ليکلې ده مګر په دې مقام کښې ورياندې زياتوو چې د ﴿ فَوْق ﴾ کلمه په لاندې ګڼ شمېره معناوو کښې استعمالېږي (۱۰):

الف: فوقيت (پورته والي) د مكان په اعتبار سره لكه چې الله الله فرمايي: ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ بن فَزْقِهَا ﴾ [فصلت: ١٠] يعني: الله الله يه حُمكه كښې د دې دپاسه غرونه پيدا كړي دي.

ج فوقیت د لوړې او ژورې په اعتبار سره لکه ﴿ إِذْ جَآءُوکُم مِن فَوْقِکُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنگُمْ ﴾ الاحزاب: ١٠] یعنی: هغه درپه زړه کړئ چې د کافرانو لښکر تاسو ته ستاسو د پاسه هم درغی او ستاسو د لاندې خوا څخه هم درغی

د: فوقیت د عدد په اعتبار سره. لکه ﴿ فَإِن كُنْ نِسَاءٌ فَوْقَ ٱثْنَتَیْنِ ﴾ [النساء: ۱۸] یعنی: که د مړي لورگانی د دوه وو څخه د یاسه وی.

وإذا سمعوا (٢)

ا سمعوا (٧) و: فوقيت د دنياوي فضيلت په اعتبار سره. لکه ﴿ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَسَوْ ﴾ [الإفال] و: فوقيت د دنياوي فضيلت په اعتبار سره. لکه ﴿ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَسَوْ ﴾ [الإفرار و: فوقیت د دنیاوي فضیلت په اعتبار سر ۳۲] یعنی: مونږ په دنیاوي رتبو کښې ځینې خلک په ځینو نورو باندې د پاسه کړي دي. یا الامړ ۳۲] یعنې: مونږ په دنیاوي رتبو کښې ځینې خات ته شان او منزلت په اوسپنه باندې د پاسه دی وایی: الْیَافُوتُ قَوقَ الْحَدِیْدِ (۱) یعنی: د یاقوتو شان او منزلت په اوسپنه باندې د پاسه دی. ي: "الْيَافُونُ فَوْقُ الحَدِيدِ" يعني ، ويكور و الله ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱتَّقُواْ فَوْقَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَعَةِ ﴾ [المؤون فوقيه من المنظمة المؤون ألَّقَيَعَةً ﴾ [المؤون فوقيه من المنظمة المؤون ا ز: فوقيت د احروي فصيمت بي المركبية و المركبية المركبية المركبية المركبية و المركبية المركبية المركبية المركبية المركبية المركبية المركبية المركبية والمركبية المركبية المركبي 🥕 ورځ د پاسه دي.

ځ د پاسه دي. ح: فوقيت د قهاريت او غلبې په لحاظ سره. لکه همدغه ايت شريف چې اوس د بحث لاندې دي. - نوقيت د قهاريت او غلبې په لحاظ سره. لکه همدغه ايت شريف چې اوس د بحث لاندې د ع: فوقيت د مهاريت الم الآية) يعنى: الله الله الله على مخلوقاتو باندې د قهاريت او غلبي بدلعاظ ﴿ وَهُو ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ (الآية) يعنى: الله الله الله على مخلوقاتو باندې د قهاريت او غلبي بدلعاظ سره د پاسه دی، هرڅه چې وغواړي ورباندې اجراء کولي يې شي.

حفظه ملائک د کومو ملائکو نوم دی؟

۱۱\_کوم ملائک چې د انسانانو سره موظف دي په قرآن کريم کښې په لاندې صفاتوسره بار شوی دی:

ي د د کر شوي ايت شريف کښې په ﴿ حَفَظَةً ﴾ سره موصوف شوي دي چې د حافظ جمعون يعنى: ساتونكى ملائك.

ب: د [الأنفطار: ١] ايت كښې په ﴿ كُتِينِنَ ﴾ سره موصوف شوي دي، يعني ليكونكي ملائك په هر تقدير، په دې مقام کښې ځينې علماء کرام وايي ۲۰، چې: د حفظه ملائکو څخه کرام کاتين (لیکونکي ملائک) مراد دي، ځکه چې همدوی د بنیادمانو کړه وړه لیکلي او د حفظ (ثبت) لاندې

او ځينې نور وايي <sup>۲۰</sup> چې دلته ترې هغه ملائک مراد دي چې د هر انسان سره د حفاظت او څارنې دپاره ګرځي راګرځي، که بالفرض دغه ملائک نه وی نو انسان به په ځمکه کښې د پيريانو او نورو افتونو څخه ژوند نه وي کړي.

مګر مونږ ته بهتره ښکاري چې په دې مقام کښې د حفظ د کلمې څخه فقط ساتونکي ملا<mark>نک</mark> مراد شي، برابره خبره ده چې اعمال حفظ (ثبت) کوي او که د آفتونو څخه يې حفاظت کوي

مون ځکه دغه عامه معني واخستله چې د ﴿ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ د جملي سره ښه سون خوري. يامني الله وظ په خپلو بندگانو باندې په علم او قدرت سره دومره د پاسه دي چې د هرانسان سره يې ملائک ټاکلي دي چې ورسره ګرځي راګرځي او هيڅوک ترې خپل عمل نه شي بج کولی ا نديي د ځاند څخه يو طرف ته کولي شي.

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز ج۶ ص۶۶

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي ج٢ ص١٠٢

<sup>(</sup>٢) البعر المعيط ج۴ ص٥٣٩

الانعام (۱) که څوک غواړي چې د هغو ملائکو په هکله پوره معلومات حاصل کړي کومې چې د هر انسان الأنعام (٦) ېرا لاهې د رړه په حسابو او داسې نور، نو ځينو تفاسيرو<sup>(۱)</sup> ته دې مراجعه وکړي. خو په دې کتاب ښاو به م. کښې په همدې اړوند د [الرعد: ۱ ۱] ايت لاندې ان شاء الله څخو نور وضاحت هم راروان دی.

سوال جواب

١٢\_که څوک وايي چې: الله ﷺ د کافرانو په باره کښې فرمايلي دي چې: ﴿ وَأَنَّ ٱلْكَنفِرِينَ لَا مَوْلَ لَهُمْ ﴾ [محمد: ١١] يعني: الله ريخ ځکه کافران پوپنا کوي چې دوی مُولَّی نه لري. حال دا چې په ري مقام کښې الله څخ خپل اقدس ذات د ټولو انسانانو دپاره (چې کافران هم پکښې شامل دي) رو ... مولى بودلى دى چى: ﴿ ثُمَّ رُدُّوا إِلَى ٱللَّهِ مَوْلَنَّهُمُ ٱلْحَقِّ ﴾، ايا دا تناقض نددى؟

ه ... مونږ وايو چې: هلته د کلام سياق او سباق (وړاندې بېرته) دلالت کوي چې د مولئي څخه ناصر مطلب دى او كافران خو ناصر نه لري، او دلته ترې حقيقي مالک مراد دى ان ، او ښكاره ده لكه خنګه چې الله گاد د مؤمنانو حقيقي مالک دي همدارنګه د کافرانو حقيقي مالک هم دي

# د حساب د سرعت معنی

١٣\_ په ﴿ وَهُوَ أَسْرَعُ ٱلْحَسِيِينَ ﴾ كښى د "أَسْرَع كلمه د "سَرِيع دپاره د تفضيل صيغه ده چې په زیان سرعت باندی دلالت کوی.

د حساب سرعت علي مله په ډېره ښه طريقه باندې تفسير کړ، البته کله چې ترې پوښتنه وشوه چې: الله ﷺ د خپلو ټولو بندګانو سره په يوه حال کښې څنګه محاسبه کوي؟

ورته يي وفرمايل چي: «كَمَا يَرْزُقُهُمْ فِي حَالَةٍ وَاحِدَةٍ فِي الدُّنْيَا» (") يعني: لكه څنګه چي الله ﴿ خپلو ټولو بندميانو ته په يوه آن کښې په دنيا کښې روزي ورکوي او د يوه روزي ورکول يې د بل د روزي ورکولو څخه نه غافل کوي، همدارنګه به د قيامت په ورځ په يوه وخت کښې د ټولو سره محاسبه وکړي او د يوه حساب به د بل په حساب باندې څه تاثير وانه چوي.

﴿ قُلْ مَن يُنَجِّيكُم مِّن ظُامُنتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ تَدْعُونَهُ، تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً لَّإِنْ أَنجَننَا مِن هَاذِهِ - لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلشَّيِكِرِينَ ﴿ قُلِ ٱللَّهُ يُنَجِيكُم مِنْهَا وَمِن كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ أَنتُمْ تُشْرِكُونَ قُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ أَوْ

١١) روح السعاني ج٧ ص١٧٥ .

اً) تفسيرابي السعود ج٣ ص١٤٥

<sup>(</sup>٢) المعرد الوجيزج ع ص ٤٨

وإذا سمعوا (٧) يُلْبِسَكُمْ شِيَعًا وَيُدِيقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضٍ أَنظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ ٱلْأَيْلَةِ لَعُلُمْ الْمُعْلِلِ يَعْبِسُكُمْ مِنِدَ وَوَكُذَّبَ بِهِ، قَوْمُكَ وَهُوَ ٱلْحَقُّ قُل لَّسْتُ عَلَيْكُم بِوَكِيلٍ ﴿ لِلْمُ إِلَّهُ لِلْكُلُولِ مُّسْتَقَرُّ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ 🕲 🦻

[۶۳] رای پیغمبره! خلکو ته، ووایه چې: هغه څوک دی چې تاسو ته د وچې او لمدې (بیابانا درياب، د تيارو (مشكلاتو) څخه نجات دركوي چې تاسو يې په زاريو (څرګنده توګه) او په پټه نړي درياب د نيارو رسد دري . باندې بلئ، (داسې بلنه چې) قسم دي كه مونږ ته د دغو (مشكلاتو) څخه نجات راكړي، نو خامغا به مونږ د شاکرانو د ډلې څخه جوړ شو (جواب راکړئ! بلل شوي څوک دي؟).

[۶۴] رای پیغمبره ۱ د دوی د جواب څخه وړاندې ورته ) ووایه (جواب ورکړه) چې: الله او تاسونه د دغو رمشکلاتي څخه او د هرې سختۍ څخه نجات درکوي، بيا تاسو رورسره په عبادت کښې شريكان جوړوي (او خپل قسمونه د پښو لاندې كوئ).

[۶۵] (ورته) ووايه چې: همدې څخ په دې باندې (هم) قادر دی چې په تاسو باندې ستاسو د پال عذاب درولېږي، يا ستاسو د پښو لاندې خوا څخه (مو په عذاب باندې اخته کړي، او) يا مو « عداوت د حيثه په داسې حال کښې ګډوډ کړي چې ډلې ډلې ياست، او ځينو ستاسو ته د خير نورو جنګ وروڅکي. ګوره چې مونږ څنګه بياجيا (دوی ته) خپل ايتونه (دلايل) بيانوو، شايد چې دوی (په ژورې پوهې سره) پوه شي.

[۶۶] او دې (قرآن کريم) ته ستا قوم د دروغو نسبت کوي، حال دا چې همدا حق دي (د واقعس مطابق دي). ورته ووايه چي: زه خو په تاسو باندې د وکيل په حيث نه يم استولي شوي (چي سناسو · د كفرياتو ذمه واري زما په غاړه شي).

[۶۷] د هر خبر (وینا) دپاره د ثبات (تقرر او تحقق) ځای (او زمانه) شته، او ژر دی چې تاسو به (پرې) پوه شئ.

## د مطلب خلاصه

په دې ایتونو کښې هم د الله الله کامل قدرت دوه وو مثالونو ته اشارې شوې دي: ١ \_ يعنى: اى پيغمبره! خلكو ته ووايه چې تاسو ته څه مناسب دي چې د الله على سره په عبادت کښځې نور شیان شریکوئ حال دا چې د الله څخ څخه په غیر نه د واقع شوي عذاب څخه بل <sup>ځوګ</sup> نجات درکولی شي او نه درڅخه د واقع کېدونکي عذاب مخه بل څوک اړولی شي. نو د دې دېادا چې ذکر شوی مضمون مو په زړونو کښې ښه ځای ونيسي، د لاندې پوښتنو جوابونه راکړي الف: ای خلکو! هغه څوک دی چې تأسو ته په وچه او لمده (بيابان او درياب) کښې د مشکلا څخه نجات درکوي چې په ډېرې عاجزۍ سره يې بلئ او هم په څرګنده توګه او هم په زړه کښې نزې ا

الأنعام (١) الأنع کلانو که مونو ته یې د دغه واقع شوي مشکل څخه نجات راکړ نو مونو په خپل څانونه د شاکرانو ۱۸دی که په عبادت کښي په ورسه ه شب کې سند ۱۸ دی نی جوړ کړو او په عبادت کښې په ورسره شریک ونه دروو؟.

ر در او ایاست چې په دغسې خطرناک حالت کښې تاسو د چا څخه د نجات تمه لرئ؟ او چا ي. پېنسونو سره د خلوص وعدې ورکوئ؟

په مستوره اکه څه هم مشرکان د دې څخه په غیر بل جواب نه لري چې په دغسې خطري حالت ای چې د الله څخه د نجات تمه لرو او همده څخ ته د اخلاص وعدې ورکوو، مګر د دوی د کښې مونږ د الله څخه د نجات تمه لرو او همده پ کنې سوم دراب څخه وړاندې د دوی جواب شرحه کړه چې تاسو په دغسې حالت کښې الله څخ ته تمه لرئ او دواب ده توحید وعدی ورکوی، ترڅو ستا دپاره ذکر شوی جواب د معجزی بنه ولري.

اد دا ځکه که بالفرض الله کا تاته د دوی د زړونو کيفيت نه وی شرحه کړی نو ته به څه پوه شوی ري دي چاته زارۍ کوي او په زاريو کښې مخلص دي او که نه؟

نوای پیغمبره! بیا ورته ووایه چې الله ﷺ خو صرف د هغه مشکل څخه نجات درکوونکی نه دی ېې تاسو پرې اخته ياست او د وارخطائۍ سره يې مخامخ کړي ياست، بلکې الله څخ خو تاسو ته د ې . هرمشکل څخه نجات درکوي خو تاسو په خپل عهد او لوظ باندې نه درېږئ چې د نجات څخه وروسته بېرته خپل مشرکانه کړنلارې ته ورګرځئ. ته به وايې چې نه مو د توحيد عهد کړي دي او نه موچرته د مشکلاتو څخه نجات موندلي دي.

ب: اي پيغمبره! خلكو ته دا هم ووايه چې د الله ﷺ قدرت خو په دې كښې منحصر نه دي چې ناسو ته د واقع شوي مشکلاتو څخه نجات درکوي (که اراده يې وشي) بلکي الله ﷺ په هره ګړۍ کښي قادر دي چې يا درباندې د پاسه عذاب نازل کړي لکه څنګه يې چې د لوط ﷺ په قوم او هم په اصحاب الفيل باندې نازل کړي وه، او دا يې هم د وسې پوره ده چې د ځمکې د پلوه مو په سخت عذاب باندې اخته کړي لکه څنګه يې چې قارون په ځمکني عذاب باندې اخته کړي وه چې ځمکې بكته خيل ځان ته وركش كر.

يا په بل عبارت: اسمان او ځمکه دواړه د الله کا په واک او اختيار کښې دي او تاسو د دواړو په منځکښې راګیر یاست او د تېښتې هیڅ لاره نه شئ مونده کولی.

او بالآخره الله ﷺ په دې باندې هم قادر دی چې د پاس او يا لاندې څخه نه، بلکې ستاسو د۔ داخل څخه درباندې لوی مصیبت درنازل کړي چې ډلې ډلې شئ او یوه ډله د بلې ډلې دپاره مصببت جوړ شئ، اتفاق او اتحاد مو د منځه لاړ شي، په جګړو او دنګلو باندې اخته شئ او درستي او ورورولي مو په عداوت او کينې باندې بدله شي.

كه الله رفي د ذكرو شوو مصيبتونو څخه كوم يو مصيبت درباندې درنازل كړي ايا د الله الله څخه پرته بل څوک شته پڼې نجات درکړي او د مصيبت څخه مو وژغوري؟

۲\_ ای پیغمبره! وګوره چې مونږ خلکو ته د خپل وحدانیت دلایل په څومره واضحه توګېه بیاجیا

وا دا سمعوا (۷) بیانوو او په ډول-ډول اسالیبو سره یې ورته واضحه کوو، د دې دپاره چې دوی د دقیقې پوهې الانسال بیانوو او په ډول-ډول اسالیبو سره یې اتاه شي، مګر په هره زمانه کښې داسې خلک ته د و کړې نومې نوم بیانوو او په ډول-ډول اسالیبو سره یې ورت و بیانوو او په ډول داسې خلک تې پوه پانو او په ډول د شرک څخه توحید ته راتاو شي، مګر په هره زمانه کښې داسې خلک تې پوه پانو واخلي او د شرک څخه توحید ته ده کړې او په شرکیاتو باندې کلک پاتې شوي دې مومې دې کار واحلي او د شرک څخه تو چه ده ده کړې او په شرکياتو باندې کلک پاتې شوي دي. چې زمونږ واضحه دلايلو ته يې توجه نه ده کړې او په شرکياتو باندې کلک پاتې شوي دي. زمونږ واضحه دلايلو ته يې توجه مه ده مړې ر. د دوی د جملې څخه (ای پيغمبره!) ستا د قوم او ستا د اُمت مشرکان هم دي چې قرآن کرمنه: د دوی د جملې څخه (ای پيغمبره!) ستا د کتاب دی، د واقع سره مطابق دی، دروغ لا يې کرمنه: شک هم پکښي نشته.

ک هم پکښې نشته. ۳\_ نو ای پیغمبره! د ذکرو شوو دلایلو په آخر کښې ورته ووایه چې: ما خو خپله راسپارل الله هند استه لی وم هغه مي درته په کامله د م ۳\_ نو ای پیغمبره! د د درو سور --- رې دنده ترسره کړه او د څه شي دپاره چې الله څخ را استولی وم هغه مې درته په کامله توګه ورمان دنده ترسره کړه او د څه شي دپاره چې الله څخ را استولی وم هغه مې درته په کامله توګه ورمان دنده ترسره دړه او د حدسي پهر کې نور نو زه خو په تاسو باندې د وکیل په صفت نه یم استولی شوی چې د قیامت په ورځ ستاس

شركياتو پوښتنه زما څخه وكړي شي.

د قرآن کريم بيانات آيل حق او اخبارات يې د واقع سره مطابق دي مګر د هر شي دپارور د قرآن تریم بیاد کی اور دی چې د هغه څخه وړاندې بېرته نه کېږي، نو کله چې د زار بستورو راستي. کريم د اظهاراتو ټاکلي شوي وخت راشي نو ډېر ژر به پرې تاسو پوه شئ خو د هغه وخت پوه پ درته څه ګټه ونه رسوي.

توضيحات

١\_كه څه هم د ﴿ ظُامُنتِ ﴾ كلمه د "ظُلْمَة" جمعه ده او "ظُلْمَة" تيارې ته وايي، مكر په دې منار كښي د 'ظُلُمَات' څخه مشكلات او سختۍ مرادې دي، لكه چې د عبد الله بن عباس رخ الله عن همداً ډول تفسير روايت کړي شوي دي ۱٬۱، بلکې په هره ژبه کښې د مشکلاتو څخه د کنايي په نونې په تيارو سره تعبير کېږي، لکه چې په پښتو کښي غمژن سړي وايي چې په ما باندې توره شهده

تضرُّع خه معنى؟

٢\_ د ﴿ تَضَرُّعًا ﴾ كلمه به اصل كښى د "ضرع النَّاقة" څخه اخستله شوى ده(٢) چى د اوښى غولاري ته ويل کېږي، څرنګه چې هر کوچني ساکښ د خپلې مور غولانزې ته په ډېرې عاجزۍ سره وړاندې کېږي او خپله کمزوري په اواز او هم په هيئت کښې ښه څرګند وي، نو د هر چا عاجزي څرګندولار زارۍ کول د تضرُّع په لفظ سره تعبيرېږي، د همدې کبله يې په مقابل کښې د خفيه کلهم استعمال مومي چې د پټولو معني ورکوي.

نو د معنی حاصل یې داسې کېږي چې: د مشکلاتو په وخت کښې تاسو هم په څرګنده نو<sup>ګه ا</sup> هم په پټه په زړونو کښې په ډېر اخلاص سره د الله څخ څخه د خپلو مشکلاتو حل غواړي په د<sup>نه</sup> وخت كښې مو خپل باطل معبودان بالكل هېر كړي وي.

<sup>(</sup>١) روح المعانى ج٧ ص١٧٩

<sup>(</sup>٢) مفردات الراغب ص٢٠٤

# دلته څوک مخاطب دی؟

٣ مفسرينو كرامو ليكلي دي ١٠ خينو علماوو كرامو دا نظر دى چې په ﴿ أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ ﴾ كنى مشركان مخاطب دي او خينى نور وايي چې دلته خطاب مسلمانانو ته متوجه دى او بالآخره خبنى نور وايي چې د ايت شريف اوله برخه (د دوه وو عذابونو برخه) مشركانو ته متوجه ده او په آخرنۍ برخه (د خپل منځي اختلاف عذاب په برخه) كښې مسلمانان مخاطب دي.

اهرسی بر مونږ وایو چې: د مقام په اعتبار سره یوازې مشرکان مخاطب دي، ځکه چې د ایتونو د مځر مونږ وایو چې: د مقام په اعتبار سره یوازې مشرکان مخاطب دي، ځکه چې د ایتونو د بحث لړۍ په همدوی کښې روانه ده او د مفهوم په اعتبار سره ټول اُمت ته خطاب متوجه دی، چې د نیامت د ورځې پورې پکښې ټول شامل ښکاري او باید چې ټول ترې د عبرت درس واخلی:

پاسني او لاندېني عذابونه

۴\_ په هر تقدير، علماوو كرامو پاسني او لاندېني عذابونه په دوه ډوله تفسير كړي دي: الف: پاسنى عذاب (چي په ﴿ مِن فَوقِكُم ﴾ كښې ورته اشاره شوې ده) د هغه عذاب څخه عبارت دى چې د هوا د طرفه پر چا نازل شي \_العياذ بالله\_، لكه اسماني تندر، د ډېرو باران، ږلۍ، د ابابيل غوندې د عذاب مرغان، وچكالي او داسې نور.

او لاندېني عذاب (چې په ﴿ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ ﴾ كښې ورته اشاره شوې ده) د هغه عذاب څخه عبارت دى چې د ځمكې د پلوه يې د واقع كېدلو خطره وي، لكه په درياب كښې غرقېدل، په زلزله باندې د اباديو رنګېدل، په څمكه كښې خسف كېدل او داسې نور۲۰،

ب: د پاسني عذاب څخه هغه عذاب مراد دی چې د ظالمانو د مشرانو د پلوه په کوم قوم باندې نازل شي چې په خپل رعیت باندې ظلم کوي، شخصي ملکیتونه ترې مصادره کړي، کفري حکومتونه خپل مملکت ته دعوت کړي، او یا داسې نور ظلمونه وکړي.

او لاندېنی عذاب د هغه عذاب څخه عبارت دی چې د ظالمانو کشرانو څخه یې منشا نیولې وي<sup>۱۳</sup>، مثلاً چې چاته د خپلو خدمتګارانو او اولادونو څخه بلا جوړه شي او یا د یوه ارام مملکت ارامي په کودتا سره د منځه لاړه شي لکه څنګه چې په افغانستان کښې د کمونستانو په کودتا سره ټول خلک نارامه او در په در شوه.

مونږ ته داسې برېښي چې ذکر شوي دواړه تفسيرونه سره څه منافات نه لري، څه لرې نه ده چې ايت شريف دواړو ته شامل وي خو اولني تفسير به په عبارة النص سره مراد وي او دوهم تفسير ته به په اشارة النص سره اشاره کړی شوې وي، والله ﷺ اعلم

خو د دې سره ښره مونږ وايو چې علماوو کرامو د عذابونو دپاره محض څو مثالونه ښودلي دي

١١) زاد العسير ج٢ ص٤٢: المحرر الوجيز ج٤ ص٧٠

<sup>(</sup>٢) روح المعاني ج٧ ص١٨٠

وإذا سمعوا (۲) الانهام الما دی، او دا ځکه چې ډېر هوايي او ځمکني عذابونه شته چې د ايت الانهام الما او حصر يې مطلب نه دی، او دا ځکه چې ډېر هوايي او ځمکني د جنګي الوتک د ايت شريد او حصر يې مطلب نه دي، او دا حمه چې ۱٫۰ سامي د جنګي الوتکو بعبارد، و لاندې راتلای شي خو چا نه دي ذکر کړي لکه په ننۍ زمانه کښې د جنګي الوتکو بعبارد، د نمورد د نورجن ګانې د اسکټ توغنديو ورول، د زهرجن ګانې د نامو لاندې راتلای شي حو چا مه دي سر په . توپونو (چې قوسي انداخت کوي) مرميات، د اسکټ توغنديو ورول، د زهرجن ګاز پاشل، و توپونو (چې قوسي انداخت کوي) مرميات، د اسکټ توغنديو او يا لکه د مندا، توپونو (چې قوسي انداحت نوي) سرب کمياوي وسلو استعمالول، د طاعون او بنورو امراضو خورېدل، او يا لکه د مختلفو ماينونو کمياوي وسلو داست ند. چاودني، د غرونو ښويېدل، د اور شندل، د قحطۍ د ملخانو حمله کول او داسې نور.

### دلته ماثور تفسير

۵\_ که څه هم د دې مقام په ارتباط سره د نبي کريم ۴ څخه زښت ډېر احاديث روايت کړي شوې دي چې تقریبًا دېرشو احادیثو ته رسېږي او ځینو مفسرینو کرامو راغونډ کړي دي ۱، مې مونې د اوږدوالي د کېله يوازې د لاندېنيو احاديثو په ذکر باندې اکتفاء کوو:

الف: جابر بن عبد الله عله وايي: كله چي د درېكوني عذاب ايت شريف ﴿ قُلْ هُو ٱلْقَادِرُ ﴾ الآية، نازل شو نو نبي كريم ﷺ د ﴿ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ ﴾ سره وويلي چې: «أَعُودُ يوَجْهِكَ» يعني: اي ربداستا په اقدس ذات باندې د دغه ډول عذاب څخه پنا غواړم چې اُمت مې د اصحاب الفيل په شان پوينا کړې، او د ﴿ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ ﴾ سره يې هم وويلې چې: «أَعُودُ يَوَجْهِكَ» يعني: اي ربدا زه ستا په اقدس ذات باندې د دغه ډول عذاب څخه پنا غواړم چې زما د امت د قارون غوندې بېخ وباسي، ار بِالآخره د ﴿ أَوْ يَلْبِسَكُمْ شِيَعًا وَيُذِيقَ بَعْضَكُم بَأْسَ بَعْضٍ ﴾ سره يي وفرمايل چي: «هَذا أَهْوَنُ أَوْهَذا أيُسرُ»،۲۰ يعني: دا عذاب سپک دي او يا يي وفرمايل چي دا اسان دي. خو پنا يي تري ونه غوښتله. ب: نبي كُريم ﷺ په يوه اوږده حديث كښې فرمايلي دي چې: «سَأَلْتُ رَبِّي ثَلَاثًا فَأَعْطَانِي اِلْنَيْن وَمَنْعَنِي وَاحِدَةً، سَأَلْتُ رَبِّي أَنْ لَا يُهْلِكَ أَمّْتِي بِالسُّنْةِ فَأَعْطَانِيهَا وَسَأَلْتُهُ أَنْ لَا يُهْلِكَ أَمّْتِي بِالْغُرَقِ فَأَعْطَانِيهَا وَسَأَلْتُهُ أَنْ لَا يَجْعَلَ بَأْسَهُمْ بَيْنَهُمْ فَمَنْعَنِيهَا» ٢٠٠ يعني: ما د خپل رب ١٤٥ څخه درې غوښنې وكړې چې دو، غوښتنې يې راکړې او يوه يې راڅخه منعه کړه (منظوره يې نه کړه): ما د خپل رب کا څخه وغوښتل

يادونه

چې زما اُمت په وچکالۍ باندې هلاک نه کړي نو دا غوښتنه يې راکړه، او ما ترې وغوښتل چې زما

أمت (د فرعونيانو غوندي) په غرقولو سره هم هلاک نه کړي (چې پوپنا شي) نو دا غوښتنه يې هم

راکړه، او ترې ومې غوښتل چې د دوي جنګ د دوي په خپلو منځو کښي واقع نه کړي نو دا غوښتنه

۶\_ مونږ د [البقرة:۲۱۳] ايت لاندې د اختلاف ډولونه ليکلي دي چې ځينې روا او ځينې حرام دي

يى راڅخه منعه كړه.

١١) تفسير ابن كثير ج٢ ص١٣٩؛ الدر المنثور ج٢ ص٢٨٧

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ج٢ ص۶۶۶

<sup>(</sup>٢) صحيع سلم ج٢ ص ٢٩٠

فضل سره ذكر شوى عذاب زمون څخه پورته كړي.

# مُسْتَقَرُّ خُه معنى؟

٧\_ د ﴿ مُسْتَقَرٌّ ﴾ كلمه اصلًا د 'قَرّ څخه اخستله شوې ده چې د برودت (يخنۍ) معني وركوي، او په مقابل کښې يې د خر کلمه استعمالېږي چې معنى يې حرارت (ګرمي) ده ۲۰، . نو څرنګه چې برودت د سکون غوښتنه کوي او حرارت د حرکت غوښتونکي دي نو ځکه په

دى مقام كښى د ﴿ مُسْتَقَرٌّ ﴾ كلمه د كنايي په توګه په ثبات او ځاى په ځاى ودرېدلو كښى استعماله شوي ده.

استفاد او د معنی حاصل یې داسې کېږي چې: د قرآن کريم هره يوه خبره ثابت وخت او ثابت ځای لري، چې د همغه وخت او همغه ځاي څخه نه وړاندې کېږي او نه ترې وروسته کېږي.

﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي ءَايَئِتِنَا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَّىٰ يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ- ۚ وَإِمَّا يُنسِيَنَّكَ ٱلشَّيْطِينُ فَلَا تَقْعُدْ بَعْدَ ٱلذِّكْرَىٰ مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّامِينَ ﴿ وَمَا عَلَى ٱلَّذِيرَ يَتَّقُونَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيٍّ وَلَكِن ذِكْرَىٰ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ ﴿ وَذَرِ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ دِينَهُمْ لَعِبًا وَلَهْوًا وَغَرَّتْهُمُ ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا ۚ وَذَكِرْ بِهِۦٓ أَن تُبْسَلَ نَفْسٌ بِمَا كَسَبَتْ لَيْسَ لَمَا مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيٌّ وَلَا شَفِيعٌ وَإِن تَعْدِلْ كُلَّ عَذْلِ لَّا يُؤْخَذْ مِنْهَا ۚ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ أَبْسِلُواْ بِمَا كَسَبُوا ۖ لَهُمْ شَرَابٌ مِنْ حَمِيمٍ وَعَذَابُ أَلِيمٌ بِمَا كَانُواْ يَكْفُرُونَ ﴾

[۶۸] او (ای پیغمبره!) کله چې ته هغه خلک وګورې چې زمونږ په ایتونو کښې (باطل) بحث پیل کړي، نو ته د دوی څخه مخ واړوه (د دوی سره مه کښينه) آن تر هغه چې دوی د ذکر شوي بحث څخه

را) ۱۲۷۴/۲/۱ هش ۲۱) مغردات الراغب ص۲۱۲

وادا سمعوا (۲) په غیر په بل بحث کښې شروع وکړي، او که (بالفرض) ستا څخه خامخا (زمونو توصیه) شیطار به غیر په بل بحث کښې شروع وکړي، او که (بالفرض) سته مه کښینه هبره کړه، نو ته د ظالم قوم سره (د هغي) د تذکر څخه وروسته مه کښېنه.

ه کړه، نو نه د خالم خوم خوم کې پرهېزګاري کوي، د دوی (ظالم قوم) د محاسبې څخه میغ شی نشته (چې دوی یې په جنایتونو باندې ونیولی شي)، مګر (په دوی باندې د وسې په اندازه زراد لاس واخلي).

[۷۰] او رای پیغمبره۱) هغه خلک پرېږده (ډېر پرې مه غمژن کېږه) چې خپل دين (قرآن کريم)يي لوبې او مسخرې جوړ کړي دي، او دوي لره دغه نژدې (خسيس) ژوند تېر ويستلي دي.

او رای پیغمبره!) په دې (قرآن کریم) سره پند ورکولو ته ادامه ورکړه (ځکه) چې د جنت څخه رهر ظالم، نفس د هغه څه په سبب محروم کړی شي چې ده کړي وي، دغه رجنايتکار نفس ندېد الله ﷺ څخه په غير نه دوست وي او نه شفاعتګر، او که (بالفرض) هر ډول عوض فديد کړي هم ترې قبوله به نه کړي شي.

دغه رظالم قوم) هغه خلک دي چې د خپلو کسبونو په سبب به رد جنتونو څخه) محروم کړي شي. دوی لره د خوټېدلو اوبو څخه څښاک او دردناک عذاب د دې کبله شته دی چې دوی دي چې په (دوامداره توګه) کفر کوي.

## ارتباط

په وړاندېنيو ايتونو کښې د سورت د اول څخه د توحيد او نبوت د دلايلو سلسله راروانه ده اړيه دې ایتونو کښي د یو پلوه د دلایلو نتیجه بیانه شوې ده چې مشرکان په خپلو شرکیاتو باندې کلک پاتي شوه او په قرآن کريم باندې يې د تکذيب او ملنډو وهلو څخه لاسونه وانځستل، او د بله بلو، مسلمانان توصيه شوي دي چې مشركانو ته يو ځل بيا عملي وعظ وكړي او د ملنډو وهلو په وخت کښې يې د مجالسو څخه پورته شي او ګډون پکښې ونه کړي.

## د مطلب خلاصه

۱\_ يعني: اي پيغمبره؛ تا خو د مشركانو دپاره زښت ډېر او پوره قوي دلايل وړاندې كړه، دوي په خپلو زړونو کښې هک پک پاتې دي خو د عناد د کبله د خپلو کفرياتو څخه لاس نه اخلې او علاوه لا په دې زمونږ په ايتونو او قرآن كريم باندې ملنډې او مسخرې هم وهي.

نو کله چې تا دوي په ذکر شوي حالت باندې وليده نو د مجالسو څخه يې اعراض وکړه او تر هغه وخته پورې يې مجالس ترک کړه ترڅو چې دوي په ملنډو او مسخرو باندې ډېره کېږدي، دا د دې دپاره چې دوي عملا په غوږ ووهلي شي چې دوي په ډېر قبيح مجلس کښې اخته دي، څه لرې نه ده چې عملي وعظ کول دوي ته ګټور واقع شي، او په خپله کړنلاره باندې تجدید النظر وکړي. الأنعام (۱) المنعام (۱) المنع ۱۹ و د هغوی په غیران د کښې دې اشتراک کړی وه، نو په مجردې یادېدلو سره د هغوی د مجالسو غیر نده د د د غیری د مجالسو نبر شرعي. نبخه پورته شد او دا ځکه چې د دغسې ظالمانو په مجالسو کښې ستا اشتراک هيڅ مناسب نه دی. له پورده می سیم میاسب مدی. از می می سیم می می سیم می می دی. استرات سیم می سیم می دی. استرات سیم می می سیم دی. ۲ ای پیغمبره! ذکره شوی توصیه یوازی تاته متوجه نه ده بلکی ستا د امت ټول مومنان ورسره ادای در است بول مومنان ورسره کنی شده در مشرکانو د مجالسو څخه اجتناب وکړي او که سهوا پکښې کښې پکښې سر کېرون وکړي نو د يادښت څخه وروسته دې دوی هم د هغوی د مجالسو څخه پورته شي او خپلو کناستلو ته دې ادامه نه ورکوي.

است. ۴ ای پیغمبره! تاسو د مشرکانو د مجالسو د اشتراک څخه د دې کبله نه ياست منعه کړی دري چې د هغوي محاسبه به په تاسو باندې درشي او د هغوي په عوض به تاسو د اُخروي جزا سره ندي چې ميڅکله به داسې نه کېږي، تاسو خو متقيان ياست او د مشرکانو محاسبه په متقيانو باندى بالكل نشته.

ېلکې تاسو ته د دې دپاره امر کړي شوي دي چې د مجالسو څخه يې پورته شئ ترڅو ستاسو کرنلاره د هغوی دپاره د عبرت درس جوړه شي. يا په بل عبارت: چې تاسو هغوی ته عملي وعظ وکړئ شاید چې هغوی په خپلو عقایدو باندې تجدید النظر وکړي او د توحید عقیدې ته راتاو شي. ۵\_ای پیغمبره! کله چې تا او ستا پیروانو د مشرکانو کفري مجالس ترک کړه او خپل ځانونه مو اداره کړه او بالآخره عملي وعظ مو هم ورته وکړ، نو دوی پرېږده څه چې کوي هغه دې وکړي، دوی خو هغه خلک دي چې لوبې او مسخرې يې خپل دين ګرځولي دي، او دومره په شوق او ذوق سره پکښي اخته دي ته به وايي چې دا کارونه د دوي ديني شعائر دي.

يا په بل عبارت: دوي هغه خلک دي چې په خپل حقيقي دين باندې رچې الله ر د دوي دپاره ستا په ذريعه وراستولي دي) ملنډې وهي او لوبې ورباندې كوي.

ع مكر اي پيغمبره! په قرآن كريم سره ذكرو شوو مشركانو او بلكي ټولو خلكو ته پند او نصيحت کوه. لنډه دا چې د مجالسو څخه يې اجتناب وکړه خو د دې سره سره د پند ورکولو څخه يې صرف نظر مه کوه، او حتى ستا پيروان هم بايد د خپلو وسو په اندازه په پند ورکولو کښې برخه واخلي.

او دا ځکه چې داسې ورځ راروانه ده چې هر ظالم نفس به د خپلو کړو وړو په سبب باندې د نعمتونو څخه محروم کړی شي او د هلاکت کندې ته به وغورزولی شي. په دغه وخت کښې به د الله ﷺ څخه په غیر نه کوم دوست مونده کړي او نه شفاعتګر او بالآخره نه به ترې د جنایتونو څه فديه قبوله کړي شي، بلکي د خلاصون ټول ذرائع به ورباندې وتړلي شي.

نو د ذکر شوي وخت يادونه بايد تاسو په دوامداره توګه خلکو ته وکړي، شايد چې د هر يوه عقل سرته ورشي او د خپل ځان د خلاصون بندوبس وکړي.

٧\_ اي پيغمبره! ذكر شوي ملنډې وهونكي هم هغه خلک دي چې د خپلو كسبونو په سبب د جنت څخه محروم دي او د دورخ کندې او د دورخ ا سمعوا (۲) دوی لره به په دوزخ کښې د څښلو دپاره خوټېدلې اوبه او دردناک عذاب وي، ځکه چې الاسلام دوی لره به په دوزخ کښې د څښلو دپاره خوټېدلې او د خپل دين څخه يې ملعبد جوړه کې د درون دوی لره په په دورځ سېې د درې د په دورې د په دوی او د خپل دین څخه یې ملعبه جوړه کړې د

## توضيحات

۱\_ مونږ د [النــاء: ۱۴۰] ایت لاندې د منکراتو د مجالسو ډولونه او په هغو کښې د اشرال كولو حكمونه ليكلى دى، بيا ليكلو ته يى اړتيا نه كورو.

## سوال جواب

٢\_كه څوك وايي چې: په ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُوضُونَ ﴾ الآية كښى يوازې نبي كريم الله ته توم مطلب ده چې د کفري مجالسو څخه خپل ځان په څنګ کړي، او که ټولو مومنانو ته ذکره شوې

مونږ وايو: که څه هم ځينو مفسرينو کرامو ذکر شوی حکم يوازې نبي کريم گر ته متوجه کال دى ١٠٠، مگر بهتره دا ده چې په دغه حكم باندې ټول مومنان هم مكلفيت ولري او دا ځكه چې

حِي: ﴿ وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِتَنْبِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ يُكْفَرُ بِهَا وَيُسْتَهَزَّأُ بِهَا فَلَا تَفْعُدُواْ مَنْهُرْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ مَ إِنَّا مِتْلُهُمْ ﴾ [النساء: ١٤٠] يعنى: أي مومنانوا الله وهونو تاسو باندې د نن څخه وړاندې ربه مکه معظمه کښې هم په قرآن کريم کښې دا حکم درنازل کړي وه چې کله تاسو واوري چې د الله که په ايتونو باندې کفر کېږي او ملنډې پرې وهلي کېږي نو تاسود دغو مجلس کوونکو سره (په مجلس کښې) مه کښېني ترڅو چې هغوي په بله خبره کښې مشغول شي (او د خندنۍ او مسخرو بحث ختم کړي)، ځکه چې يقينا تاسو به د دغه اشتراک په وخت کښي د همدوي غوندې ياست.

مفسرين كرام ٢٠٠ وايي چې په مكه معظمه كښې پخوا نازل شوى حكم د همدغه ايت څخه عبارن دى چې سمدستي د بحث لاندې دى، نو معلومه شوه چې دلته د ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ﴾ په خطاب كڼې د قيامت د ورخي پورې ټول مومنان هم بالتبع شامل دي.

ب: ذکر شوی حکم صحابه وو کرامو ﷺ خپلو خانونو ته هم شامل ګڼلی وه، چې کله ذکر شوی این شريف نازل شو نو دوی نبي کريم ﷺ ته عرض وکړ چې: ای د الله رسوله! د دغه حکم د عملي کولو په صورت کښې خو مونږ نه شو کولی چې يا په حرم شريف کښې کېنو او يا طواف و کړو ۱۳، ځکه چې داسې وخت نه موندلي کېږي چې مشرکان په حرم شريف کښې په کفري مجالسو کښې اخته نه وې

<sup>(</sup>١) تفسر الخازن ج٢ ص٢٢٤

<sup>(</sup>٢) البعر المعيط ج٢ ص١٠٢: تفسير ابن كثير ج٢ ص١٤٢

<sup>(</sup>٢) روح المعاني ج٧ ص١٨٢: تفسير ابي المصورة وما Downloded from: bawainkerable

اسعوا (۱) نوالله ﷺ ذکر شوی دوهم ایت شریف ﴿ وَمَا عَلَی ٱلَّذِیرَ کَ یَتَّقُونَ ﴾ الآیة نازل کړ. یعنی: په مومنانو الأنعام (٦) نواندې ذکر شوی حکم د دې کبله نه دی فرض کړی شوی چې دوی به د مشرکانو په جنایتونو باندې باندې د تر رېږلی شي حتی چې دوی ورته حرم شریف هم پرېږدي او په خپل عبادت کښې خلل واقع کړي، وېولی سې د دې د پاره پرې فرض کړې شوی دی چې د مجالسو څخه په پورته کېدلو سره هغوی ته خپله ناهبي دو. ځ حيا وکړي او د دوی د وړاندې په ايتونو باندې ملنډې ونه وهي.

چه و مړي د نو کو په د کو شوي خطاب ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ﴾ کښې د مومنانو شمول مطلب نه وی نو اول خو به مومنانو نبي کريم ﷺ ته وړانديز نه وی کړی، او که بالفرض کړی يې وی نو نبي کريم ﷺ به جواب ورکړی وی 

ر د کړي او بلکې خپله ناخوښي ورباندې څرګنده کړي، ترڅو دغه محالس توهين شي او توقير نه شي نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چي: «مَنْ وَقُرَ صَاحِبَ يِدْعَهِ فَقَدْ أَعَانَ عَلَى هَدْمِ الإسلامِ»(١) يعني: هر 

ايا د پيغمبرانو څخه ځينې احكام هېر شوي دي؟

٣\_ که د چا اوږد بحث ته زړه نه په تنګېږي نو ځينو تفاسېرو ته دې مراجعه وکړي ٢٠ ترڅو ورته معلومه شي چې په پيغمبرانو باندې په خپلو خپلو وختونو کښې نسيان (هېرېدل) عارضيدلي شو، مګر مونږ په همدې هکله صرف د لاندې ټکو په ذکر باندې اکتفاء کوو:

الف: پيغمبران سه سم خو انسانان وه او د انسانيت (بشريت) د خواصو څخه خالي نه وه، نبي كريم ﷺ به يوه اوږده حديث كښى فرمايي چى: «إِنْمَا أَنَا بَشَرُ مِثْلُكُمْ أَلْسَى كَمَا تَلْسَوْنَ فَإِذَا نُسِيتُ فَلاكِرُونِي » " يعني: يقينًا زه ستاسو غوندي بشريم، هبرول كوم لكه چي تاسو هبرول كوئ، نو كله چې ما (کوم شي) هېر کړ نو تاسو يې راياد کړئ.

ب اما د نبوت په لحاظ سره د پيغمبرانو څخه هغه څه هېرېږي چې الله على يې د هېرولو اراده کړې دي او هغه څه ترې نه هېرېږي چې الله الله ين د نه هېرېدلو اراده کړې وي لاندې وضاحت ولولئ: أول: الله على فرمايي چي: ﴿ مَا نَنسَخ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِحَيْرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا ﴾ [البقرة: ١٠۶] يعني مونږ چې (د) کوم ايت (حکم) نسځه کړو او يا يې (د ياد ساتونکو څخه) هېر کړو نو په عوض کښې يې د هغه څخه بهتر او يا (اقلاً) د هغه مثل نازلوو.

دوهم: الله على فرمايي حي: ﴿ سَنُقْرِئُكَ فَلَا تَنسَىٰ إِنَّا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ ﴾ [الأعلى: ٤، ٧] يعني:

<sup>(</sup>١) شعب الإيسان للبيهقي ج٧ ص ٤٠: المعجم الاوسط للطبراني ج٧ ص٢٥،

<sup>(</sup>٢) روح الععاني ج٧ ص١٨٣؛ تفسير العنار ج٧ ص٥٠٠ ۲۱) صعيع البخاري ج۱ ص۵۸

10.

واذا سمعوا (۲) ژر به مونږ په تاباندې (قرآن کريم) ولولوو ، نو ته به يې نه هېروې مګر هغه چې د الله نځټ (يې هېرولر ته) اراده وشي.

## سوال جواب

مونږ وايو چې:

الف شيطان خو په عادي خلكو باندې هم سلطه نه لري پاتې لا پيغمبران، او دا څكه چې سلطه دې ته ويل كېږي چې څوك په چاباندې په زور او جبر سره اجراءات كولى شي (۲) لكه چې رعيت د سلطان (پاچا) د لاس لاندې وي. هوا دا بېله خبره ده چې څوك په خپل ځان باندې د شيطان آمريت ومني او سلطې ته يې غاړه كېږدي.

شيطان انسان ته صرف وسوسه وراچولی شي، او وسوسه دې ته وايي چې د سړي په زړه کښې څه غير مطلوب خيالات خطور (تېرېدنه) وکړي او څه تقرر او ثبات مونده نه کړي، ته به وايي چې د ګاڼو څه باريکه غوندې شرنګاري دي ۲۰۰۰

ب: مون وړاندې په دوهمه توضيح کښې ليکلي دي چې په ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ﴾ په خطاب کښې ټول مومنان په نظر کښې نيولي شوي دي نو د ﴿ وَإِمَّا يُنسِيَنَّكَ ٱلشَّيطَنُ ﴾ په جمله کښې د نبي کريم ؟ څخه په غير د نورو مومنانو مراعات شوي دي.

the contract of the

<sup>(</sup>۱) مسند احد بن حنبل ج۲ ص۲۹

<sup>(</sup>۲) مغردات الراغب ص۲۴۴

<sup>(</sup>٣) مفردات الراغب ص٥٥٩

المعام (١) الانام الاس ته راځي، چې خطاب يوازې نبي کريم ﷺ ته شوي دي مګر د خبرې مخ الانهام. پولومون نو اړولي شوي دي. يعني اي پيغمبره امشركانو ته ووايه چې ايا مونږ (زما مومن امت) پولومون د د هغه شد بلنه دي ادر دي ک 

ب بالآخره، ذكره شوى جمله به فرض باندى بنا ده، يعنى: اى پيغمبره! كه بالفرض شيطان ا رفخه ذکر شوی حکم همر کړ نو د یادښت څخه وروسته ورسره مه کښېنه.

ردى نظير دا دى چې الله على فرمايي: ﴿ لَبِن أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَبَلُكَ ﴾ [الزمر: 8۵] يعني: اي بنبره! که بالفرض ته پخپله د الله گلف سره شریک ودروې نو ستا عمل به هم ضائع شي او د زبانكارانو څخه به جوړ شي.

#### ذکری څه معنی؟

٥ ـ د نوکری کلمه اسم مصدر ده چې کله د تذکر (يا دېدلی په معنی استعمالېږي او کله د ذکر رادولي معني ورکوي ۱٬ ، زمونږ په فکر د لوستلو شوو ايتونو څخه په اول ايت کښې به په معني د نذكر سره وي چې په مقابل كښې يې نسيان (هېرېدل) استعمال مومي او په دوهم ايت كښې به د نذكير ريند وركولو، په معنى وي، لكه چې مونږ ورته په خلاصه مطلب كښې اشاره كړې ده نو دغه النفسير د دواړو مقامونو سره په ډېره ښه توګه پيوند نيسي.

بسل څه معني؟

عده ﴿ تُنْسَلَ ، أَبْسِلُوا ﴾ دواره كلمي اصلاً د بسل لكد ضرب - خخه اخستلي شوي دي د ابل دپاره مفسرينو کرامو ډېرې معناوې کړې چې تقريبًا اوو معناوو ته رسېږي<sup>۲۱</sup>، مونږ ته دا زلې معناوې د اصلي معنی لازمي معناوې ښکاري، او دا ځکه چې دا کلمه اصلا په معنی د خوّام سره ده، خو د حرّام کلمه په شرعي حراموالي او تکويني (قهري) حراموالي دواړو کښې استعمالېږي، اما د تېسل کلمه يوازې د تکويني (قهري) حراموالي معنی ورکوي او بس۳). نو په دې مقام کښې يې د معني حاصل داسې کېږي چې: ای پيغمبره ا په قرآن کريم باندې ظکو ته پند ورکړه، ځکه چې هر جنايتکار نفس به د خپلو جنايتونو په سبب سره د ثوابونو څخه معروم کړی شي او د هلاکت کندې ته به وغورزولی شي، چې د همدې قبيلې څخه ستا د زمانې مشركان هم دي.

<sup>(</sup>١) لسان العرب ج٢ ص٢٠١ الما زاد السسرج ص ٢٥ ا<sup>آ)</sup> مغردات الراغب ص۴۴

#### د لهو او لعب معناوې

٧\_ مونږ د الله څخه په توفيق د [الانعام: ٣٧] ايت لاندې د لهو او لعب د معناوو په اړه بنه وضاحت ليکلی دی چې ډېره فاصله هم نه لري نو هيله ده چې علاقه مندان هلته مراجعه وکې مگر په دې مقام کښې ورباندې دومره وراضافه کوو چې خپل دين لهو او لعب جوړول دوه معنال مگر په دې مقام کښې ورباندې دومره وراضافه کوو چې خپل دين لهو او لعب جوړول دوه معنال لري او دواړه د دې ايت سره سمون خوري، مگر اوله معنی ورسره ډېره په ښه توګه نښلي څکه چې ايتونو مجموعه په دې پيل شوې ده چې د ملنډو وهونکو سره مه کښېنځ. دواړه معناوې يې دا دې ايتونو مجموعه په دې پيل شوې ده چې د ملنډو وهونکو سره مه کښېنځ دواړه معناوې يې دا دې الف: مشرکان داسې خلک دي چې خپل اصلي دين (اسلام) يې \_چې په دوی باندې يې نالو باندې يې مشغول دي او په ملنډو باندې يې مشغول دي او په ملنډو باندې يې مشغول دي او په ملنډو باندې يې مساحت تي که کې ده دې

- - ۲۰۰۰ کې دي . ب: مشرکانو د لهو او لعب (بوت پرستيو او نورو مزخرفاتي) څخه دين جوړ کړی دی او دامې ورته غاړه ايښودونکي دي ته به وايې چې همدا د دوي د تقوی او ديانت معيار دی.

﴿ قُلْ أَنَدْعُواْ مِن دُونِ آللَّهِ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا وَنُرَدُّ عَلَى أَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ هَدُنا

ٱللَّهُ كَالَّذِي ٱسْتَهْوَتْهُ ٱلشَّيَطِينُ فِي ٱلْأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُ وَأَصْحَبُ يَدْعُونَهُ وَإِلَى ٱلْهُدَى

ٱثْتِنَا ۚ قُلْ إِنَّ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَى ۗ وَأُمِرْنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَأَنْ أَنِهُ

ٱلصَّلَوٰةَ وَٱتَّقُوهُ ۚ وَهُوَ ٱلَّذِئَ إِلَيْهِ تَحْشَرُونَ ۞ وَهُوَ ٱلَّذِئَ خَلَقَ ٱلسَّمَوْنِ

وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ وَيَوْمَ يَقُولُ كُن فَيَكُونُ قَوْلُهُ ٱلْحَقُ وَلَهُ ٱلْمُلْكُ يَوْمَ يُنفَخُ إِ

ٱلصُّورِ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْخَبِيرُ ١٠

[۷۱] رورته) ووايه چې: ايا مونږ د الله څخ څخه په غير د هغه شي بلنه (مناجات) وکړو چې نه مونږ ته ګټه رسولي شي او نه مو په ضرر اخته کولي شي؟

او (دا هم ورته ووايه چې ايا) مونږ په خپلو پوندو باندې بېرته تاو شو د هغه څخه وروسته چې الله که مونږ ته هدايت وکړ (او مطلب ته پې ورسولو)؟.

(نو که بالفرض زمونږيو کس ذکر شوی کار وکړي نو هغه به) د هغه چا غوندې (وي) چې هنه لره شيطانانو د ځمکې په (کندو) کښې ورغورزولی وي په داسې حال کښې چې حيران (ه<sup>ک پکا</sup> وي، (او) ده لره انډيوالان وي چې هدايت ته يې وربلي (او ورته وايي چې) مونږ ته راشه (خو<sup>د ډولا</sup> خبره هم نه مني).

الااسموري استو چې رب العالمين ته منقاد شو. العالمين ته منقاد شو.

روارسي . [۷۳] او الله د هغه اقدس ذات دی چې اسمانونه او ځمکې يې په حقه پيدا کړي دي (عبث او المان د دي، الله رفخ فرمان حق دى (رستيا دى) اله خاص الله على يو بعد على بيدا كړي دي (عبث او بې د الله څخ فرمان حق دى (رښتيا دى). او خاص الله څخ لره په داسې ورځ ټولواكي ده چې پائېلی کښې پوکی وکړی شي.

رهمدی در او ښکاره وو باندې عالم دی او همدی د حکمت څښتن (او) خبردار دی.

د وراندېنيو ايتونو په مضمون (د كفري مجالسو څخه په اجتناب كولى كښې لاندې دوه مهم مطالب په نظر کښې نيولي شوي وه:

الف ترڅو مشرکان په عملي توګه اسلام ته دعوت کړي شي شايد چې په ايمان مشرف شي. ب ترخو د مشرکانو د دعوت مخه بنده کړی شي چې مومنان کفر ته ورونه بلي.

لومړني مطلب ته خو په وړاندېنيو ايتونو کښې اشاره شوې ده چې: ﴿ وَلَكِن دِكْرَي لَنَلَّهُمْ يَنَّقُونَ ﴾ [الأنعام: 8٩]. يه دغو ايتونو كښې دوهم مطلب واضحه شوى دى چې حاصل بې داسې راوځي:

#### د مطلب خلاصه

اي پيغمبره! مشركانو ته ووايه چې زما د پيروانو څخه دا تمه مه كوئ چې دوى به اسلام ته شا كړې او ستاسو مزخرف عقائد به ومني او دا ځكه چي:

١\_ايا مونږ (زما پيروان) به د الله ﷺ څخه په غير د هغه شي او يا د هغو شيانو (بوتانو) عبادت وکړو او په الوهيت به يې وبولو چې هغوي مونږ ته د مننې په وخت کښې نفعه نه شي رسولي او د عدم اطاعت په صورت کښې راته د څه ضرر توان نه لري؟

٢\_ايا مونږ (زما پيروان) به د اسلام څخه بېرته په شا لاړ شو او مرتد به شو حال دا چې مونږ ته الله الله الله الله الله عليه معلم الله يم رسولي ياستو او الحمد لله ايمان مو په زړونو كښې ښه برخ ځای نیولی دی؟ ایا ستاسو دا خیال دی چې مونږ به دغه اطمنان او ډاډینه په اضطراب او تزلزل باندې بدله کړو؟ هيڅکله به داسي ونه کړو.

٣\_ که بالفرض زمونږ کوم يو کس ذکره شوې کړنلاره اختيار کړي نو د هغه د مثال په د هغه جا مثال وي چې شيطانانو د ځمکې په کندو کښې غورزولې وي او د خپلو ملګرو څخه يې جدا ر کری وی او بالآخره هک یک متحیر وادی می می می می او می او می او می او می او بالآخره هک یک متحیر وادی او می او می

ورکړي؟. په عین وخت کښې نوموړي مسیر په ورکړي؟. په عین وخت کښې نوموړي مسیر په په سعه اور در کړي د د خپلوانه په د خپلوانه په د خپلوانه په د خپلوانه په د کوي. سمید د خپلوانه په د کوي. سمید

خوږو خبره هم نه مني او بسې سه يې او کېلو ځانونو باندې نه تطبيقوو، حال دا چې عبراله ای مشرکانو! مونږ خو ذکر شوی مثال په خپلو ځانونو باندې نه تطبيقوو، حال دا چې عبرال ای مشرکانو! مونږ خو د در سوی سال په رو د در سوی سال په تاسو د هلاکت په کندو کښې اچې عبره په تاسو باندې تطبيق دی او دا ځکه چې شيطانانو تاسو د هلاکت په کندو کښې اچولې باسال په تاسو باندې تطبيق دی. او دا حب چې د محر تاسو زمونږ په دعوت پورې پاس مونږ مونږ په دعوت پورې ماندې اس مونږ مو سمې لارې ته رابولو چې د نجات لاره دا ده، مګر تاسو زمونږ په دعوت پورې ماندې اړ ا

مندنۍ ورپورې دوي. ۴\_ ای پیغمبره! کافرانو ته ووایه چې کوم هدایت چې په حقیقي معناوو کښې هدایت د او د ایندون او کښې هدایت د نوان ۳\_ ای پیعمبره؛ تامرامو مدروی به مرا مراسو در الله الله د هدایت څخه په غیربلام صرف د الله الله هدایت څخه په غیربلام يوه لاره محمراهي ده او خپل ځان په هلاکت کښي غورزول دي. ځکه چي:

وره تمريي در پر پر او د رب العالي الله د بندگۍ څخه نجات مونده کوي او د رب العالي خالق ته؟ مونږ په همدې مامور کړي شوي ياستو چې يوازې خالق ﷺ ته منقاد شو او بس.

ب: مونږ په دې باندې هم مکلف کړی شوي ياستو چې رب العالمين ته په پوره ادابو ره لمونځونه وکړو او د همده ﷺ څخه وډار شو. زمونږ عبادت او لمونځ ستاسو د عبادت او لمونځ په مثل نه دي چې د بيت الله شريف څخه چارچاپېر لاسونه تړقوي، د تخرګونو څخه اوازونه وېلي او بالآخره غومبر وهئ او اتن كوئ او بيا يي لا د عبادت په نامه يادوئ.

ج: رب العالمين هغه اقدس ذات الله دي چي خاص همده الله ته به تاسو هم ورغونډ كړي شيار هلته به د سوال جواب سره مخامخ شئ. ایا تاسو د همدې حشر دپاره څه تیاري په نظر کښې نه لرئ د: تاسو دا خيال ونه كړئ چې د الله ﷺ حضور ته به حشر نه كړى شي او يا به الله ﷺ تاسومنر نه کړي. او د، ځکه الله ﷺ خو هغه اقدس ذات دي چې اسمانونه او ځمکې يې په حقه پيدا کړې دې د دنيا پيدائښت ملعبه او سات تېري نه ده، دا ټول نظام د بې شمېره حکمتونو څخه ډک دی نود دنيا په پای کښې تصفيه ضرور راتلونکي ده، که بالفرض د قيامت ورځ راتلونکې نه وي الکه جي تاسو خيال كوئ نو دنيا به د ملعبي څخه په غير بل شي نه وي، دا باطل خيال دي.

ه: لكه څنګه چې الله ﷺ ته ستاسو بلكې د ټولې دنيا اول ځل پيدا كول كوم مشكل كارنه ١١ همدارنگه ده ﷺ ته بيا راژوندي كول هم څه مشكلات نه لري، په هر وخت كښې چې كومشينه ا ايجاد (تکوين) امر وکړي چې شه، نو هغه دستي کېږي؛ کله چې امر وکړي چې قيامت دې مر<sup>ووه</sup> شي او مړي دې راژوندي شي نو سمدستي به قيامت قائم شي او مړي به د قبرونو څخه راپورنه سي نو ای مشرکانو! په هغې ورځ به ستاسو څه حال وي، د څومره حسرت سره به مخامع شماکله چى الله على ذكر شوى فرمان صادر كړي او قيامت قائم شي؟

-----

اذاسمه الله گخ لره په هغې ورځ باندې ظاهري او باطني پاچاهي او واکداري ده چې کله په خاص الله گخ لره په دغې ورځ باندې طاهري او قيامت قائم شي. په دغې ورځ کښې به مېڅوک نه وي چې د ظاهري واکدارۍ ادعاء قدرې وکړی شي.

مبغول درب العالمين هغه اقدس ذات دي چې په ښکاره وو او پټو ټولو باندې عالم دى، پاچاهي او درب العالمين هغه اقدس ده او عبادت او اطاعت کول د همده څخ سره ښه ښکاري، د ده څخ د هغه غير نه څوک کامل علم لري او نه کامل قدرت.

ط بالآخره، الله گل چې د کامل علم او کامل قدرت سره سره تاسو ته (ای مشرکانوا) وخت درکوې چې په خپل اختیار سره توبه تائب شئ نو دا ټالول یې د حکمت غوښتنه ده هسې نه چې سناسو په کفریاتو باندې ناخبر دی.

#### توضيحات

۱\_د ﴿ اَسْتَهْوَتْه ﴾ کلمه د "استِهْوَاء" څخه اخستله شوې ده چې لاندې دوه معناوې درلودلی شي ۱۱.
الف: که مجرد یې "هَوی یَهْوِي" لکه "ضَرَب یَضْوِب لی شي نو د غورزولو او سقوط معنی ورکوي.
بعنی: د مرتد سړي مثال د هغه چا دی چې هغه شیطانانو د ځمکې په ګړنګونو کښې غورزولی وي
او سرګردان او هک پک پکښې پروت وي.

ب که مجرد یې هوي یه وی الکه علم یعلم یعلم سي نو د محبت او ښائسته کولو په معنی استعمالېږي. یعنې د مرتد مثال داسې دی لکه چاته چې شیطانانو په ځمکه کښې غلطه تګلاره ښائسته کړې وي چې د تحیر په حال کښې د سمې لارې په سر بسر نه پوهېږي او نه د چا خبره اوري. که څه هم ذکرې شوې دواړه معناوې د مقام سره ښه پیوند نیسي مګر د ﴿ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ د ټکي سره اوله معنی ښه تناسب لري.

#### د عربیت یو قانون

د عربیت یو اون دی جملی ﴿ وَیَوْمَ یَقُولُ کُن فَیَکُونُ قَوْلُهُ ٱلْحَقَٰ ﴾ په اعراب کښی مفسرینو کرامو رښت ډېر ډولونه اټکل کړي دي ۲۰، مګر کوم ډول اعراب چې اکثرو مفسرینو کرامو ته مقبول دی هغه دا دی چې: ﴿ فَوْلُهُ ٱلْحَقُٰ ﴾ (موصوف او صفت) مبتدأ مؤخره ده او ﴿ وَیَوْمَ یَقُولُ کُن فَنَکُونُ ﴾ خبر مقدم دی ۲۰.

نو د معنی حاصل یې داسې کېږي چې: د الله څخ حقه وینا په هغې ورځې کښې هم واقع کېدونکې ده چې الله څخ د مړو د ژوندي کولو په هکله فرمان صادر کړي چې راژوندي شئ نو ټول

<sup>(</sup>١) لسان العرب ج ١٥ ص ٣٧٣: حاشية الشيخ زاده على تفسير البيضاوي ج٢ ص ١٧٥

<sup>11)</sup> البعر المحيط ج4 ص٥٥٥

۲۱) تنسيرالكشاف ج۲ ص۲۸

راژوندي شي او د قبرونو څخه راپورته شي. وندي شي او د قبرونو څخه راپورته سي. وندي شي او د قبرونو څخه داپورته سي. مونږ وايو چې: که څه هم ذکر شوی تعريب (ترکيب) ښه معنی ورکوي مګر د عربيت د قوانېزي مونږ وايو چې که څه هم ذکر شوی تعريب کې د مله د بلې مقدرې جملې د پاره ظرف والنه الله الحاظ غير متبادره ده، نو ښه دا ده چې ذکر شوې جمله د بلې مقدرې جملې د پاره ظرف والع الحاظ غير متبادره ده، نو ښه دا ده چې د هون ته ورځي چې: "کيف ځالگم يَوْمَ يَقُول کُلُوالع الحاظ غير متبادره ده، نو ښه څخه سړي ته ذهن ته ورځي چې: "کيف ځالگم يَوْمَ يَقُول کُلُولول کُلُولول کُلُولول کُلُولول کُلُولول کُلُولول کُلُولول که کېدونکي مخني، منځ کال کومه چې د ﴿ إِلَيْهِ نَحْشَرُونَ ﴾ تحصه سړي کومه چې د ﴿ إِلَيْهِ نَحْشَلُونَ ﴾ مگر کله چې الله و يعني: ای مشرکانو! تاسو خو د قبرونو څخه ړاپورته کېدل نه کېدونکي ګڼئ، مګر کله چې الله و يعنې: ای مشرکانو! تاسو خو د فبرونو که پهراله و ټول راپورته شئ نو تاسو به په څومره و اله و په په څومره و پرن په همدې هکله فرمان صادر کړي چې: پورته شئ، او ټول راپورته شئ نو تاسو به په څومره و پرن په همدې هکله فرمان صادر کړي چې: كښې واقع شئ، د الله د هره يوه وينا حقه ده دا كار كېدونكى دى.

#### صور څه معني؟

٣\_ که څه هم ځينو علماوو کرامو د "صور" کلمه د "صورة" جمعه اخستې ده چې په معني د ۳\_ که څه هم ځينو علماوو کره و. بدنونو سره ده، نو د معني حاصل يې داسې کېږي چې: الله څخ لره په هغې ورځ باندې هم مطلقه واکداري ده چې په بدنونو کښې ارواګانې پو کړي شي<sup>(۱)</sup>.

مګر ذکره شوې معنی په دې مقام کښې ځکه په زړه پورې نه ده چې په بدنونو کښې خو په يو فل ماکر د کره سوې محمدي په چې د په باره کښې خو الله ﷺ داسې هم فرمايلي دي چې: ﴿ نُهُ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ ﴾ [الزمر: ٤٨] يعنى: بيا به په صُور كښى بل ځل پوكى وكړى شى.

د همدې کبله جمهور علماء کرام وايي چې د صُور کلمه د شپېلۍ څخه عبارت ده چې دوه ظل به پکښې پوکې وکړي شي، په يوه ځل سره به ټوله دنيا ورانه او ټول ساکښان به مړه شي او پهېل ځل پوكولو باندې به ټول مړي بېرته راژوندي شي. او حتى ځينې علماء كرام لا په درې ځلد شېلي پوکولو باندې قائل دي، دوي وايي چې د ذکرو شوو دواړو وارونو څخه وړاندې به يو ځل شپېلي ېو كړى شى او ټول خلك به بې هوشه شي.

په هر تقدير، د شپېلۍ پورې مربوط بحث به <u>ان</u> شاء الله ﷺ\_ د قرآن کريم په نورو ځايونو کښي عمومًا او د [الزمر: ٤٨] ايت لاندي خصوصًا به مشرح راشي، كه الله على توفيق راكر.

د ذکر شوي شپېلۍ په کیفیاتو باندې مونږ په هماغې اندازه باندې پوهېږو چې په ایت یا مد<mark>بث</mark> کښې بيان شوي وي، د همدې کبله لاندې احاديث د ښه وضاحت دپاره ليکو او بس:

الف: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چې: «الصُّورُ قَرْنُ يُلْفَحُ فِيهِ»(٢) يعني: صُور يو ښكر (شپېلي) ١١ چې پوکي به پکښې وکړي شي.

ب: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چي: «وكيْفَ أَنْعَمُ وَصَاحِبُ الْقَرْنِ قَدْ الْتَقَمَ الْقَرْنَ وَاسْتَمَعَ الْأَدُنَ مَنَّى يُؤْمَرُ بِالنَّفْخِ فَيَنْفُخُ» (٢٠) يعني: او څنګه به زه خوشاله (بي غمه) شم حال دا چې د شپېلۍ خاوند شېهل

<sup>(</sup>١) زاد المسيرج٣ ص٢٩

<sup>(</sup>٢) سنن ابي داود ج٢ ص٢٩٤

٢) جامع الترمذي ج٢ ص٥٩

المارة والمقا

الأنعام (۱) دادا کښې نیولې ده او غوږ یې ایښی دی چې کله به ورته په پوکولو باندې امر وکړی شي چې په خوله کښې د د کې داو دنیا ورانه شي .. په مو پرکنې وکړي (او دنيا ورانه شي).

څو يادونې

۴\_ د دې مقام په ارتباط سره لاندې څو يادونې په نظر کښې ونيسي!:

م درې د ده چې د شپيلۍ خاوند اسرافيل اند نومېږي او ځينې وايي چې دوه ملکې پرې مفرري دي ١١٠، والله رجح اعلم.

رې دي. ب ځينو مفسرينو کرامو د صُور (شپيلۍ) په باره کښې او هم د قيامت د ورځې د ټولو احوالاتو په هکله ښه مفصل او مرتب بحث کړی دی<sup>۲۱</sup>، که څوک زیات تفصیل غواړي نو مهلته دې مراجعه وکړي.

ج مونود [الأنعام: ٥٠\_٥٩] ايتونو لاندي د علم الغيب او علم الشهادة به اړوند د الله على به نوفيق اوږد بحث کړي دي چې بيا ليکلو ته يې اړتيا نه ګورو.

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَرَ أَتَتَخِذُ أَصْنَامًا ءَالِهَةٌ ۚ إِنِّي أَرَىٰكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ

وَكَذَالِكَ نُرِى إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ فَ ﴾

[۷۴] او رای پیغمبره! خپل قوم ته دې په استدلال کښې هغه وخت (ورپه زړه کړه) چې ابراهيم ﷺ خپل پلار آزر ته وويلي چې: ايا ته بوتانو لره د معبودانو په صفت نيسي؟ يقينًا زه تا اؤ سنا قوم (ټول مشرکان) په ښکاره محمراهۍ کښې محورم.

[٧٥] او په دغه شان (بنوداني سره چې تفصيل يې وروسته راروان دي) مونږ ابراهيم على تد د اسمانونو او ځمکو عظیم الشان مُلک (د ډېرو حکمتونو دپاره) وروښود او هم د دې دپاره چې نوموړي (د الله ﷺ په وحدانيت باندې) د يقين كوونكو (استدلال كوونكو) څخه هم جوړ شي.

١\_ په وړاندېنيو ايتونو کښې د بحث اهمه موضوع د الله ١٠٠٠ توحيد وه چې په ډول-ډول اساليبو باندې پرې دلايل قائم کړي شوه. په دغو ايتونو کښې په ذکره شوې ميضوع باندې د ابراهيم ﷺ استدلال ته اشاره شوې ده (چې د ځينو ارتباطاتو په ذريعه باندې يې آن تر [۹۴] ايت پورې امتداد موندلي دي ترڅو د يو پلوه مشركان په غوږ ووهلي شي چې كه چرته تاسو رښتيا په ابراهيمي (عيد) ملت باندې ياست نو بايد چې د شرک څخه لاس واخلئ ځکه چې ابراهيم ﷺ (ستاسو نيکه) خو موحد بلکې رئيس الموحدين وه، او د بله پلوه نبي کريم ﷺ ته توطيعه شوې ده چې د خپل نيکه

١٩) روح المعاني ج٧ ص١٩١

وادا سمعوا (۲) (ابراهیم نفی استدلال یو ځل بیا تازه کړي او مشرکانو ته یې ورپه زړه کړي، څه لرې نه ده چې تالې ورباندي وكري.

اندې وکړي. ٢\_ هلته مومنان تلقين شوي وه چې: ايا مونږ د هغه شي عبادت وکړو چې هغه نه چا ته خ ۲\_ هلته مومنان تلقين شوي وه چې: ايا مونږ د هغه شي عبادت وکړو چې هغه نه چا ته خو ۲\_ هلته مومدان سین سرپ ر پې . رسولی شي او نه ګټه دلته د ذکر شوي شي درې مصداقونه ښودل شوي دي چې د ستررواړ سپوږمۍ او بالآخره د لمر څخه عبارت دي.

وېسۍ او دلته په همدې پوخ هدايت د الله که هدايت دی او دلته په همدې پوخ هداين د باندې د مهتديانو د يوه ټولګي نومونه اخستلي شوي دي، لکه فلاني پيغمبر او فلاني پيغمبر

ې بالآخره، دلته نبي کريم ﷺ ته ډاډ ورکړي شوي دي چې د دعوت د مشکلاتو پدلاره کښې د ته يوازې نه ياست بلکې په دې لاره کښې ټول پيغمبران ستا ملګري دي، لکه څنګه چې هغوي مشكلات ګاللي دي ته به هم مشكلات ګالې. او هم مطمئن كړى شوى دى چې خپله حوصله م خرابوه، که مشرکان د هدایت دعوت قبول نه کړي نو دوی ته نقصان دی او بس، پخوا هم ډېرر خلکو هدايت قبول کړي دي او وروسته به يې هم قبول کړي، نو ته به يوازې پاتې نه شي.

#### د مطلب خلاصه

۱\_ يعنى: اى پيغمبره! د خپلى زمانى مشركانو ته دې د ابراهيم على استدلال هم ورپه زړه كړه چې په څومره موتره توګه يې د مشركانو په مقابل كښې عموما او د خپل مشرك پلار (آزر) په مقابل کښي خصوصًا قيام وکړ او ورته يې وويلې چې: اي پلاره! ايا ته بوتان د آلهه وو (معبودانو) پدصف<mark>ت</mark> باندې نیسي؟ د همدې کبله زه خو تا او ستا مشرک قومیان په ښکاره توګه بې لارې ګورم، تا<del>س</del>و ټولو سمه سيده لاره خطا کړې ده او په غلطه لاره باندې روان ياست.

٢\_ اي پيغمبره! په دغه ډول ورښودلو سره رچې بيان يې په راتلونكو ايتونو كښې راروان دي مونږ ابراهيم ﷺ ته د اسمانونو او ځمکو پراخه پاچاهي او د دغو دواړو عجائب او غرائب په دوامداره توګه وروښودل چې په هره مناسبه موقع کښې به يې ورباندې استدلال نيوه او د مشرکانو غاښونه به يې ورباندې ماتول. ته به وايې چې همدا اوس يې هم ورښايو.

ذکر شوې ښودانه مو د ډېرو حکمتونو دپاره په کار اچولې وه چې يو حکمت پکښې دا وه چې ترڅو ابراهيم علي د يو پلوه په خپل وخت کښې د خپل ځان غوندې د الله ﷺ په توحيد باندې د کلک يقين درلودونکې ډله تربيه کړي، او د بله پلوه د قيامت د ورځې پورې ټولو خلکو ته د توحيد د پېژاندلو د يوې موترې طريقې بنياد كېږدي.

يا په بل عبارت: ترڅو ابراهيم نځ د موحدينو په ډله کښې د يوه مشر او بنياد ايښودونکې په حيث شموليت ولري (لکه چې همداسې وشوه چې د قيامت د ورځې پورې يې د رئيس الموحدين

#### توضيحات

ر مونود [البقرة: ۱۲۴] ایت لاندې د ابراهیم الله پورې مربوط څه معلومات لیکلي دي چې البکنې ته یې اړتیا نه ګورو، خو په دې مقام کښې ورباندې لاندې څو معلومات وراضافه کوو:

الن ابراهیم الله دوه لقبونه لري چې یو لقب یې اب الانبیاء دی (د پیغمبرانو میم د پلار) چې اب نځه وروسته ټول پیغمبران عیم د ده الله د زوزات څخه دي، او بل لقب یې ولیس المؤحدین دی چې ټولو ملتونو ته منل شوی شخصیت دی.

م. که څوک د ابراهیم علی د شمانلو په هکله زیات معلومات غواړي نو ځینو کتابونو<sup>۲۰</sup> ته دې مراجعه وکړي.

#### آزر څوک وه؟

۲۰ آزر د ابراهیم ﷺ د پلار نوم وه، چې بوت جوړونکی مشرک وه او نمرود مشرک پاچا ته ډېر . مترباو نژدې سړی وه.

#### سوال جواب

که څوک وايي چې: ځينو کتابونو ۴۰ خو د ابراهيم د پلار نوم تارح ښودلي دي، نه آزر ؛ ايا پدې مقام کښې تطبيق ته اړتيا نشته؟

، مونږ وايو چې: د صريح قرآن په مقابل کښې د تواريخو خبره څه ارزښت نه لري چې سړی يې نطبين ته اړ شي. د ښه وضاحت دپاره لاندې شرحه ولولئ:

الف يوه ورخى عبد الله بن مسعود عله دا ايت شريف ﴿ لَا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا اللَّهُ ﴾ [إبراهيم: ٩] ولوست يعنى د عاديانو او ثموديانو او بلكي د نورو وړاندې او وروسته مخلوقاتو په حالاتو باندې نه پوهېږي مگر الله ﷺ او بس.

او بيا يې وفرمايل چې: «کَدَبَ النَّابُونَ»، ه يعني: د انسابو بيانوونکي ځلک دروغ وايي چې فلاني د فلاني زوی دی البته په هغه صورت کښې چې د نصوصو سره مقابل واقع شي. ب په عين عبارت سره په احاديثو کښې هم روايت شوی دی چې نبي کريم ﷺ فرمايلي دي:

- TL IT

I'll he learly to 1

THE RESERVE

<sup>(</sup>١) تفسير ابي السعود ج٢ ص١٥١

<sup>(</sup>١) نفسير القرطبي ج٧ ص٢٢

<sup>(</sup>٢) تنسير السنادج٧ ص٥٣٤

<sup>(</sup>أ) تنسيرالكشاف ج٢ ص٢٩

<sup>(</sup>٥) تفسير البغوي ج٣ ص٢٧

وإذا سمعوا (٧) «يَلْقَى إِبْرَاهِيمُ أَبَاهُ آزَرَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ» (١٠ يعني: د قيامت به ورخ به ابراهيم هي د خپل بلار آزر ا ملاقىشى.

عي " ي الله بن عباس رسر فيها وايي چي: «بَيْنَ إِبْرَاهِيْمَ وَبَيْنَ عَدْكَانَ ثَلاثُونَ قَرْنَا لا يَعْلَمُهُم إِلَّا اللهُ غير پري بل څوک علم نه لري.

د : الامام مالک بن انس رمناذه وايي چې سړي ته مکروه دي چې خپل ځان پلار په پلار آدم لا ته ورسوي، همدارنګه د نسب سلسله بیانول د نبي کریم ﷺ په باره کښې کراهیت لري (چې بنبن ورباندي وكړي) او دا ځكه چې: «لا يَعْلَمُ أُولئِكَ الآبَاءَ أَحَدُ إِنَّا اللهُ»(٢) په دغو پلرونو باندې واقعي علم ندلري مكر الله عنداويس.

ه: د عبد الله بن عباس ، رمز فيها څخه روايت دي چې آزر د ابراهيم على د پلار نوم وه ٢٠٠٠ .

#### څه تطبيقونه

٣\_ ځينو علماوو کرامو د قرآن کريم د ذکر شوي ايت او د تواريخو د کتابونو ترمنځ په لاندې ډول څه تطبيقونه کړي دي:

الف: د ابراهيم على د پلار تارخ يا تارح نوم وه خو دغه نوم چې كله په عربي محاوره كښي استعمال شو نو آزر ترې جوړ شوره چې په قرآن کريم کښې په همدغه جوړ کړي شوي نوم باندې ياد

مونږ وايو چې: دا ډول تطبيق محض يو عقلي احتمال دي او څه ثبوت نه لري. ب: آزر د هغه بوت نوم دی چې تارخ به يې عبادت کاوه. نو د معني حاصل يې داسې کېږي چې:

ایا ته آزر بوت او د ده نور امثال په معبودانو سره نیسی؟ه

مونږ وايو: دا تطبيق د يو پلوه عقلي احتمال دي او د بله پلوه د ايت شريف څخه د تکلف څخه په غير نه شي اخستلي کېدلي چې په کلماتو کښې د تقديم او د تاخير ارتکاب وکړي شي.

ج: آزر او تارخ دواړه د يو سړي نومونه دي چې يو لقبي نوم دی چې د ګمراه او يا خطاکار معنې وركوي او بل محضه دى چې په ذات باندې دلالت كوي، نو دواړه نوموند لفظا متعدد او مصداقا متحد دی(۷).

1) its by there it in this

A Se 2 Key 18 . AT

1 my 1 - 21 2, 476

i'm, then I'm "

Service Report of the service of the

<sup>(</sup>١) صعيع البخاري ج١ ص٢٧٢

<sup>(</sup>٢) تفسير البغري ج٣ ص٢٧

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوي ج٣ ص٢٧

<sup>(4)</sup> البحر المحيط ج4 ص٥٤١

<sup>(</sup>۵) مغردات الراغب ص۱۳

<sup>(</sup>٤) الدر المنثور ج٢ ص٢٠٠

<sup>(</sup>٧) تفسير الطبري ج٥ ص٢٤٤

الانه مونږوابو چې: دا تطبيق هم د عقلي احتمال څخه په غير بل شي نه دي او ثبوتي بڼه نه لري. مونووايد به . مونووايد به . د اهل التشيع او ځينې اهل التسنن وايي چې قرآن كريم د ابراهيم د خپل تره سره محاوره د اهل ده چې آزر نومېده او مشرک وه، او تواريخو د هغه د پلار ذکر کړی دی چې تارخ کایت که . نومېده او مسلمان وه، او په تره باندې خو کله کله د پلار اطلاق کېږي، لکه چې په [البقرة:۱۳۳] نوم. کنی اسعاعیل نقی د یعقوب نقی په پلرونو کښې شمېرل شوی دی ۱۰،

ې است. مونږ وايو چې: رښتيا په تره باندې د مجاز په توګه د اب رېلار) اطلاق صحت لري خو په هغه موم. رفت کښې چې حقیقي معنی هلته متعذره (مشکله) وي، لکه چې د "البقرة" په ذکر شوي ایت وي ايت ري کښې همدا مشکل شته دی. اما په دغه ايت شريف کښې چې اوس د بحث لاندې دي د نربه د. بر الله عند اخستل صحت نه لري ځکه چې حقیقي معنی مرادول دلته کوم ائكال او تعذر نه لري.

#### سوال جواب

٢\_ كه څوك وايي چې: دلته هم د "أب" څخه حقيقي معنى اراده كول لاندې اشكال لري او په اصطلاح صارفه قرائن شته دي:

الف: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چي: «لَمْ أَزَلْ أَنْقُل مِنْ أَصْلابِ الطَّاهِرِيْنَ إلى أَرْحَامِ الطَّاهِرَاتِ» ٢٠، بعني په دوآمداره توګه زه د پاکانو پلرونو د شاګانو څخه د پاکانو میندو رحمونو ته راانتقال شوی بم (آن تردې چې د خپل پلار او خپلې مور څخه تولد شوم). حال دا چې الله ﷺ په [التوبة:٢٨] ايت کنی مشرکان نجس ښودلي دي؛ نو معلومه شوه چې د ابراهيم ﷺ پلار به هم مشرک نه وه ځکه چی د نبی کریم ﷺ په نیکونو (پلرونو) کښې شامل دی.

مونږ اول دا وايو چې: په ذکر شوي حديث کښې د کفر څخه طهارت مطلب نه دی بلکې د نعاشي څخه طهارت مراد دي، يعني: زه پلار د پلار ثابت النسب يم او زما په پلرونو او نياګانو كنى فحاشي نه ده تېره شوي. لكه چې همدا مضمون نبي كريم ﷺ په بل حديث كښې داسي تعبير کری دی چی: «وُلِدْتُ عَنْ نِکَاحِ لا عَن سِفَاحِ»(۲) یعنی: که څه هم د جاهلیت په زمانه کښی کچنيتوبونه عام وه مګر زه پلار په پلار د نکاح څخه تولد شوي يم، نه د زنا څخه.

او بيا دا وايو چې که بالفرض په حديث شريف کښې د طهارت څخه طهارت عن الشرک (د شرک څخه طهارت) مراد کړي شي نو حديث (چې خبر واحد دي) د ايت شريف په معارضه کښې د سنوط سره مخامخ کېږي؛ نو په کار دي چې په لوي لاس حديث شريف ساقط نه کړي شي.

د ذكر شوي بيان نظير دا دى چى عبد الله بن عباس رنريس د [التحريم] ايت لاندى ويلي

<sup>(</sup>۱) تنسیر تعونه ج۵ ص۳۰۳

١١٥ روح المعاني ج٧ ص١٩٥

وإذا سمعوا (٧) دي چې: «خَانْتَاهُمَا فِي الدِّينِ وَكَانْتَا مُشْرِكَتَيْنِ وَمَا بَعْتُ إِمْرَاهُ نِبِي قَطُّ»(١) يعني: د نوخ تقر مهرمنمالا لوط الله مېرمىي دوى دو پر - پ ر \_ \_ . وې، اما دا خيانت يې نه وه كړى چې \_العياذ بالله\_ فحاشي يې كړې وي ځكه چې د هيڅ يوه پيغې مېرمني هيڅکله زناکاري نه ده کړې.

رمني هيحديه ره دري مدر د بهري يا په بل عبارت: د پيغمبرانو سهديم په پلرونو او مورګانو او بالآخره په مېرمنو کښې مشرکاني يا مشركان تبر شوي دي مكر زناكاراني او زناكاران پكښې نه دي تبر شوى.

سرت بېرسوي دي د رو . ب: وراثت په روحياتو کښې اثر لري نو هيڅکله نه شي کېدی چې يو پيغمبر او يا يو اولواللز<mark>م</mark> ۲۰ پيغمبر د مشرک پلار څخه تولد شوی وي<sup>۲۱</sup>.

مونږ وايو چې: دا وجه خو هيڅکله ايت شريف ته د تاويل ورکولو توان نه لري، حال دا چې الله په هر شي ياندي قادر دي، د همدې كبله رئيس المفسرين (عبد الله بن عباس رمزي ١٥٥) راتلونكي [١٥] ايت شريف داسى تفسير كړى دى چى: «يَخْرُجُ الْمُؤْمِنُ مِنَ الْكَافِرِ كَمَا فِي حَقِّ إِبْرَاهِيْمَ وَالْكَافِرُ مِنَ الْمُؤْمِنِ كَمَا فِي خُقِّ وَلَدِ نُوحٍ عَلَى وَالْعَاصِيَ مِنَ الْمُطِيعِ وَبِالْعَكْسِ»(٣) يعني: مؤمن د كافر څخه تولو کېږي لکه چې ابراهيم د آزر (مشرک) څخه زېږېدلي وه، او کافر د مومن څخه تولد کېږي لکه چې د نوح ﷺ څخه کافر زوي زېږېدلي وه، همدارنګه نافرمانه او فرمانبردار يو تربله سره زېږول کېږي.

ج څوک چې د ابراهيم على د پلار په نامه باندې ياد شوى دى، د هغه د استغفار څخه خو پخپله ابراهيم على د برائت اعلان كرى دى. الله عن فرمايي: ﴿ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ مَ أُنَّهُ، عَدُوٌّ لِلَّهِ تَبَرّأ مِنْهُ ﴾ [التوبه: ۱۱۴] يعني: ابراهيم ﷺ د خپل پلار د استغفار څخه هغه وخت خپله بېزاري اعلان کړه کله چې ورته ثابته شوه چې نوموړي د الله څخ دښمن (کافر) دي، او د ايمان راوړلو چانس يې د لاسه وتلي دى. او يا په بل عبارت: كله چې ورته څر كنده شوه چې په كفر باندې مړ شو.

مګر د دې سره سره ابراهيم نځ د خپل پلار دپاره چې د والد په نامه باندې يې ياد کړي دي د براثت څخه وروسته استغفار غوښتي دي، الله ﷺ د ده د خولې څخه حکايت کوي چې: ﴿ رَبُّنَا ٱغْفِرْ لِي وَلِوَ لِدَىَّ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ ٱلْحِسَابُ ﴾ [إبراهيم: ١ ٤] يعني: اي زمونږ ربد؛ ماته او زما والدينو (مور او پلار) او ټولو مومنانو ته په داسې ورځ کښې مغفرت وکړې چې حساب (قيامت) قائم شي. نو که بالفرض د اب څخه تره مطلب نه شي نو د بېزارۍ د اعلان څخه وروسته به د مغفرت غوښتنه څه معني ولري؟(۴).

مونږ وايو چې: دغه ځل مغفرت غوښتنه هم د برانت د اعلان څخه وړاندې وه، لکه چې ځينو

١١) تفسير القرطبي ج١٨ ص٢٠٢

<sup>(</sup>۲) تفسیر نعونه ج۵ ص۳۰۳

<sup>(</sup>٣) حاشية الشيخ زاده على تفسير البيضاوي ج٣ ص١٩٠

<sup>(</sup>۴) تفسیر نعونه ج۵ ص۲۰۴

الااستوا<sup>۱۱)</sup> ورباندې صراحت کړی دی، او وروسته نه وه ترڅو د مجازي معنی اراده کولو ته پندينو کرامو<sup>۱۱)</sup> ورباندې ارتبا پېښەشى.

#### يادونه

٥\_ د اصام د کلمې په باره کښې ـ چې د صنم جمعه ده ـ مونږ د [الماندة:٣] ايت لاندې څه الله الله المان ليكلي دي چې بيا ليكنې ته يې اړتيا نه مورو.

ع که څوک وايي چې: په ﴿ وَكُذَّ لِلَّ ﴾ كښې د 'ذلك' كلمه كوم شي ته اشاره ده چې د اسانونو او ځمکو ښودانه ورسره تشبيه شوي ده؟

مونو وايو چې که څه هم ځينو مفسرينو کرامو د 'دَلِك' کلمه د وړاندېنۍ جملې مضمون ته الناره ګڼلې ده، چې د معني حاصل يې داسې کېږي: لکه څنګه چې مونږ ابراهيم عد ته د ده د قوم به باره کښې حق وروښود همدارنګه مو نوموړي ته د ټولې دنيا عجائب او غرائب هم وروښودل۲، مګر مونږ ته دا غوره برېښي چې د 'دَلِك' كلمه به هغه مضمون ته اشاره وي چې تفصيل يې په

﴿ فَلَمَّا جُنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ ﴾ باندې پيل شوى دى. نو د معنى حاصل به يى داسى شي چې: دغه عجيبه ډول ښودانه مو ابراهيم على ته ورعنايت كړه چې وروسته يې تفصيل درروان دي، ښه ورته متوجه شئ.

#### إِرَاءَة حُد معنى؟

٧\_د ﴿ نُرِي ﴾ كلمه په اصل كښى د "رُؤيّة" څخه اشتقاقه شوې ده چې د ليدلو معنى وركوي، برابره خبره ده چې د زړه ليدل (بصيرت) وي او يا د سترګو ليدل (بَصر) وي. کله چې "رُويَه" د افعال د باب لاندې راشي، لکه چې په دې مقام کښې ترې لاندې راغلې ده، نو بل چا ته د ورلېدلو معني نرې مرادېږي چې مونږ ترې په ورښودلو يا ورڅر ګندولو سره تعبير کوو.

نود ﴿ نُرِى ﴾ كلمي په تفسير كښي مفسرين كرام په لاندې دوه وو ګرپونو باندې وېشلي شوي دي: الف: په دې کلمه کښې د سترګو ښودانه مطلب ده چې الله ﷺ ابراهيم 🕮 ته د خپل قدرت عجانب او غرائب ټول ورڅر ګند کړه ، حتي چې د عرش العظيم او د تحت الثري ترمنځ يې ورته ټول مخلوقات وروبنودل<sup>۲۱</sup>).

ب په ذکره شوې کلمه کښې د زړه ښودانه (بصيرت) مراد دي چې الله کا ورته د خپل وحدانيت دلایل به ټوله دنیا کښی وروښودل<sup>(۲)</sup>. ا سمعوا (٧) مگر مونو ته الله الله السي راوبسودل چې دلته به د ﴿ نُرِى ﴾ كلمه د ما يطلق عليه الزرارة ونه مگر مونو مه الله دی است و دواړو تفسيرونو ته شاملېږي. نو د معنی حاصل به يې داسې استقاقه شوې وي چې ذکرو شوو دواړو تفسيرونو ته شاملېږي. نو د معنی حاصل به يې داسې استقاقه شوې وي چې اشتقاقه شوې وي چې د ترو سور در پور چې الله د نیا عجائب او غرائب هم په سترګوا په زړه باندې وروښودل چې د شرک ابطال يې پرې واضحه کړ.

#### سوال جواب

۸\_که څوک وايي چې: په ﴿ وَلِيَکُونَ ﴾ کښې خو د او توري د عطف دپاره دي، نو پوښتنه دا ۱۱ چې دلته يې معطوف عليه څه شي دي؟

مونږ وايو چې: د بلاغت کتابونه وايي چې کله-کله حذف د عموم دپاره تحقق مومي(١، زمونړيو فكر دلته همدغه قاعده د اجراء لاندي نيولي شوي ده او معطوف عليه يي محذوف دي ترخوبه ډېرو مطالبو باندې دلالت وکړي. نو د معني حاصل به يې داسې راووځي چې: مونږ ابراهيم نه ته ته ځمکو او اسمانونو ښودانه د ډېرو مطالبو دپاره وکړه، يو مطلب مو دا وه چې نوموړي په دوامدار, توګه د يقين کوونکو د ډلې څخه وشمېرل شي.

### يوه پوښتنه او د هغې جواب

٩\_ كه څوك وايي چې: ايا تر دغه وخته پورې ابراهيم على د الله على په وحدانيت باندې عقيده نه درلوده، العياذ بالله؟

مونږ وايو چې: "يقين" د هغه استدلالي (کسبي) علم نوم دی چې کله يې سړی په يوه مسئله کښې ترلاسه کړي نو زړه يې د نور تالاش څخه لاس اخلي<sup>۲۰)</sup> چې په پښتو کښې ترې مونږ په باور

نو د معنی حاصل یې داسې کېږي چې: مونږ ځکه ابراهیم علی ته ذکره شوې ښودانه وکړه ترڅو نوموړي برسېره په لدني (غير کسبي) علم باندې د کسبي علم هم خاوند شي، چې مشرکانو ته غاښ ماتوونکي جواب ورکړي، لکه چې همداسې وشوه، چې خپل ځان ته يې د وختونو په تېرېدلو سره د يقين كوونكو يو ښه غټ ټولګي جوړ كړ.

﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ رَءًا كُو كَبُا قَالَ هَاذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَآ أُحِبُ ٱلْأَفِلِينَ ﴿ فَلَمَّا رَءَا ٱلْقَمَرَ بَازِغُا قَالَ هَعذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لِإِن لَّمْ يَهْدِنِي رَبِّي لَأَكُونَا 
﴿ فَلَمَّا رَءَا ٱلْقَمَرَ بَازِغُا قَالَ هَعذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَإِن لَّمْ يَهْدِنِي رَبِّي لَأَكُونَا 

﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ إِلَّ إِلَّهُ اللَّهُ اللَّ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلضَّالِّينَ ﴿ فَلَمَّا رَءَا ٱلشَّمْسَ بَازِغَةُ قَالَ هَنذَا رَبِّي هَنذَآ أَكْبَرُ فَلَمَّا

1 4 11 18 177

<sup>(</sup>١) مختصر المعاني في البلاغة ص١٧٥

# المُنوَّابِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا ۖ وَمَا أَنَاْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ ۖ ﴾

و۷۶] نو کله چې په ده (ابراهيم ﷺ) باندې (د جګړې په حال کښې) شپه تياره شوه (نو) ستوری ب<sub>ه ول</sub>د، ویې ویلې: (فرض کړئ چې) دا زما رب دی. نو کله چې ستوري غروب وکړ (نو) ویې ویلې ېږد. چې زه غړوب کوونکی (د رېوبيت د پاره) نه خوښوم (په کار دي چې تاسو يې هم خوښ نه کړی). ۱۷۷] نو کله یې چې سپوږمۍ د راختلو په حال کښې ولیده ویې ویلې: (فرض کړی چې) دا زما رب دی نو کله چې سپوږمۍ (هم) ولوېده، ويې ويلې چې: که الله ﷺ ماته (په دوامداره توګه) دابتونه کړي نو ضرور خامخا به زه د محمراه قوم څخه وشمېرل شم (لکه چې تاسو همداسې ياست). اېدر او کله يې چې د لمر سترګه د راختلو په حال کښې وليده (نو) ويې ويلې (فرض کړي چې) دازمارب دی دا (د ټولو څخه) لوی دی. نو کله چې دا (د لمر سترګه) ولوېده، ويې ويلې چې: ای زما نومه! یقینًا زه د هغه شیانو څخه بېزار یم چې تاسو یې (د الله د شوسره په عبادت کښې) شریکوي. [۷۹] بې شکه ما خپل مخ هغه اقدس ذات ته اړولي دي چې اسمانونه او ځمکې يې (بې د سابق منل څخه) پيدا کړي دي (د ده ﷺ په مخلوقاتو کښې ذکر شوي روښانه اجرام هم شامل دي).

په داسې حال کښې چې زه (د ټولو باطلو اديانو څخه) حق دين ته اووښتونکي يم او (هم) حال دا چېزه د مشركانو څخه هم نه يم.

#### د مطلب خلاصه

دا ایتونه د وړاندېنيو ایتونو دپاره تفصيل دی چې ابراهيم د الهي ښودانې په رڼا کښې په ځه ډول سره د الله ﷺ په وحدانيت باندې استدلال قائم کړ او خپل قوم ته يې په څه ډول باندې د مغوى ضلالت او محمراهي ورڅر كنده كړه. چې حاصل يې داسې راوځي:

ای پیغمبره! د خپلی زمانی مشرکانو ته د ابراهیم الله استدلال په تفصیل سره بیان کړه چې د الله الله وحدانيت باندې يې په کائناتو باندې په څه ډول سره استدلال قائم کړ او د شرک جرړې يې ريستلې، چې تفصيل يې دا دي:

۱ ـ ابراهیم علی د خپل مشرک پلار او مشرک قوم سره د توحید په جګړه بوخت وه چې په ده باندې په همدې جګړه کښې شپه ښه نياره شوه او يو ستوري يې د نظر لاندې ورغي، نو مشرکان بې مخاطب کړه چې فعلًا چې ټوله دنيا توره تياره ده او يوازې هماغه ستوري شغلي وهي او په نورو ټولو موجوداتو باندې غوره دی او روښانه ځلېږي، نو که بالفرض د الله گلا څخه په غیر کوم یو مخلوق د الوهیت استحقاق درلودی شي نو هغه په همدا ځلېدونکی ستوری وي او همدا به زما رب د ، <sup>لاځه</sup>چې دا پدستاسو رب هم وي.

مگر کله چې ذکر شوي ستوري واوېدونکو baryarketaptpon com نګه وویلې چې زه خو لوېدونکي ا

درد وخوری؟

د وخوري؟. دا دی زما نظر، نو تاسو ته په کار دي چې تاسو هم <u>زما غوندې د هغو شيانو عبادت وندې.</u> کوم چې يو وخت د عدم سره مخامخ کېږي.

ار بي چې سه د سترګو څخه پټ شوه، نو ابراهيم الله و وفرمايل چې ای زما نوس واړه ستوري يې ټون د ستې سره د و د د ستاسو رب هم دی چې رڼا يې د ستورو څخه زياته او ګټه يې ډېره رو بالغرص دا رما رب دی او داست رو . المرس تاسو مخلوق ته د الوهیت لقب ورکوی نو دغه سپودمی د همدغه لقب دپاره ښه مناسبه ده.

مگر مجردي چي سپوږمۍ ولوېدله او غروب يې وکړ نو ابراهيم علي په لوړ اواز سره غږ وکړ چي مار ماردې چې محلوقات په معبوديت سره نيسي کوم چې خپل څانونه د سقوط څخه نه شي بې كولى، نو يقينًا هغه سمه سيده لاره خطا كره او په كندو باندى سر شو.

العياذ بالله كه ماته خپل رب هدايت ونه كړي او يا همدغه هدايت ته مي ادامه ورنه كړي نوزو به هم د ګمراهانو د ډلي څخه وشمېرل شم.

٣\_بيا چې ابراهيم ند لمر سترګه په راختلو کښې وليده چې په ډېر ډول او سنګار سره د انن څخه راپورته شوه او دنيا يې داسې سپينه رڼا کړه چې د ستورو او سپوږمۍ رڼاګانې يې بالکل پوينا کړي او يوازې د همدې په رڼا باندې دنيا روښانه شوه او خلکو په کار او کسب باندې پيل وکړ او هيڅوک او هيڅ شي يې د فوائدو څخه محروم پاتې نه شو، نو ابراهيم ﷺ سمدستي مشركانو ته غږ وکړ چې که تاسو مخلوقات په معبوديت سره نيسئ نو راشئ چې دغه د ټولو څخه روښانه مخلوق په معبوديت سره ونيسو، چې د ټولو څخه منور او د ټولو څخه ګټور دي، دا به زما ربهم وي او دا به ستاسو رب هم وي، العياذ بالله.

خو مجردې چې د لمر سترګي غروب وکړ او په داسې حال کښې يې د دنيا څخه خپله منوره او روښانه څېره پټه کړه چې ټول مخلوق ورته محتاج وه او ټولو يې د بقا تمه درلوده مګر د دې سره سره مخ په زوال شوه او د مخلوقيت خواص پکښې ټولو ته ورڅرګند شوه، نو ابراهيم على خپل مشرک قوم مخاطب کړ چې: ای قومه! زه په دې باندې باور لرم چې تاسو خطا شوي ياست او خپل حقیقي معبود مو هېر کړی دی، نو زه خو د هغو ټولو معبودانو څخه خپل براثت (بېزاري) اعلانوم كوم چې تاسو يې د الله على سره په عبادت كښې شريكوئ او د معبوديت لقب وركوي.

ما خو خپل مخ د هغه اقدس ذات ﷺ عبادت ته په اختصاصي توګه اړولي دي چې ستوري او سپوږمۍ بلکې لمر لا څه چې ټول اسمانونه او ټولې ځمکې يې د نشت څخه موجود کړې دي او روزمره پکښې خپل تصرف جاري ساتي، چې ځينې راخېژوي او ځينو ته غروب ورکوي. يا په بل عبارت: چې څوک مړه کوي او چا ته ژوند ورېښي او هر څه د همده کا په لاس او قدرت کښې دي.

Downloded from: bawarketabtoon com

A THE REPORT OF THE PARTY OF TH

A Laboratory

الانعام (۱) ال ای دوستی دین څخه هم خپل براثت اعلانوم. دا وه زما نظر او دا ده زما عقیده، تاسو ته په کار دی چې زما غوندې تاسو هم د ټولو باطلو ادیانو څخه حق دین ته راتاو شی او د بوتانو کار دی کی دران و سی او د بونانو کینی غوره او روښانه مخلوق څه واک او اختیار نه باده در او احتيار نه او الماد و الماد الماد و الماد و الماد و الماد و الماد و المتيار نه الماد و المتيار نه الماد و ا زائلي دي.

#### توضيحات

١ خبني علماء كرام وايي چې: ابراهيم على ذكر شوي درېواړه دلايل د خپلې عقيدې د تثبيت رباړه ذکر کړي دي. مګر حقیقت دا دی چې دغه دلایل یې د خپل پلار او خپل قوم سره د مناظرې د

الف: الله على د ابراهيم على د خولى څخه حكايت كوي چې ﴿ إِنِّي أَرَنكَ وَقُومَكَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ [الانعام:۷۴] یعنی: ای پلاره! زه باور لرم چې ته او ستا قوم په ښکاره گمراهۍ کښې ياست. دا ايت

ب همدارنګه نوموړي د دلايلو د ذکر څخه وروسته خپل قوم مخاطب کړ چې: ﴿ إِنِّي بَرِيٍّ " بِمُا تُنْرِكُونَ ﴾ يقينًا زه د هغو بوتانو څخه بېزاري اعلانوم چې تاسو يې د الله گه سره په عبادت كنى شريكوئ.

ج الله الخوابراهيم الله ته د عقيدي سمون او حقيقت ته رسېدند آن په ماشومتوب كښي عنايت کړې وه، او دې ته اړتيا نه وه چې د دلايلو په زور باندې يې تثبيت کړي، لکه چې فرمايي: ﴿ وَلَقَدْ النِّبُنَا إِبْرَاهِيمَ رُشَّدُهُ، مِن قَبْلُ ﴾ [الأنبياء: ٥] يعني: أو يقينًا مونو ابراهيم على تدلا د وراندي خمنه (په ماشومتوب کښي) د عقیدې سمون ورکړی وه. لکه چې ځینو علماوو کرامو دغه ایت شریف مداسي تفسير کړی دی(۲).

٢ ـ كه څه هم مفسرينو كرامو ليكلي دي چې ابراهيم على ځكه د توحيد دلايل په ستورو او سېوږمۍ او بالآخره د لمر په سترګې کښې وښودل چې دوی برسېره په بوتانو باندې د ذکرو شوو شانوهم عبادت کاوه ۲۰، مګر مونږ ته يې د تخصيص وجې داسې ښکاري چې:

<sup>الف</sup> ترڅو مشرکان د توحید دلایل واوري او فکر پکښې وکړي که نه نو دوی خو د خپلر بوتانو د عدم الوهیت دلایلو ته ساکت نه شوه پاتی کیدلی او په دې باره کښې یې د تفکر حوصله نه درلوده، که بالغرض دلایل یی د بوتانو په نامه پیل کړي وی نو مشرکانو به ورته هیڅ غوږ نه وی ایښی.

ال) تغسيرابن كثيرج۲ ص١٥١

<sup>(1)</sup> تنسير البغوي ج٣ ص٢٤٧ (٢) تنسيرالكشاف ج٢ ص٠٠

۱ سمعوا (۲) ب ترڅو د بوتانو عدم الوهيت په طريق اولي (غوره طريقه) باندې اثبات شي. او دا ځکه کلام ب ترڅو د بوتانو عدم الوهيت په طريق اولي (غوره طريقه) باندې اثبات شي. او دا ځکه کلام ب ترخو د بونانو عدم ، وسيع پ حال دا چې نه د بندګانو په لاس جوړ شوي دي ارسر ذکر شوي دري شيان د الوهيت لياقت نه لري حال دا چې نه د بندګانو په لاس جوړ شوي دي ارسر د در سوي دري سيان د وي دري سيان د و بوتان خو بايد چې هيڅکله دغې رتبې ته ونه خبژولي شي انو په سان سيت او سيرن سي و در الوهيت د کنايې په توګه اثبات شي او کنايي خو د صريع ځن اللغه ده.

#### سوال جواب

٣\_ كه څوك وايي چې: ابراهيم عند خو د اولو العزم پيغمبرانو عبم سعم څخه وه او ټول زيار ار کوښښ يې دا وه چې مشرکان د شرک څخه خلاص کړي، نو پوښتنه دا ده چې ايا د نوموړي سر مناسبه وه چې غير الله ته اشاره وکړي او وايي چې هکدا رېږي دا زما رب دي؟

موت وايو چې: د همدې پوښتنې د جوابولو دپاره تفاسيرو (۱) زښت ډېر جوابونه ليکلي دي چې د ټولو دلته رانقلول اسانه خبره نه ده، لاندې څو مثالونه يې ولولئ:

الف: ځينې علماء وايي چې: ابراهيم على ذكره شوى جمله ﴿ هَنذَا رَبِّي ﴾ د ماشومتوب پدوخت کښې ويلي وه چې لا تکليف ورته متوجه نه وه. دوي د دغه جواب د ثبوت دپاره ډېره غريبه اړ عجيبه قيصه ليكلى ده كه څوك يې د تفصيلي لوستلو شوق لري نو هملته (١٠) دې مراجعه وكړي خو مونږيي دلته لاندې څو مهمو ټکو ته اشاره کوو:

اول: نمرود (د وخت پاچا) خوب ليدلي وه، چې د وخت پوهانو ورته د يوه هلک په زېږېدلو باندې تعبير کر چې د ده پاچاهي به د هغه په ذريعه دړې وړې شي<sup>(۱)</sup> او يا همدغه خبره د پخوانيو پيغمبرانو سهدي د ارشاداتو څخه په خلکو کښې پاتې وه چې نمرود ورباندې خبر شوه.

دوهم: په هر تقدير، نوموړي پاچا د ټولو هغو هلکانو د وژلو امر صادر کړ کوم به چې تازه زېږېده. درېم: د همدې کبله د ابراهيم على مور د خپل زوى د ولادت دپاره يوه غار ته پناه وېوړه او د تولد څخه وروسته يي ابراهيم على هملته پرېښود.

څلورم: ابراهيم على هلته په معجزانه توګه تقريبًا آن تر لسو يا زياتو کلونو پورې په همغه غار کښې ژوند کاوه ده چې په همدغې موده کښې يې نه لمر لېدلی وه او نه سپوږمۍ او بالآخره نه ستوري او نه اسمان.

پنځم: کله چې د ذکرې شوې مودې د تېرولو څخه وروسته د باندې راوويستلي شو نو د ماشومتوب په حال کښې يې ذکر شوي استدلالات مور او يا پلار ته وړاندې کړه.

after the sungality

<sup>(</sup>١) التفسير الكبير ج١٢ ص٢٩؛ تفسير البغوي ج٢ ص١١٠

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ج٢ ص٢٠٢

<sup>(</sup>۲) تفسير القرطبي ج۷ ص۲۴

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوي ج٢ ص١٠٨ ٥٠ المحر الوجيز ج ٢ ص٠ ٩

The state of the

MARKET YNDY

مونو دیار در این بالکل باطل دی مونو صرف د ردولو دیاره ذکر کړ ترڅو ورباندې څوک ونه نولې، او د بطلان دلايل يې دا دي:

لېږي. د اوروغژنه يې دا قيصه يهودانو اختراع کړې ده او چا چې رانقل کړې ده او دروغژنه يې نه راکهای نو هغه خطا شوی دی''.

دې د د د شوې قبصه د اسرائيلياتو څخه ده، بې قيد او شرطه پرې باور کول جواز نه لري<sup>(۲)</sup>. درېم دا قيصه د قرآن د سياق او سباق (وړاندې او بېرته) سره سمون نه خوري دا.

درم خينو مفسرينو کرامون کاليکلي دي چې ابراهيم هد ذکر شوي د توحيد درې دلايل د نبوت ئى مخكښى مشركانو ته وړاندې كړي وه مكر مونو ته دا بهتره ښكاري چې ذكر شوي دلايل به يې پېښون باندې د مشرف کېدلو څخه وروسته وړاندې کړي وي (۵)، د همدې کېله الله کې په دغه بحث ؟ كنى دانلسو پيغمبرانو نومونه اخيستي دي او بيا يي فرمايلي دي چي: ﴿ فَيِهُدَنهُمُ ٱقْتَدِهُ ﴾ [الأنعام: ١٠] يعني نو د همدوي په کړنلاره پسې اقتداء وکړه او په همدې باندې خپل ځان متسلي کړه.

بنځم پيغمبران علماله د کناه څخه او هم د کفري خبرې څخه آن د ماشومتوب په حالت کښې هم معصوم دي.

ب ځينې نور علماء کرام وايي چې دلته ورسره د على زَعْمِكُم كلمه مقدره ده. يعني: ستاسو په کومان باندې دا زما رب دی. د دې نظير دا دی چې د قيامت په ورځ به الله على مشركانو ته ووايي جي: ﴿ أَيْنَ شُرِّكَا مِي ٱلَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾ [القصص: ٢٦] يعني: اي مشركانوا ستاسو په محومان زما هغه شريكان چرته دي چې تاسو يې اټكل كاوه.

ج ځينې وايي چې دلته د استفهام همزه مقدره ده او استفهام د استهزاء او يا توبيخ دپاره دي. نود معنی حاصل یې داسې کېږي چې: ای مشرکانو ایا دا زما رب دی؟

د دى نظير دا دى چى: الله رضي في في الله على في النابياء: ٣٤] يعني: اى بيغمبره! نو كه ندم شي (چې کافران ورته خوشالېږي) نو ايا دوي همېشه پاتې کېدونکي دي؟.

دغه دواړه جوابوند که څه هم درست دي او په قرآن کريم کښې نظائر هم لري مګر د مقام په اعتبارسره زړه ته نه ورځي، نو ښه دا ده چې په جواب کښې ووايو:

د: ذكره شوې حمله ابراهيم نشخ د فرض په اعتبار سره ويلې وه ترڅو يې په ابطال باندې مشرکانو ته قناعت ورکړي، لکه چې همدا ډول استدلال په ټولو محاورو کښې رواج دی. نو د معنی

۱۱) تنسيرالسنادج۷ ص۵۵۷ اً انغسیرابن کثیر ج۲ ص۱۸۱ (1) البعر المعيط ج ٢ ص ٥٤٥ الم) احكام القرآن للجصاص ج٢ ص٢ (۵) نفسيرالخازن ج۲ ص۴۲۴

وادا سمعوا (٧) حاصل يې داسې کېږي چې: ای مشرکانوا فرض مې کړه چې دا زما رب دی، حال دا چې د ابطال دلايل يې پوره واضحه دي او د ثبوت دلايل يې بالکل نشته، نو که تاسو يې اثباتولی شی نوداې او دا میدان، اثبات یی کړی

يوه پوښتنه او د هغې جواب

۴\_ که څوک وايي چې: په تجربه ثابته ده چې کله د شپې د څه برخې د تېرېدلو څخه ورون سپودسۍ سري د چې د ایتونو صورت حال داسې دی چې سپودمۍ د ستوري (زهره یا مشتري) د غروب ځن ه روسته طلوع وکړه او په عين شپه کښې د لمر د راختلو څخه وړاندې ولوېده؟

مونر وایو: که ذکرو شوو در بواړو دلایلو په یوه شپه کښې تحقق موندلی وی لکه چې اکثر مفسرین کرام وایی٬۱۱، نو غرب ته د سپوږمۍ میلان مجازاً غروب گڼل شوی دی که څه هم حلیقتا يې غروب نه وي کړي. دغه صورت حال د مياشتې د پنځلسمې (۱۵) څخه آن تر پنځه ويشتم (۱۵) پورې په واضحه توګه تحقق موندلي شي<sup>۲۱</sup>.

او که درې واړه دلايل په يوه شپه کښې نه وي متحقق شوي، لکه چې محققين علما، کرام پرې قول كوي<sup>۲۱)</sup> نو بيا خو نه سوال ته حاجت شته او نه جواب ته. مونږ ته همدغه نظر ښه برېښي ځكه چې د ف توري په تعقیب باندې دلالت کوي، نه په اتصال باندې، لکه چې عرب وایي: فلان نکخ فَوَلَدَ فلاني نكاح وكره نو اولاد يي وزېږاوه، يعني نهه مياشتي وروسته مثلاً.

د عربيت يو قانون

٥\_د ﴿ ٱلشَّمْسَ ﴾ كلمه سماعي مؤنثه ده چې تذكير او تانيث پكښې دواړه جائز دي، نو ځكه به ايت شريف كښې ورته د ﴿ بَازِغَةً ﴾، ﴿ أَفَلَتْ ﴾ مؤنث ضمائر راجع كړى شوي دي او په ﴿ هَاذَا أُحْبَرُ ﴾ كښى ورته د مذكر اشاره شوى ده (۴).

د لمر سترګه لویه ده

ع د لمر سترګه د رڼا په حيث د ستورو او سپوږمۍ څخه لويه ده، بلکې په رڼا کښې د ټولو نوراني اجرامو اصله ده او نوريې فروعات دي. اما د جسم او حجم په اعتبار سره هم ډېره لويه ده، که بالفرض د لمر د سترګی څخه شپږ زره شپږ سوه او څه د پاسه څلور څلوېښت (۶۶۴۴) ټونې جوړې کړی شي نو يوه ټوټه به يې د سپوږمۍ سره برابره شي (۵). - the williams of a

Complete - Tag YAL

mh, 5 - 27 = 10

The free to the 120

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج۴ ص٥٤٧

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز ج۶ ص٩٢

۲۰۱ روح السعاني ج۷ ص۲۰۱

<sup>(</sup>۴) زاد السيرج۲ ص۵۲

<sup>(</sup>۵) روح المعاني ج۷ ص۲۰۲

[۸۰] او د ده (ابراهیم الله) سره د ده قوم جګړه وکړه (او د بوتانو د اذیت څخه یې وډار کړ، نو) ده (ابراهیم الله ورته) وویلې چې: ایا تاسو ما سره د الله څخ (د وحدانیت) په باره کښې جګړې کوئ، حال دا چې ماته یې هدایت کړی دی (مطلب ته یې رسولی یم)؟

او زه د هغو شیانو څخه نه ډارېږم چې تاسو یې د الله الله سره (په عبادت کښې) شریکوئ، مګر که زما د رب الله او کوم یوه شي ته اراده وشي (نو هغه به راته رسېږي او بس)، زما رب د علم د د میه هر شي ته رسېدلی دی (او هر څه ورته معلوم دي)، ایا نو تاسو تذکر قدرې هم نه کوئ (او پند نه اخلئ)؟

[۸۱] او زه به د هغو شيانو څخه څنګه و دار شم چې تاسو شريکان جوړ کړي دي، حال دا چې تاسو (د دې کار د خطر څخه) نه ډارېږي چې د الله څخ سره مو هغه شيان شريکان ګرخولي دي چې الله څخ يې (د ثبوت په باره کښې) په تاسو باندې هيڅ دليل نه دې نازل کړې (او نه په واقع کښې د ببوت کوم دليل لرئ).

نو (جواب راکړئ چې) د دواړو ډلو کومه يوه (مونږ که تاسو) په امن سره ډېره حقداره ده راو د خطر څخه بې ده)؟ که تاسو پوهېږئ (نو د امن مستحق به وپېژنئ).

(۸۲] (په دې باره کښې د الله څخ فيصله دا ده چې) هغه کسان چې ايمان يې راوړی وي او خپل ايمان يې راوړی وي او خپل ايمان يې د ظلم (شرک) سره نه وي ګډ کړی، دغه کسان چې دي همدغو لره امن (د خطر څخه بچ کېدل) ثابت دی او همدوی (سمه سيده) لاره موندونکي دي.

#### د مطلب خلاصه

په دغو ایتونو کښې د ابراهیم الله د دلایلو په مقابل کښې د مشرکانو غېرګون واضحه شوی دی چې دوی په خپله شرکي عقیده باندې څومره کلک پاتې شوه او په څومره کمزوري دلیل پورې یې ځانونه ونښلول، چې حاصل یې داسې راوځي:

اد ابراهیم الله د غاښ ماتوونکودرې دلایلو څخه وروسته د ده مشرک قوم زور ولګاوه چې په هغه باندې په دلایلو کښې برلاسمیلی مې د د پر زبات کوښښ سره سره د هغوی ډېر غټ حجت Downloded from: bawarketabtean.cdp

وادا سمعوا (۲) او برهان دا وه چې: ای ابراهیمه! د بوتانو بدي مه وایه او په عبادت باندې یې زمونو غوندې لالامال ۱۰ سمال دا وه چې: ای ابراهیمه! د بوتانو بدي مه وایه او په عبادت باندې یې زمونو غوندې لالامال كوم بل مرض باندي اخته كړي.

م بل مرض باندې احمد نړي. ۲\_ ابراهيم علي د مشركانو د همدغه كمزوري برهان په مقابل كښې هغوى مخاطب كړه چې ۱- ابراهیم سد د سر د الله الله الله وحدانیت په باره کښې جګړې کوی او زما په قناعن ډېره عجیبه ده چې د سو را سر بې ساعت بې د ده څخ په وحدانیت باندې نول بې د ده څخ په وحدانیت باندې نول بښونمو درينو بسدې د حدد. مخلوقات دلالت کوي او ټول پرې شهادت ورکوي مګر تاسو پرې ځانونه کاڼد اچولي دي. ماندنو الله د هدايت كړى دى او مطلب ته يې رسولى يم په توحيد باندې مې سر خلاص دى او د زړه وغو پرې قناعت لرم ستاسو كمزورى دليل راباندې هيخ اثر نه شي اچولى.

علاوه په دې، زه خو ستاسو د بوتانو څخه په هيڅ صورت باندې نه د ارېږم چې څه ضرر به رانه ورسوي، ځکه چې دوی نه چا ته ضرر رسولی شي او نه چا ته د ګټې د رسولو توان لري. هوا دا بېله خبره ده چې زما حقيقي رب مخ ماته د كوم شي اراده وكړي چې هيڅوك يې مخنيوى نه شي كولي يا په بل عبارت: كه بالفرض ماته څه اذيت ورسېږي او په څه مرض باندې اخته شم او يا راباندي کوم دېوال سقوط وکړي او پرې زخمي شم او بالآخره يا راباندې د اسمان څخه کوم يو ستوري راولويږي او يا داسې بل كوم آفت راباندې نازل شي نو هغه به هم زما د خپل رب ، د پلوه وي او صرف د همده گه په اراده باندې به يې تحقق موندلي وي، د بوتانو به پکښې هيڅ مداخله نه وي، يوازې د ده څخه هر څه په اختيار کښې دي. او هر شي ته يې علم رسېدلي دي چې څوک د اديت اړ مشقت مستحق دى او څوک د خوشالۍ او پراخۍ استحقاق لري.

٣\_ اي مشركانو! د الله ﷺ په كامل قدرت او كامل علم باندې پوهېدل بالكل واضحه دي چندان دقيق فكر ته ارتبا نه لري محض يو تذكر (لر توجه) ورته كفايت كوي. ايا تاسو لر توجه هم نه كوئ چې پند واخلي او په خپله کړنلاره باندې پښېمانه شي؟

۴\_ ابراهیم ﷺ مشرکان مخاطب کړه چې: ای مشرکانو! زه او تاسو اوس په عجیبه حالت کښي قرار لرو چې تفصيل يې دا دى:

الف: زه تاسو د الله ﷺ (واحد لا شريک) څخه ډاروم چې هر څه يې په واک او اختيار کښې دي او په حقانیت باندې یې ټول مخلوقات لارښودانه کوي چې ځینې دلایل یې تاسو په ستورو او بالآخره په سپوږمۍ او لمر کښې واورېدل او وليدل.

ب او تاسو ما د بوتانو څخه ډاروي چې نه څه واک او اختيار لري او نه يې په ثبوت باندې څه دلیل شته که بالفرض بوتانو څه واقعیت درلودی نو ضرور به الله څخه د هغو په ثبوت باندې څه دليل نازل كړى وى، الله على خو حقائق بى دليله نه پرېږدي.

اوس پوښتنه دا ده چې ايا زه او زما ملګري په امن کښې ياستو او د خطر څخه بې ياستو، او که تاستو د امن مستحق یاست او په خطمی کونونه و مستحق یاست او په 1 2 m - 111 - 5 1

توضيحات

۱ د ﴿ وَحَاجَهُ ، ﴾ ، ﴿ أَتَحَبَّجُونِي ﴾ دواړه کلمې د "مُحَاجُة" لکه "مُضَارَبَة" \_ څخه اخستل شوې دي، انځاخه دې ته وايي چې د جګړه کوونکو هر يو طرف کوښښ کوي چې مقابل طرف مات کړي او د مغه استدلال د منلو څخه ساقط کړي (۱).

په دې مقام کښې مشرکانو غوښتل چې د ابراهيم الله دلايل د قبول څخه وغورزوي چې د الله الله د وحدانيت ثابت نه کړی شي او ابراهيم الله غوښتل چې د مشرکانو د شرکي عقيدې استدلال باطل کړي، چې په نتيجه کښې ابراهيم الله بريالي شو، لکه چې د ايتونو لړۍ ورباندې په پوره لارښوونه کوي.

#### يادونه

۲ که څه هم ځينو علماوو کرامو ليکلي دي چې دا جواب: ﴿ اَلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ الآية الله ﷺ د خولې څخه حکايت کړی دی ۲ ، يعنې: کله چې مشرکان د مطرح شوي سوال په د داندې هک پک پاتې شوه نو ابراهيم ﷺ د دوی سکوت مات کړ او جواب يې واضحه کړ د مگر مونږ ته دا بهتره ښکاري چې ذکر شوی ايت شريف به الله ﷺ د فيصلې په توګه نازل کړې د ي ترڅو د ټولو زمانو مشرکان په غوږ ووهي چې د خطر څخه د بې کېدلو دپاره دوه شيان په کار دې يو د الله ﷺ په موجوديت باندې عقيده ، چې د هري نه وي، او بل يې په وحدانيت باندې عقيده چې مشرک نه وي .

يوه پوښتنه او د هغي جواب

۳ که څوک وایي چې: ظلم خو دې ته وایي چې یو شي د خپل ځای څخه په غیر په بل ځای کښې کېښودل شي او یا یې اقلا خپل اصل ځای ته په زیادت او نقصان او بالآخره د مکان یا زمان په اعتبار سره تغیر ورکړی شي. یا په بل عبارت: ظلم خو د حق څخه تجاوز ته وایي، چې ټول ګناهونه د ظلم په مفهوم کښې شامل ګڼلي کېږي<sup>۳۱</sup>،

ا)، مغردات الراغب ص۱۰۶

دا) المعرد الوجيزج ع ص ٩٥

<sup>(</sup>٢) مغردات الراغب ص٢٢٤

ا سمعوا (۷) نو پوښتنه دا ده چې: ايا د ذکر شوي ايت شريف دپاره د پيغمبرانو څخه په غير (چې د ګنامال شد ؟ څخه معصوم دي بل څوک مصداق جوړېدلي شي؟

مونږ وايو چې: په دې مقام کښې د صحابه کرامو د او تابعينو په اتفاق سره د ظلم څخه مرک مونږ وايو چې. په دې سم بې ې مصداقات دي. د ښه وضاحت دپاره لاندې شرحه ولاره د د ن نو ټول مومنان د ايت شريف مصداقات دي. د ښه وضاحت دپاره لاندې شرحه ولولئ د دی ۱۰ نو بول صوصال ایک سر د عبد الله بن مسعود شد څخه روایت دی چې کله ذکر شوی ایت شریف نازل شو نو د نبي کرم د عبد الله بن مسعود عبد حسرر و بن مريم و الله عبد «وَأَيُّنَا لَمْ يَظْلِمْ» أو زمون كوم يو ظلم (كناه) نه دو كي صحابه كرام الله دو كرم يو ظلم (كناه) نه دو كي صحابه كرام القماد ٢٧٢١٣٠ في القماد ٢٧٢١٣٠ في المام المركم المرام المركم ال 

په تفسير يا مصداق باندي د شان نزول اطلاق

۴\_ په ذکر شوي حايث کښې د ﴿ إِرِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمُ عَظِيمٌ ﴾ د ايت سره د «فَنْزَلَتُ» كلم روايت شوي ده، ته به وايي چې د صحابه وو كرامو ، تشويش پورته كول يې شان نزول وه مګر په بل حدیث کښې نبي کریم ﷺ ذکر شوی ایت شریف د تفسیر په شکل قرائت کړی دی نو معلومه شوه چې په تفسير يا مصداق باندې د شان نزول اطلاق کېږي، ذکر شوی اطلاق په ياد

ولرئ چې په ډېرو ځايونو کښې په کار درځي او مشکلات پرې حل کېږي.

حديث دا دى چې نبي كريم ﷺ وفرمايل: «إِنَّهُ لَيْسَ بِدَاكَ أَلَا تَسْمَعُ إِلَى قَوْلِ لُقُمَانَ لِابْنِهِ: ﴿ إِنْ ٱلنِّرْكَ لَظُلْمْ عَظِيمٌ ﴾ "٢٥ يعني: اي صحابه وو! تاسو تشويش مه كوئ، ايا تاسو كوم يوه د لقمان خبره د خپل زوی دپاره نه ده اورېدلی؟ هغه دا چې يقينًا شرک لوی ظلم دی. نو دلته ګناه مراده نه ده بلکي دلته شرک مراد دي او تاسو خو د شرک څخه پاک ياست.

#### سوال جواب

که څوک وايي د أهل السنه والجماعة عقيده دا ده چې ايمان د خوف (ډار) او د رجا، (اميد) ترمنځ دى، او د ايت شريف څخه معلومېږي چې سوچه مومنان په امن کښې دي څه خطر ورته نشته يا په بل عبارت: سوچه ايمان ټوله رجاء ده او د خوف څنډه نه لري؟

مونږ وايو چې: د دې جملې ايمان د خوف او رجاء ترمنځ دي معني دا ده چې که د الله الله الله الله الله الله د مومن لاس نيوى ونه كړي نو ايمان يې باقي نه شي پاتې كېدلى: يا په بل عبارت: لكه څنگه چې په ايمان باندې مشرف کېدل د الله چې په توفيق سره صورت نيسي همدارنګه ايماندار پاتې کېدل هم د الله الله الله د توفيق څخه په غير تحقق نه شي موندلي الله

Charle Line 8

the land of the di

Production the same of the

١١) تغيير القاسمي ج۶ ص٠٥

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ج٢ ص ۶۶۶

<sup>(</sup>٢) صعيع البخاري ج٢ ص٧٠٤

<sup>(</sup>۴) شرح العقائد ص ۱۲۱؛ النبراس ص۳۴۳

امهوارا ا اما کله چې ایمان د زوال د خطر څخه بچ شي او آن د وروستنۍ سلګۍ پورې پکښې څه خلل اما سه ۱۹۰۰ میلی نو ایمان ټول امن دی، او په ذکر شوي ایت شریف کښې همدغه حالت ته اشاره شوې رانع نه سبې د محس " لله ١٩٠٠ . وَلا غَرْنُواْ وَٱبْخِرُواْ بِٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٠] يعني: يقينًا هغه كسان چي دوي وايي زلا مرد رسالله څخه دی (او بس) بیا (په همدې عقیده) برابر (ثابت) پاتې شي، نو (د مرګ په وخت مېزمونو رب الله څخه دی (د مرګ په وخت چې رموم د رحمت ملائک ورښکته شي چې مه ډارېږئ او مه غمژن کېږئ او په هغه جنت کښې او په هغه جنت به. باندې زېری قبول کړی چې ستاسو سره یې وعده کړې شوې وه، اللهم اجعل آخو کلامینا لا إله إلا اللهٔ

﴿ رَبِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَكُمَا إِبْرَاهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِ ۚ نَرْفَعُ دِرَجَنتٍ مَّن نَّشَآءُ ۗ إِنَّ رَبَّلكَ عَكِيرٌ عَلِيمٌ ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ وَ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ ۚ كُلاًّ هَدَيْنَا ۚ وَنُوحًا هَدَيَّنَا مِن قَبْلُ وَبِن ذُرِّيَّتِهِۦ دَاوُردَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَارُونَ ۚ وَكَذَالِكَ خَجْزى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ وَزَكَرِيًّا وَيَحْيَىٰ وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاسَ كُلٌّ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ وَإِسْمَعِيلَ وَالْبَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطًا ۚ وَكُلا ۚ فَضَّلْنَا عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَمِنْ ءَابَآبِهِمْ وَذُرِّيَّتِهِمْ وَإِخْوَانِهِمْ وَٱجْتَبَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ ذَالِكَ هُدَى ٱللَّهِ يَهْدِي بِهِ، مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ - أَ وَلَوْ أَشْرَكُوا لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ، أَوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ النِّناهُمُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْخُكُرُ وَٱلنُّبُوَّةُ فَإِن يَكْفُرْبِهَا هَنَوُلآءِ فَقَدْ وَكُلِّنَا بِهَا قَوْمًا لَّيْسُوا بِهَا بِكَنْهِرِينَ ﴾ أَوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَيِهُدَنْهُمُ ٱقْتَدِهُ قُلُ لَآ أَسْئِلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْعَالَمِينَ ﴿ ﴾

[۸۲] او دغه زمونږ حجت دي چې ابراهيم علي ته مو په خپل قوم باندې ورکړي وه، مونږ د هغه چا درجي پورته کوو چي زمونږ ورته اراده وشي؛ يقينا ستا رب ﷺ (اي پيغمبره!) د حکمت څښتن اان د علم خاوند دی.

[۸۴] او ده (ابراهیم قفی) ته مو اسحاق قلی (زوی) او یعقوب قفی (لمسی هم) وربښلی وه، هر یوه ته مونږ لارښوونه کړې وه، او د دوی څخه وړاندې مو نوح ﷺ (د ابراهیم ﷺ نیکه) ته هم لارښووند کړې وه، او هم مو د ده (اېوا میم مونه ده اولادي څخه داود نځی ته او سلیمان نځی ته او وإذا سمعوا (٧) ايوب نقي ته او يوسف نقي ته او موسى نقي ته او هارون نقي ته (هدايت كړى وه)، او همدارنگرمرز نيكو كارانو ته (نېكه) جزا وركوو.

و کارانو ته (نبخه) جزا ور دوو. [۸۵] او (هم مو) زکریا ظی ته او یحیی ای ته او عیسی در او الیاس در او الیاس در (هدایت کری

وه)، (دوي) هر يو د صالحانو د ډلي څخه وه.

او (دوی) هر يو مو (د خپلو خپلو زمانو) په عالمونو باندې بهتر گرڅولی وه.

وي) هر يوسو رو مپو پرون و څخه او د دوی اولادونو څخه او (بالآخره) د دوی وروڼو څخه او (بالآخره) د دوی وروڼو څخه (زښتو ډېرو ته لارښوونه کړې وه). او دوی (ټول) مو غوره جوړ کړي وه او د برابرې لارې هدايت م

[۸۸] دغه د الله ﷺ هدايت دي چا ته يې چې د خپلو بندګانو څخه اراده وشي نو هغه ته پري هدایت کوی. او که (بالفرض) دوی (ذکرو شوو پیغمبرانو) شرک اختیار کړی وی نو د دوی څخه به ضرور هغه نېک عملونه ضائع شوي وي چې دوي کړي وه.

[۸۹] دغه رذكر شوٰي كسان، هغه كسان دي چې مونږ ورته كتاب (تورات، انجيل، زبور، صحائف) ورکړي وه. او د حکمت څخه ډکې (فيصله کوونکې خبرې) هم او پيغمبرۍ هم.

نو که دوی (ستا د زمانی خلک) په دې (ستا په شریعت یا نبوت) سره کافر شي نو (هیڅ بي صبره کېږه مه ځکه) يقينًا چې مونږ ورته (ستا شريعت ته) داسې قوم ټاکلي (پيدا کړي دي او پيدا کوو يى چى هغوى به برى كافر نه وي راو كلكه عقيده به برى لري او په اخلاص سره به ورته خدمت كوى. [٩٠] دغه رپيغمبران سبم سعم) هغه كسان دي چې الله څخ (ورته) هدايت كړى وه، نو د دوى د

هدایت پسی اقتدا، وکړه (او د هغوی غوندې با عزمه اوسه).

(ای پیغمبره! په آخره کښې دوی ته) ووایه چې: زه خو ستاسو څخه په دې (دین یا قرآن) باندې څه بدله نه غواړم، نه دی دا (دين يا قرآن) مګر د ټولو عالمونو دپاره پند (او خير غوښتنه) ده.

#### د مطلب خلاصه او توضيحات

١\_ ځينو مفسرينو كرامو ليكلي دي چې د ﴿ وَبِتلكَ ﴾ كلمه همدغه نژدې حجت ته اشاره ده چې ﴿ فَأَيُّ ٱلْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِٱلْأَمْنِ ﴾ (١)، منكر مونز ته داسي برېښي چې دغه كلمه به د ذكرو شوو ټولو دلايلو مجموعي تداشاره وي كوم چې د ﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ ﴾ څخه پيل شوي دي.

نو د معنی حاصل یې داسې کېږي چې: ذکر شوي ټول دلایل په حقیقت کښي زمونو دلایل دي چې مونږ ابراهيم على ته د مشركانو د ملامته كولو دپاره وركړي وه، كه بالفرض نوموړي ته مونږ تلقين نه وي کړي او په مخلوقاتو کښې مو بصيرت نه وي ورکړي نو نه به يې په توحيد باندې دلايل ښر کړي وي او نه به يې مشرکان پره کړي وي.

Me of the Party of the party

A way by the will and the

امعواری د همدغو دلایلو برکت وه چې مونږ ابراهیم الله په دنیا او آخرت کښې لوړو درجو ته ورساوه، دا دېن په لوړولو کښې زيار باسي هغه ته مونږ لوړې رتبې ورکوو.

مېر ای پیغمبره! ستا رب د هم د حکمت څښتن دي او هم پوه دي چې د اشخاصو استعدادونه ورنه معلوم دي او د توفيق ورکړه يې بې حکمته نه ده.

نېكه اولاده هم نعمت دي

٢ الله على د ابراهيم الله د لوړو درجو په تفصيل کښې د نېک زوزات ذکر هم وکړ لکه اسحاق عد (دوی) او یعقوب الله (لمسی). ترڅو مونې ته څرګنده شي چې د نېک زوزات ورکړه ډېر لوی نعمت دې او هم راته ښکاره شي چې د نېکو پلرونو برکات تر ډېرو زمانو پورې په اولاده کښې پاتې کېږي. نو لکه څنګه چې الله څخ نوح الله ته (چې د مشرکانو په مقابله کښې يې زښت زيات اذيتونه رياس ديدون ابراهيم الله وبانبه همدارنگه يي ابراهيم الله ته د ده څخه وروسته د آخر الزمان پيغمبر ت به شمول ټول پيغمبران وريښلي دي.

### په 'مِنْ ذُرِّيَّتِهِ' کښې ضمير چا ته راجع دي؟

٣\_ ځينې مفسرين کرام وايي چې په ﴿ وَمِن ذُرِّيَّتِهِ ﴾ کښې ضمير ﴿ وَنُوحًا ﴾ ته راجع دي، چې نزدې ذکر دي، او مرجع چې څومره نژدې وي هغومره بهتره وي٠١٠.

مګر مونږ ته دا بهتره ښکاري چې ذکر شوي ضمير ابراهيم علاقته راجع شي چې د همده علا په نضائلو او درجاتو کښې بحث روان دي، حتي چې د نوح ﷺ ذکر هم په دې مقام کښې د همدغه بعث يوه برخه ده؛ نو په کار دي چې بې ضرورته د بحث څخه د وتلو التزام ونه کړي شي.

نو د معنی حاصل به یې داسې شي چې:

د ابراهيم فقير د اولادي څخه مو داود الليم، سليمان الله، ايوب الله، يوسف الله، موسى الله او هارون ظر ته هم هدایت کړی وه، او همدارنګه مون په هره زمانه کښې نېکوکارانو ته نېکه جزا په دنيا او آخرت دواړو کښې ورکوو.

او زكريا الله او عيسى الله مو هم مطلب ته رسولي وه او عيسى الله او الياس الله مو هم په هدايت <sub>(</sub>نېوت) باندې سرلوړي کړي وه، دوی هر يو د صالحينو د ډلې څخه وه او د ابراهيم ﷺ دباره افتخار وه.

همدارنگه مو اسماعيل على، اليسع الله، يونس على او لوط على هم په نبوت باندي مشرف كړي ده او د ابراهيم على زوزات مو پرې ښانسته کړي وه. او د دوی هر يو مو په خپلو خپلو زمانو کښې به ټولو عالمونو باندې بهتر ګرځولی وه. of any to make it of the property of the T

10 m Hally 30 mg - 17

#### سوال جواب

۴\_که څوک وايي چې: يونس الغين او لوط الغين خو د ابراهيم الغين په اولاده کښې شامل سرې ا په ذکرې شوې شرحې سره دوی دواړه هم د ده په اولاده کښې شمېرل کېږي؟

کښې د مجار په نوله سمېره کړې د ده تره دی، او په تره باندې د پلار اطلاق کېږي کله چې صارفه زيد ښودنې سوی، خان دا چې د عد ده، هغه دا چې شرعاً ثابته ده چې لوط النه د ابراهيم د ابراهي

مي ورارد و. اما د يونس على په باره كښې ځينې علماء كرام وايي چې نوموړي د ابراهيم على په اولاده كښ شامل دی(۱۲)، که داسی وي نو نه سوال ته حاجت شته او نه جواب ته، او که نه نو تغلیبًا بدد «به اولاده کښې شمېرل شوي وي او تغليب خو د عربيت ښه منلي شوي قانون دي.

که څوک غواړي چې د ذکرو شوو پيغمبرانو سم سلام د ترتيب او ځينو شمائلو په باړه کښي معلومات حاصل کړي نو اوږدو تفاسيرو ته دې مراجعه وکړي<sup>۳۰</sup>.

#### عجيبه قيصه والمستحد والمستحد

۵\_ يوه ورځي حجاج بن يوسف د وخت يوه عالم (يحيي بن يعمر) ته څوک واستاوه ترڅو ورڅه وپوښتي چې: ايا ته رښتيا حسن چه او حسين چه د نبي کريم ﷺ د اولادې څخه ګڼې حال دا چې ما خو قرآن کريم د اول څخه تر آخره پورې ولوست او ذکره شوې خبره مي پکښې مونده نه کړه؟ ذكر شوي عالم همدغو ايتونو ته اشاره وكړه، كوم چې اوس د بحث لاندې دي، او جواب بې ورواستاوه چې: ايا عيسي الله د ابراهيم الله د اولادې څخه نه دې شمېرل شوي حال دا چې انساب یې هغه ته یوازې د مور (بي بي مریمې) په سلسله شوی دی، نو همدارنګه د حسنینو شاما انتساب هم نبي كريم على ته د مور (بي بي فاطمي رمزافيم) په سلسله صحت لري.

نو حجاج ذكر شوى استدلال تسليم كر او ويي ويلي چي: "صَدَقَت " رستيا دي وويلي

درې ضمائر

ع\_د ﴿ وَمِنْ ءَابَآبِهِمْ وَذُرِيَّتِهِمْ وَإِخْوَا بِهِمْ ﴾ دربواړو کلمو ضميرونه د ذکرو شوو پيغمبرانو ١٩١٠

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي ج٢ ص١١٣

<sup>(</sup>٢) روح المعاني ج٧ ص٢١٢

الكولو عالسينو باندي يهتد محرخوام (٣) تفسير القاسمي ج٤ ص١٦٥؛ روح المعاني ج٧ ص٢١٥؛ تفسير المنار ج٧ ص٥٨٧

مجموعي ته راجع دي چې د ابراهيم الله په شمول اتلس تنو ته رسېږي؛ ذکر شوي ضمائر دا غوښتنه نه کوي چې ه پغمبر دې پلار او زوزات او بالآخره ورور ولري، ترڅو د عيسي الله په هکله اعنراض وارد شي (۱) نو د مطلب خلاصه يې داسې راوځي چې:

اغتراض د د د کرو شوو پیغمبرانو د پلرونو، اولادې او بالآخره د وروڼو د جملې څخه هم مونږ ډېر کسان د ذکرو شوو پیغمبرانو د پلرونو، اولادې او بالآخره د وروڼو د جملې څخه هم مونږ ډېر کسان بهنر ګرخولي وه چې ځینې مو په نبوت سره او ځینې مو په ولایت سره د خپلوخپلو زمانو په خلکو ، باندې غوره جوړ کړي وه او برابرې لارې ته مو ورته هدایت کړی وه.

ای پیغمبره! د الله هدایت دغه هدایت دی چی چا ته یی د خپلو بندگانو د جملی څخه اراده وشی نو هغه پرې سرلوړی کوي او تر ډېرو زمانو پورې یی برکات په دنیا کښې هم څرګندوي. ۷ ای پیغمبره! ذکر شوي پیغمبران او د دوی نور اقارب ځکه د الله ه په نزد غوره بنده ګان وه چی دوی د ابراهیمي ملت (دین) ساتونکي وه او هر یوه د خپل توان په اندازه ورته خدمت کاوه، که بالفرض هغوی د ابراهیمي تګلارې څخه اوښتي وی او د بوت پرستانو غوندې شرک یی اختیار کی وی نو ډېر ژر به د ورکړی شوو رتبو څخه غورزولي شوي وی او هم به یې پخواني نېک عملونه ټول ضائع شوي وی؛ لنډه دا چې الله چ په خپلو حقوقو کښې هر څه بښي، چې اراده یې وشي، مګر شرک او کفر نه بښي که څه هم (بالفرض) د یوه پیغمبر څخه صادر شی.

#### سوال جواب

۸ که څوک وایي چې . ذکرو شوو ټولو پیغمبرانو هر یوه ته کتاب نه وه ورکړي شوي حال دا چې د ﴿ ءَاتَیْنَهُمُ ٱلْکِتَنَبَ ﴾ جملې مفهوم دا دی چې ټولو ته کتابونه ورکړي شوي وه؟

مونږ وايو چې: د کتاب ورکړه په دوه ډوله ده: يوه دا چې د اسمانه ورباندې نازل شوی وي، او بل دا چې د وړاندېني پيغمبر څخه ورته په وراثت سره پاتې وي؛ نو په دې تعميم سره هر يوه پيغمبر ته کتاب ورکړی شوی دی.

ته کتاب ورکړی شوی دی.
نو د معنی حاصل یې داسې کېږي چې ذکرو شوو ټولو پیغمبرانو (چې د چا نوم اخستل شوی
دی او چا ته اشاره شوې ده) هر یوه ته مونږ هم کتاب ورکړی وه او هم د فیصلو کولو قوت (د حکمت
څخه ډکې خبرې) او هم نبوت؛ نو چا چې ورباندې عقیده وکړه نو هغه خپل څان ته ویاړ حاصل کړ
او چا چې ونه منل نو فقط خپل ځان یې د هلاکت په کنده کښې ورواچاوه.

ای پیغمبره! تاته مو هم په کتاب (قرآن کریم) باندې علاوه حکمت او نبوت درکړی دی، نو که څوک درباندې باور وکړي او د پیغمبر په صفت دې وپېژني نو خپل ځان به د هلاکت څخه بې کړي او که کفر اختیار کړي نو ستا دین ته څه ضرر نه شي رسولی، د ایمان افتخار به یې د لاسه وباسو او که کفر اختیار کړي نو ستا دین ته څه ضرر نه شي رسولی، د ایمان افتخار به یې وګمارو چې هغوی او د دین په خدمت باندې به یې وګمارو چې هغوی به ورته په ډېر احترام قائل وي او د زړه د کومې به پرې معتقد وي.

# يوه پوښتنه او د هغې جواب

۹\_که څوک وايي چې: هغه کوم قوم دی چې الله څخ وعده کړې ده چې د دين د خدمت ډېارېږ يې په دنيا کښې موجود کړي او يا يې موجود کړی دی؟

یی په دنیا کښی موجود دړي او په یې کورې د تشخیص کښی مفسرینو کرامون متعدد انوال در مونږ وایو: که څه هم د ذکر شوي قوم په تشخیص کښی به د موعود قوم څخه هغدل کړي دي، مګر مونږ ته داسې برېښي چې په دې ایت شریف کښی به د موعود قوم څخه هغدل کړي دي، مګر مونږ ته داسې برېښي چې په دې ایت شریف کښی به د موعود قوم څخه هغدل مراد وي د کوم څخه چې الله څخه حکایت کوي او فرمایي چې: ﴿ یَتَأَیُّهُ الَّذِینَ ءَامَنُواْ مَن یَرَنَدُ مِنکُمُ وَ مُحْهِ چې الله څخه حکایت کوي او فرمایي چې: ﴿ یَتَأَیُّهُ الَّذِینَ ءَامَنُواْ مَن یَرَنَدُ مِنکُمُ وَ مُحْهِ چې دوی به الله څخه چې مو د فیم دوی به الله څخه چې مو څوک د خپل دین څخه بېرته تاو شي نو ډېر ژر به الله څخه داسې قوم راولي چې دوی به الله څخه نوښوي څوک د خپل دین څخه بېرته تاو شي نو ډېر ژر به الله څخه داسې قوم راولي چې دوی به الله څخه به دوی نو د ذکر شوي قوم تحقیق هلته تېر شوی دی بیا لیکلو ته یې اړتیا نه ګورو.

#### اقتداء څه معنى؟

۱۰ د ﴿ آقتَدِه ﴾ کلمه د "اقیداء څخه اشتقاقه شوې ده، "اقیداء" دېته وایي چې څوک د بلې ا په کړو وړو کښې د موافقت پلټنه وکړي ۲۰، پاتې شوه دا خبره چې په دې مقام کښې نبي کریم په په کومو شیانو کښې مامور شوی وه چې نورو پیغمبرانو عبر ۱۱ پسې اقتداء وکړي؛ نو په دې کښې علما، کرامو ډېر تفسیرونه کړي دي ۳۰، لاندې څو مثالونه یې ولولئ:

عده، تراسو پېر مسيرو ته په هغو احكامو كښې اقتداء مطلب ده كوم چې په ټولو اسماني اديانو الف: دلته په عقائدو او په هغو احكامو كښې اقتداء مطلب ده كوم چې په ټولو اسماني اديانو كښې د نسخې لاندې نه دي واقع شوي، لكه د الله گاتوحيد، د الله گات څخه ډار، تقوى او داسې نور. ب: دلته په نېكو اخلاقو او حميده خويونو كښې پيروي مراده ده، يعنې: اى پيغمبره د نېرو شوو ټولو پيغمبرانو مېم د مېردې ښه خويونه په خپل ځان كښې پياده كړه.

او ښکاره ده چې نبي کريم ﷺ خو ذکر شوی امر عملي کړی دی نو په دې تقدير به په نبي کريم ﷺ کښې د ټولو پيغمبرانو سهده محميده اخلاق راټول کړی شوي وي، لکه چې يوه دري ژبي شاعر ترې په لاندې نظم کښې ډېر ښه تعبير کړی دی:

خط سبزو لبلعل و رُخ زيبا داري :: حسن يوسف دم عيسى يد بيضا داري شيوه شكل وشمائل حركات وسكنات :: آنچه خوبان همه دارند تو تنها داري

مګر مون ته دا بهتره ښکاري چې دلته به د دې ایت شریف مضمون منعکس شوی دي چې فرمایي: ﴿ فَٱصْبِرْ کَمَا صَبَرَ أُولُوا ٱلْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ وَلَا تَسْتَعْجِل هُمْ ﴾ [الاحقاف: ٣٥] يعني نو داسې صبر کوه لکه چې د قوي عزم خاوندانو صبر کړی وه چې د پيغمبرانو عبم ده څخه عبارت دي و

Allianty languilly talled the Ben

Programmy I have

<sup>(</sup>١) زاد السيرج٢ ص٥٥

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ج٧ ص٢٥

To 5 may 5 a, 14

الاسمور به عذاب غوښتنه کښې تادي مه کوه. او ددې لره (په عذاب غوښتنه کښې) تادي مه کوه.

دوی در تقدیر به یې د معنی حاصل داسې راوخېژي چې: ای پیغمبره ا په ذکرو شوو پیغمبرانو نو پیغمبرانو تو پې د کړو سوو پيمبر کلکه اقتدا ، وکړه ، د هغوی په شان تکاليف وګاله او د مشرکانو په شرکياتو باندې خپله حوصله پې ېمې کلامه در کوه، بلکې دوی مخاطب کړه (لکه څنګه چې پخوانیو پیغمبرانو خپل خپل قومونه د لاسه ساده . د الهي دين په رسونه باندې څه اجر او مزدوري نه غواړم مغاطب کړي وه) چې: زه خو ستاسو څخه د الهي دين په رسونه باندې څه اجر او مزدوري نه غواړم ماهبه که او مردوري مسوري در څخه د شاباس تمه لرم، زما اجر او مزدوري خو صرف په الله الله اندې ده او بس. علاوه پر دې، دا هم ورته ووايه چې: په ما باندې نازل شوی کتاب (قرآن کريم) خو د دې دپاره نه دې نازل شوی چې زه پرې ستاسو څخه پیسې راغونډې کړم او نه ورسره دا کار مناسب دی، ځکه دې دا رکتاب خو د قيامت د ورځې پورې د ټولو عالمونو دپاره پند او د خير غوښتنه ده او بس. په دغې کتاب باندې د اُجرت غوښتنه څومزه بده خبره ده.

### د عربیت یو قانون

۱۱\_ په عربي ژبه کښې قانون (قاعده) ده چې کله په يوه کلمه باندې خبره پيل کېږي او د هغې. کلمي اولني توري ساکن وي نو همزه ورسره زياتوي، چې د وصليه همزې په نامه باندې يادېږي، نرځو د اولني توري د سکون ساتنه وکړي چې په حرکت باندې بدل نه شي ځکه چې په ساکن باندې د خبري پيل کول په عربي ژبه کښې محال (نه کېدونکي) کار دي.

مګر مجردې چې د ذکرې شوې کلمې سره بله کلمه وصله (پيوسته) شي چې د خبرې پيل په هغې باندى واقع شي نو ذكره شوى همزه د تلفظ څخه لوېږي، لكه النصر، والصر .

بالمقابل كله د يوې كلمې د آخرني توري د حركت د ساتنې دپاره 'ه' اضافه كېږي ترڅو يې مركت په سكون باندې بدل نه شي ځكه چې په متحرك باندې خو وقف كول غير قانوني دي.

دغه ه د ها ۽ السکت (د سکتي د ه) په نامه يادېږي؛ د ﴿ ٱقْتَدِهْ ﴾ په کلمه کښي د ٠ ه توري

هدغه ذکره شوي "ه" ده او ضمير نه دي، چې د "د" حرکت (زېر) يې د سقوط څخه ساتلي دي. په دې کښې قياس دا دي چې کله وقف د منځه لاړ شي نو بايد چې ه هم د منځه لاړه شي مګر خلاف القياس كلد-كله په وصل كښې هم باقي پاتې كېږي' ()

﴿ وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ۦ إِذْ قَالُواْ مَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِّن شَيْءٍ ۚ قُلْ مَنْ أَنزَلَ . ٱلْكِتَنِ ٱلَّذِي جَآءَ بِهِ، مُوسَىٰ نُورًا وَهُدًى لِّلنَّاسِ تَجْعَلُونَهُ، قَرَاطِيسَ تُبْدُونَهُ وَتَخَفُونَ كَثِيرًا وَعُلِّمتُم مَّا لَمْ تَعْلَمُوا أَنتُمْ وَلَا ءَابَاؤُكُمْ قُلِ اللَّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ

و وَهَاذَا كِتَابُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكٌ مُصَدِقُ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِتُنذِرَ أَمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حُولُا

وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِهِۦ وَهُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ مُحَافِظُونَ ٢٠٥

[۹۱] او دوي (مشركانو) د الله ﷺ تعظيم ونه كړ د ده ﷺ حق تعظيم، كله چې دوي وويلې چې الله على هيخ شي په كوم بشر باندى نه دى نازل كړى.

(ورته) ووایه چې هغه کتاب چا نازل کړی دی چې موسی اند راوړي دی په داسې حال کښې چې د خلکو دپاره رڼا او هدايت دى، چې تاسو يې (د يهودو په پيروى) کاغذونه (پاڼې پاڼې) ګرځوي چې دا (کاغذونه د هغوی په متابعت) ښکاره کوئ او ډېر (يې) پټوئ.

او (برسېره په دې، ورته ووايه چې) تاسو ته رای مشرکانو!) داسې ښودانه شوې ده (د قرآن کړيم په نزول سره) چې پخوا (ورباندې) نه تاسو پوهېدئ او نه ستاسو پلرونه (نو دا چا نازل کړي دي؟) (ای پیغمبره! پخپله جواب ورکړه او ورته) ووایه چې: الله ک (هم تورات نازل کړی دی او هم قرآن بيا (د همدې جواب څخه وروسته) دوي پرېږده چې په خپلو باطلو کښې لوبېږي

[۹۲] او (دا هم ورته ووایه چې) دغه (قرآن کریم) داسې کتاب دی چې مونږ نازل کړی دی، د برکتونو څخه ډک کړي شوي دي، (چې) د هغه کتاب (هر يو چې وي) تصديق کوونکي دي چې د ده څخه وړاندي (نازل شوي) دی.

ردا کار مونږ د ډېرو مطالبو دپاره کړي دي، او د دې دپاره چې مکه رخلک يې، او هغه خلک چې د دې چارچاپېر (آن تر شرق او غرب پورې) واقع دي وډار کړې. او هغه کسان چې په وروستنۍ ورځې باندې عقيده کوي (هغوي) په دې (کتاب) هم عقيده کوي او دوي په خپلو لمونځونو باندې a divide white the in the second second

ا ارتباط د د الماليك الماليك الماليك الماليك الماليك

د قرآن کريم د عمده مضامينو څخه درې بحثونه دي چې د الله گا د توحيد، د پيغمبر گد نبوت او بالآخره د بيا ژوندي کېدلو بحثونه دي؛ نو کله چې په وړاندېنيو ايتونو کښې د توحيد بحث په ښه موتره توګه تېر شو نو په دغو ايتونو کښې دا دی د نبوت او د معاد (بيا ژوندي کېدلو) په بعث باندې پيل کېږي. الإنا فينون أنه على قدوة إد فالواسا الله

شان نزول

که څه هم مفسرينو کرامو د دغو ايتونو په هکله زښت ډېر شان نزولونه ليکلي دي(١) چې تقريبا اوو ته رسېږي، مګر ټول روايات په دوه وو ګروپونو باندې وېشلي کېږي، د يوه ګروپ غوښتنه دا ده چې ذکر شوي ایتونه د هجرت څخه وروسته په مدینه منوره کښې نازل شوي دي، چې همدا نظر الانعام (۱) الانعام (۱) منسرينو کرامو خوښ کړی دی، او بل محروپ روايات تقاضا کوي چې دا ايتونه دې په مکه منسري د هجرت څخه وراندي نازل شدې په مکه پېلادو پېلمه کښې د هجرت څخه وړاندې نازل شوي وي. پېلمه کښې د هجرت څخه وړاندې نازل شوي وي.

مونو له مونو له همدې اعتبار سره يې خلاصه مضمون په لاندې ډول راخېژي: کنې واضحه شي. نو په همدې اعتبار سره يې خلاصه مضمون په لاندې ډول راخېژي:

## د مطلب خلاصه

۱\_ای پیغمبره! که څه هم دا قرآن کریم چې په تاباندې نازل شوی دی د ټولو عالمونو دپاره پند ا داده و د هغو کتابونو څخه يو کتاب دی چې د اسمان څخه د بشريت د لارښوونې دپاره پند او د هغو کتابونو د د بشريت د لارښوونې دپاره او نصبه د. نمکې ته نازل کړی شوی دی. يا په بل عبارت: دا قرآن په حقيقت کښې د هغو حقونو څخه يو حق نهاي الله الله الله الله يعلم خوښه په خپل ځان باندې لازم کړي دي چې بشريت به بي هدايته نه دې چې د دوی وايي چې الله د بشريت د هدايت د پاره هيڅ بندو بس نه دی کړی. پرېږدې، خو دوی وايي چې الله دی کړی. دې ستا د زمانې مشرکانو الله که هغسې نه دې پېژاندلي لکه څنګه چې د ده څه د شان سره د

ښرين د هدايت په هکله مناسب دي. دوی اقرار کوي چې اسمانونه او ځمکې الله کې پيدا کړي دي، بهريد. مگر د دې سره سره په عبادت کښې يې شريکان دروي او په کلکه باندې وايي چې الله گات په هيڅ مره دې . شر باندې هيڅ شي نه دې نازل کړي، نه يې چا ته وحي کړې ده، نه يې کوم پيغيمبر را استولي دي اونديې كتاب يا كومه صحيفه راښكته كړې ده بلكې بشريت يې په ځمكه كښې خپل سره خوشې کړی دی چې په غیر مسئولانه او غیر معقولانه توګه هغه څه وکړي کوم چې ورته ښه ښکاري.

۲\_ نو ای پیغمبره! دوی ته د ذکرې شوې خبرې د رد او د دوی د الزام دپاره ووایه چې که بالفرض همداسي وي لكه چې تاسو يې ادعا كوئ نو دا راته وواياست چې هغه كتاب (تورات) چا نازل کړی دی کوم چې موسی الله راوړی وه او د ټولو خلکو دپاره په خپل وخت کښې رڼا او هدايت وه چې د همدې کتاب په برکت باندې بني اسرائيل د مصريانو د کرغېړنو خاصيتونو څخه پاک شوه ار د هغوی د غلامۍ څخه خلاص شوه.

موسی الله خو تاسو هم د پیغمبری په حیث منئ او کتاب ته یې حق کتاب وایاست مګر د پروۍ څخه يې فقط په همدې بهانه باندې ځانونه ژغورۍ چې هغه د بني اسرائيلو پورې خاص وه اومونږ مکلف نه ياستو چې ايمان ورباندې راوړو.

که بالفرض موسی علی او د ده کتاب تاسو ته حق نه ښکارېدی نو اهل الکتابو ته په مو د علماوو ار پوهانو لقب نه ورکولی او په مهمو مسائلو کښې به مو هغوی ته مراجعه نه کولی، همدارنګه د هغوي غوندې به مو تورات پاڼې-پاڼې نه کولي چې ځينې هغه برخې يې خلکو ته ښکاره کوئ کومې چې ستاسو د خواهشاتو سره نه ټکر کېږي او ډېرې برخې يې د خلکو څخه پټوئ

يا په بل عبارت: که تورات تاسو ته په بني اسرائيلو پورې مختص اسماني کتاب ښکارېدلي نو په خپلو باطلو معتقداتو باندې به مو ورباندې استدلال نه نیولی او د حقائقو په پټولو کښې به مو د بني اسرائيلو پيروي ند كولى؛ تاسو من من من الله من الله الله الله اثر هغه څه پټوي چې هغوي يې Downloded from: bawaretabloon وادا سمعوا (۷) پټوي او هغه څه څرګندوئ چې هغوی یې څرګندوي او د تورات په پاڼه-پاڼه کولو یو د بل تانیدکولو او يو د بل سره لاس کوئ.

بو د بل سره لاس کوي. ۳\_ ای پیغمبره ۱ د وخت مشرکانو ته دا هم ووایه چې تاسو ته خو په نني عصر کښې داسې ط ۱۰۰۰ میلی پیغمبره ۱ د وخت مشرکانو ته دا هم ووایه چې تاسو ته مو پرې پلرونه پوهېده، ز. درکړی شوی دی چې د بن څخه وړاله و څه اړتیا نه لرئ چې د بني اسرائیلو د محرف کتاب څخه څه ړنده کڼه پیروي وکړئ، نن ورځ نو څه اړتیا نه لرئ چې د بني اسرائیلو د محرف کتاب څخه څه ړنده کړې شوې دی علمي سيادت ستاسو په لاس کښې دی او د ټولې دنيا شرف تاسو ته درکړی شوی دی.

مي سيادت ستاسو په رس حبي دي و دو . لنډه دا چې تاسو ته قرآن نازل شوی دی چې ستاسو د دنيا او آخرت شرف پکښې نغښتې دي. لنډه دا چې تاسو ته قرآن نازل شوی دی چې سال او دان کتاب څخه ان کار لنډه دا چې ناسو نه دران دران سری کې کې د جمله اسماني کتاب څخه انکار کوئ او په لرئ خو افسوس چې تاسو د ډېر زيات عناد د کبله د جمله اسماني کتاب څخه انکار کوئ او په لرئ لاس ځانونه د ذلت په کنده کښې ورغورزوي.

۴\_ ای پیغمبره ۱ کله چې مشرکان د ذکرې شوې پوښتنې په جواب کښې هک پک پاتې شوه ار یا یی پری خپل ځانونه ړانده-کاڼه واچول، ته پخپله ورته جواب ورکړه او ورته ووایه چې ذکر شوی یه یکی پری میس مادر در این می ناسویی نیمکله په حقانیت باندی قائل یاست، الله در نازل کړی دی دا ورته ووايه او بيا يې په خپلو خبرو او مباحثه کښې پرېږده چې سات تېري پکښې کوي څه وفن وروسته به پوه شي چې دوي په غلطه لاره باندې روان وه.

۵\_ عجیبه خو دا ده چې مشرکان د یو پلوه تحریف شوي کتاب (تورات) ته په ارزښت قائل دي او د بله پلوه کله چې دوی د قرآن کريم منلو ته دعوت کړی شي نو د ډېرې غُصې د کبله د <sub>توران</sub> څخه لا څه بلکي د جمله اسماني کتاب د نزول څخه انکار کوي، حال دا چې دا کتاب رقرآن کريم په همغه حالت باندې پاتي دي او پاتي به وي چې مونږ نازل کړي دي، نه پکښې د تورات غوندي با ګوتې وهلې دي، نه پکښې څوک ګوتې وهلي شي او بالآخره نه يې څوک پاڼې چانې کولي شي.

حال دا چې دا کتاب (قرآن کريم) د ټولو اسماني کتابونو (د تورات په شمول) تصديق کوونکي دي نو څوک چې هغه مني بايد چې دا هم قبول کړي. يا په بل عبارت: چا چې پخواني کتابونه نازل کړي دي همغه اقدس ذات الله دا کتاب هم نازل کړي دي.

دا کتاب (قرآن کریم) د مکې معظمې د خلکو دپاره په خاصه توګه د ویاړ او سرلوړۍ سبب دی چې دوي ورباندې لومړني مخاطبين دي، ترڅو دوي د هر چا څخه وړاندې د بوت پرستۍ څخه لا<del>س</del> واخلي اوبيا ورته ټوله دنيا د شرق څخه تر غربه پورې دعوت کړي.

ع\_ ای پیغمبره! څوک چې د قیامت د ورځې څخه منکر وي او عقیده نه لري چې د دې دنیا د حساباتو دپاره تصفیه ضرور ده، هغوی په حقیقت کښې الله الله عدالت سره نه پېژني او دنیا ورنه نهایی هدف برېښي.

بالمقابل څوک چې په آخرت باندې معتقد دي هغوی په دې کتاب باندې ايمان راوړي او خپل عبادت خاص د الله څخ دپاره ګرځوي او بس، د بوت پرستۍ څخه ځانونه بچ ساتي او په خ<mark>ېل</mark>و لمونځونو باندې همېشه والي کوي ترڅو ورسره د عقيدې په ښه قوت کښې لاس وکړي. او کړي کوي کښې لاس وکړي.

1. 2m Holy No. 413

The other grants

They and a All

#### توضيحات

ا که څوک وايي چې: مفسرين کرام د ﴿ وَمَا قَدَرُواْ اَللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ۦ ﴾ جمله داسې تفسيروي چې: نهاغظمُوهُ خَقَ عَظمِهِ "١٠ دوى د الله على د شان سره مناسب تعظیم نه دى كړى او په مناسبي پېژندني وناعصو اندې بې نه دی پېژندلی؛ نو پوښتنه دا ده چې: دا کار خو د هیچا د لاسه پوره نه دی؟ اندې بې نه دی. مقام کند. مطلب دا د

ېېې د رسه پوره نه دی د د دی مطلب دا دی چې مشرکانو الله د هدايت د حيثه نه دی -مونو و بو بې بې . پړندلی او د جمله اسماني کتاب څخه منکر شوي دي حال دا چې دا د هر چا د وسې پوره ده چې . پړندلي د د د پې د ده چې الله څخه په د د د پې وکړي يعني په هغې اندازې باندې يې د الله څخه د الله څخه اله دی کړی په څومره تعظیم باندې چې دوی مکلف دي او د وسې یې پوره دي. ۱ ۲۶ ۱ ۲۶ ۱ ۲۶ ۱

لېم د د د مفسرين کرام ۲۰ وايي چې ذکر شوي ايتونه د پهودانو حالت بيانوي او د هجرت څخه ررسنه په مدینه منوره کښي نازل شوي دي، او په ﴿ وَمَا قَدَرُواْ الله ﴾ کښي ضمير همدوي ته راجع دی مگر مونږ ته دا غوره ښکاري چې دا ایتونه به د نورو ایتونو غوندې د مشرکانو په باره کښې ږي او په مکه معظمه کښې به نازل شوي وي، لکه چې په خلاصه مطلب کښې يې وضاحت تېر شو،

الف: د دې سورت په سريزه کښې مونږ ليکلي دي چې د دې ايتونو د مدني توب يوازني دليل د نفسير اشكال دى، نو څرنګه چې د الله ﷺ په فضل سره دغه اشكال پورته شو نو په كار دي چې د روايتونو مطابق دا ايتونه هم مكي وګڼلي شي.

ب څرنګه چې وړاندې د اهل الکتابو (پهودو) ذکر نشته نو په ﴿ وَمَا قَدَرُواْ اللَّهَ ﴾ کښې هغوی ته به ضمير راجع كولو سره اضمار قبل الذكر لازمېږي او بې ضرورته د دغسې كار مرتكب كېدل

ج د دې ایتونو سیاق او سباق (وړاندې او بېرته) په قریشو او مشرکانو پورې خاص دی نو په منځکښې د پهودانو بحث اچول د امېل پرېکول او د ملغلرو داند-داندکول دي.

د: په دې ټولو باندې علاوه، د رئيس المفسرين (عبد الله بن عباس رضيفه) څخه روايت شوي <sup>دې چې ذکر شوي ایتونه د مشرکانو د حالت د بیان په باره کښې نازل شوي دي<sup>۳۱</sup>،</sup>

### سوالونداو جوابوند

۳\_په دې مقام کښې مونږ غواړو چې هغه اشکالات د سوالونو او جوابونو په شکل وړاندې کړو کوم چې د ایتونو مکي والي ته ترجیح ورکوي:

(ا) نفسير البغوي ج٣ ص١١۴ ال) دوح السعاني ج ٧ ص ٢١٩ ا سمعوا (٧) الف: كه څوك وايي چې: دا خبره خو د مشركانو ده چې ﴿ مَاۤ أَنزَلَ ٱللَّهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِن شَيْءٍ ﴾ الله د الفه الله د الله الله د الله الله د ال الف: ده حود وايي چې. د. حبر . هيڅ بشر باندې کوم شي نه دې نازل کړي. مګر دا الزام چې ﴿ مَنْ أَنزَلَ ٱلْكِتَنبَ ٱلَّذِي جَآءَ بِهِ مُوسَىٰ ا هیج بشر باندې دوم سی مددی دری چی دی چا نازل کړی دی، خو مشرکانو ته نه شي منوبر دا کتاب (تورات) چې موسی الله راوړی دی چا نازل کړی دی، خو مشرکانو ته نه شي منوبر کېدلي ځکه چې دوي خو د يهودو غوندې د تورات په حقانيت باندې عقيده نه درلوده.

دی څخه چې دوی خو د پهودو کې د موني و د ایمان راوړلو څخه يې په دې موني وايو چې: مشرکان د تورات په حقانيت باندې قائل وه مګر د ايمان راوړلو څخه يې په دې بهانه غاړې غړولي چې دا د يهودو پورې مختص دی او مونږ ته نه دی نازل شوی(۱، ځکه چې: اول: الله ﴿ وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَا إِنَّهُ إِلَّهِ جَهْدَ أَيْمَا إِنَّهِ لَإِلْ . جَآءَهُمْ نَذِيرٌ لَيَكُونُنَّ أَهْدَىٰ مِنْ إِحْدَى ٱلْأُمْمِ ﴾ [فاطر: ٢٦] يعني: أو دوى (مشركان) په الله في باندي سوګند کوي کلک سوګند خپل، چې خامخا که چېرې دوی ته ډاروونکی (پيغمبر) ورشي (لکه چې پهودو او نصارا وو ته ورغلی وه) نو ضرور به دوی د ټولو ډلو د يوې ډلې (د هرې يوې ډلې) څخه ډېر ښه لار موندونکي جوړ شي.

دوهم: د هجرت څخه وړاندې قريشو څو نفره هيئت يهودانو ته استولي وه ٢٠٠٠ ترڅو د هغوي څخه د نبي كريم ﷺ په باره كښې معلومات حاصل كړي، ځكه چې دوي ورته اهل العلم ښكارېده.

ب: بله پوښتنه دا ده چې: دا جمله خو د يهودانو سره مناسبه ده چې: ﴿ تَجْعَلُونَهُۥ قَرَاطِيسَ نَبْدُونَا وَتُخْفُونَ كَئِيرًا ﴾ په موسى على باندى نازل شوى كتاب (تورات) تاسو پانى-پانى گرځوئ چى دېرى برخې يې ښکاره کوئ او ډېرې برخې يې پټوئ. ځکه چې دا کار خو مشرکانو نه وه کړي

مونږ وايو چې: رښتيا ده چې ذکر شوي تحريف يهودانو کړې وه مګر مشرکانو يې هم ورسره تائيد كاوه. يا په بل عبارت: كله به چې يهودو په خپل كتاب كښې د نبي كريم ﷺ صفاتو ته تغير ورکړ نو مشرکانو به ورباندې آفرين وايه او د دوی خبره به يې تائيدوله، نو داسې وګڼل شوه لکه چې دوي هم تورات پاڼې پاڼې کړي وي، په يو کار باندې خوشالېدل (رضا کېدل) خو په فعل سره تعبيرېږي، لکه چې د [البقرة: ۹۱] ايت لاندې يې تحقيق تېر شوي دي.

خ درېمه پوښتنه دا ده چې: ځينو مفسرينو کرامو د ذکرو شوو ايتونو په شان نزول کښې ليکلي دي چې يوه ورځې يو يهودي چې مالک بن الصيف نومېده د نبي کريم ﷺ سره په مباحثه کښې په غُصه شو او دا خبره يې هم د خولې څخه ووتله چې: "مَا أَنْزَلَ اللهُ عَلَى بَشَرِ مِنْ شَيْءٍ الله ﷺ په هبخ بشر باندې هيڅ شي نه دي نازل کړي ۱۳، نو پوښتنه دا ده چې: د نبي کريم رخ مباحثي خو د يهودانو

سره په مدينه منوره کښې واقع شوې دي نو معلومه شوه چې ذکر شوي ايتونه مدني دي نه مکې؟ مونږ وايو چې په ځينو رواياتو کښې شته چې نوموړي مالک د نبي کريم رسره په مکه معظمه

<sup>(</sup>١) تفيسر المنارج٧ ص٤١٧

<sup>(</sup>٢) روح المعاني ج ٢٠ ص ٩١

٢٥) أسباب النزول ص١٢٨

Apr The Shi

to letting stocks

For 1 - July

Non- Sign Sign

والاسموال) در شوی سوال جواب کړی وه او هلته د ناندريو دپاره ورغلی وه ۱۷۰.

کې بالفرض ذکره شوې ماجرا په مدينه منوره کښې تېره شوې وي هم څه باک يې نشته خکه او که بالک يې نشته خکه مونو د [الانعام: ۸۲] ايت لاندې ليکلي دي چې صحابه وو کرامو څ د ايتونو په مصداقاتو چې مطلب ته څه صدمه نه رسوي. ايدې د شان نزول اطلاق کاوه او د مصداقاتو تعدد خو مطلب ته څه صدمه نه رسوي.

"مُبَارَك" حد معنى؟

ا د ﴿ مُبَارَكُ ﴾ كلمه اصلاً د "بَركة " څخه اشتقاقه شوې ده . لكه څنګه چې مونږ د [آل عمران: ۹۶] پن لاندې ليكلي دي، د "بَركة" په كلمه كښې دوه معناوې نغښتې دي چې يوه ډېر خير دي او بله درام او همېشه والى دى؛ نو په دې مقام كښې يې د معنى حاصل داسې كېږي چې:

دا قرآن کريم د خير څخه ډک کتاب دی چې هم په دنيا او هم په آخرت کښې خپلو معتقدينو ته رچې عمل ورباندې وکړي او په اخلاص سره يې خدمت وکړي) خير رسوي، بلکې دا د الله څخ عادت دی چې د دې کتاب خدمت ګارانو ته د دواړو دنياوو عزت او سرلوړي وربښي ۲۰۰۰

علامه الوسي عبرارم وايي چې په قرآن کريم باندې مو په دنيا کښې عزت او شرافت حاصلول په سترګووليده د الله څخ څخه اميدوار يم چې د قرآن کريم د اخروي برکاتو څخه مو هم محروم نه کړي ٢٠٠ زه (د کتاب مصنف) وايم چې: مونږ هم په دنيا کښې د قرآن کريم زښت ډېر برکتونه په سترګو رلبدل او استفاده مو ترې \_لله الحمد والشکر\_ وکړه، چې وقار او عزت مو ورباندې زيات شو، انصاد مو ورباندې پياوړى شو، د حرام خورۍ څخه ورباندې بچ پاتې شوو، د انقلاب په اوږدو کښې مو پرې عهدونه وساتلى شول، لنډه دا چې که مونږ د قرآن کريم په سترګو ليدلي برکتونه شرحه کړو نو يو غټ کتاب به ترې جوړ شي. علاوه پر دې، د برکاتو لړۍ يې لا روانه ده او قطعه شوې نه ده، الله څخ ته اميدوار يو چې د قرآن کريم د برکاتو څخه دا هم وګرځوي چې د دې تفسير د بشې کېدو توفيق راکړي او د موانعو مخنيوى يې وکړي، بالآخره مونږ هم د علامه الوسي عبدارمه به شان د الله څخ څخه اميد کوو چې د قرآن کريم د اخروي برکاتو څخه مو بې برخې نه کړي او هلته همراباندې د برکتونو باران وکړي.

بالمقابل څوک چې د دې مبارک کتاب سپکاوي کوي هغوي الله څخ دليله کوي او د بې عزتۍ

په کنده کښې يې ورغورزوي.

الما تنسير البغوي ج٢ ص١١٤: حاشية الشيخ زاده على تفسير البيضاوي ج٢ ص١٨٥٠ المان

النفسير الكبير ج١٦ ص٨٠

اً) دوح الععاني ج٧ ص ٢٢١ الما صحيع مسلم ج١ ص٢٧٢

وإذا سمعوا (٧) الانعامال اخلاص ورسره ښكاره كړي) او ځينې نور قومونه ورباندې ښكته كوي (چې كله يې بې احتراميال سپکاوی وکړي).

أم القرى د كوم ځاى نوم دى؟

۵\_ مونږ د [آل عمران: ۹۶] ایت لاندې لیکلي دي چې د مکې معظمې نومونه تقریبًا شلونه رسېږي، نو د همدې نومونو څخه یې یو نوم "أمُّ الْقُری" هم دی، دا نوم ورباندې څکه ایښودلی شون

ېې الف: په عربي ژبه کښې عادت دی چې کوم شي چې د نورو دپاره علمي يا تربيتي او بالآخره يا اصلاحي مرکز وي او يا ترې کوم شي پيل کېږي هغه ته د ام لقب ورکول کېږي. د همدې جملي حُخه د أُمُّ الأَضْيَاف، أُمُّ الْمَسَاكِين لقبونه هم دي او يا لكه چي سرلښكر ته أُمُّ الْجَيْش ويل ك<sub>ارى!!</sub> نو څرنګه چې ټوله ځمکه \_د عبد الله بن عباس رماضيما د روايت په بنا\_ د مکې معظمي څڼ خوره شوې ده ۲۰ نو دې ته د أم القرى لقب ورکړي شوى دى.

ب: مکه معظمه د ټولي ځمکې وسط او منځنۍ نقطه ده (۲۰).

ج: مکه معظمه په هغه اولنۍ کوټې (کعبې شريفې) باندې مشتمله ده چې د عبادت دپاره په ځمکه باندې ړومېۍ جوړه شوې ده.

د: مکه معظمه د ټولو عربي قبائلو مرکز وه چې په ځينو وختونو کښې به ورټولېده. ه: مکه معظمه د هر ځای څخه وړاندې د اوبو څخه لوڅه شوې ده ۲۶۰.

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ آفْتَرَىٰ عَلَى آللَّهِ كَذِبًا أَوْقَالَ أُوحِى إِلَى وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَيْءٌ وَمَن قَالَ سَأُنزِلُ مِثْلَ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَلَوْ تَرَى إِذِ ٱلظَّلِمُونَ فِي غَمَرَاتِ ٱلْمَوْتِ وَٱلْمَلَتِ كَهُ بَاسِطُواْ أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُواْ أَنفُسَكُمُ ۖ ٱلْيَوْمَ تَجُزُونَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِ وَكُنتُمْ عَنْ ءَايَنتِهِ عَنْ ءَايَنتِهِ عَنْ ءَايَنتِهِ عَنْ ءَايَنتِهِ عَنْ مَا خَلَفْنكُمْ أُوَّل مَرَّةٍ وَتَرَكْتُم مَّا خَوَّلْنَكُمْ وَرَآءَ ظُهُورِكُمْ وَمَا نَرَىٰ مَعَكُمْ شُفَعَآءَكُمُ ٱلَّذِينَ زَعَمْنُمْ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرَكَتُوا ۚ لَقَد تَّقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنكُم مَّا كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ٢

Time " Cartha H

Mary -- -- N. 177

Title . Pan

١١) مفردات الراغب ص١٨

۲۱) زاد العسير ج۳ ص۵۸

٣١) المحرر الوجيز ج٤ ص١٠٧

۴) موضع القرآن ص٢٤٢

الأنعام (۱) او د هغه چا څخه زيات ظالم څوک دی چې په الله څخ باندې دروغ تړي (هر ډول دروغ چې ۱۹۱۱ او پا (په دروغو باندې) وايني چې ماته وحې شوې ده حال دا چې هيڅ شي ورته نه وي وحې رپه او پا

کاری اور هغه چا څخه (زیات ظالم بل څوک دی) چې وایي ژر دی چې زه هم د هغې (وحي) په او اور اور دی چې زه هم د هغې (وحي) په 

ن (دهی) در این پیغمبره!) که ته هغه وخت و گوری چی ظالمان (واړه او غټان ټول) د ځنکدن په مشکلاتو اد (ای چې دا دا چې (د قبض د ارواګانو) پرښتې (ورته) د خپلو لاسونو غخوونکې وي چې کېې اداع) د د د د د د د وګورې چې ظالمان څومره د ذلت په حالت کښې راګير دي). اواګانې مو راوباسئ؛ (نو ته به وګورې چې ظالمان څومره د ذلت په حالت کښې راګير دي).

رمانی به ورته وایي چې نن ورځ به تاسو ته سپکوونکی عذاب جزا درکړی شي ځکه چې وئ انونو څخه به مو سرکشي (او تکبر) کاوه.

[۹۴] او (ورته ووایه چې) ضرور به تاسو مونږ ته یوازې-یوازې (تنها-تنها) راشئ (چې تفصیل

ربه داسي شان به د قبرونو څخه راپورته شئ لکه څنګه چې مونږ تاسو اول ځل پيدا کړي ياست ربنه او لوځې پښې) او هغه څه به تاسو تر خپلو شاګانو (په دنيا کښې) پريښي وي کوم چې مونږ

ار مونږ به ستاسو سره هغه شفاعتګر نه ګورو په کومو باندې چې تاسو ګومان کاوه چې يقينًا «رې په تاسو کښې شريکان دي (او ونډه لري).

بې شکه ستاسو ترمنځ به (ذکر شوی خیالي پیوستون) پرې شي او هغه (شفاعتګر) به درڅخه «کشي چې وئ تاسو چې (د شفاعت کرو) ګومان به مو (ورباندې) کاوه.

#### ارتباط او شان نزولونه

په وړاندېنيو ايتونو کښې د هغه چا ذکر وه چې په الله څخ باندې دروغ تړي او بالکل د وحې څخه الکارکوي، او په دې ایتونو کښې د هغو ظالمانو بیان دی چې په الله څخ باندې افتراء کوي او خپل ظاند په وحي باندې قائل وي او يا وايي چې زه هم د الله الله ان کتاب نازلولي شم اما د شان نزول په باره کښې يې دوه ډوله حادثات روايت شوي دي، د ځينو روايتونو غوښتنه دا «چې ذکر شوي ایتونه دې د هجرت څخه وړاندې نازل شوي وي، او ځینې روایات غواړي چې د لېرن څخه وروسته په مدينه منوره کښې دې نازل شوي وي چې تفصيل يې دا دی: ا - ذكر شوي ايتونه د مسيلمة الكذاب او الأسود العنسي په باره كښې نازل شوي دي (١) چې الا په مدينه منوره کښې د نبوت ادعاګانې کړې وې او ځانونه يې پيغمبران ګڼل.

وإذا سمعوا (Y)

ا سمعوا (٢) ٢\_دا ايتونه د النضر بن الحارث به هكله معلومات وركوي چې په قرآن كريم باندې به معلومات وركوي چې په قرآن كريم باندې به معلومات و كوي چې په قرآن كريم باندې به معلومات و كوي چې په قرآن كريم باندې به معلومات و كوي چې په قرآن كريم باندې به معلومات و كوي چې په قرآن كريم باندې به معلومات و كوي چې په قرآن كريم باندې به معلومات و كوي چې په قرآن كريم باندې به معلومات و كوي چې په قرآن كريم باندې به معلومات و كوي چې په قرآن كريم باندې به معلومات و كوي چې په قرآن كريم باندې به معلومات و كوي چې په قرآن كريم باندې به معلومات و كوي چې په قرآن كريم باندې به معلومات و كوي چې په قرآن كريم باندې به معلومات و كوي چې په قرآن كريم باندې به معلومات و كوي چې په قرآن كريم باندې به معلومات و كوي چې په قرآن كريم باندې به معلومات و كوي په معلومات و كوي چې په قرآن كريم باندې به معلومات و كوي په معلومات و كوي په قرآن كريم باندې به معلومات و كوي په كوي په معلومات و كوي په معلومات و كوي په كوي په معلومات و كوي په معلومات و كوي په معلومات و كوي په ٢\_دا ايتونه د النظر بن الحارب عند عَرْقًا ﴿ وَٱلنَّارِعَتِ عَرْقًا ﴿ وَٱلنَّاشِطَتِ نَشْطًا ﴾ په مقابل كنبي والموال عند موليل چى: "وَالزَّارِعَاتِ زَرْعًا وَالْخَايزَاتِ خُبْزًا"<sup>١)</sup> او داسى نور.

و اوازار عاب روا والحرار على السرح بد الله بن سعد بن أبي السرح بد باره كري السرح بد باره كري السرح بد باره كري نازل شوی دي<sup>۲۰</sup>۰.

د عبد الله قيصه داسې وه چې: نوموړي اسلام راوړي وه او نبي کريم ﷺ ته به يې وحې ليکلا، کلا چى الله ﷺ په [المؤمنون: ١٢\_١٢] ايتونو كښى د انسان د خلقت عجيبه كيفيت بيان كر اوليكنور چى، المدروي و الله المُحسَنُ الْحَالِقِينَ الله المُحسَنُ الْحَالِقِينَ الله الله أَحْسَنُ الْحَالِقِينَ الْوَسِ ﴿ ثُمَّ أَنشَأْنَهُ خَلْقًا ءَاخَرَ ﴾ باندى ودرېده، نو نوموړي وويلى چې "فَتَبَارَكَ الله أَحْسَنُ الْحَالِقِينَ الْوَسِي كريم رود امر وكړ چې: «اُكتُبها»، " يعني همدغه جمله هم وليكه چې تا ورباندې تلفظ وكې د ني كريم ود امر په اورېدلو سره ي مغه په زړه كښې شك پيدا شو چې اسماني ايتونه خو زه هم جوړولي شم، او مرتد شو العياذ بالله نور كيفيات يي إن شاء الله به توضيحاتو كنبي راروان دي

مونږ ته داسې ښکاري چې ذکر شوي واقعات او داسې نور ټول د ايتونو مصداقات دي چې ځينې په مکه معظمه کښې پېښ شوي دي او ځينو په مدينه منوره کښې تحقق موندلي دي، او به مصداقاتو باندي خو صحابه وو كرامو لله د شان نزول اطلاق كاوه٬۴٬

نو زمون په نظر ایتونه به د سیاق او سباق (وړاندې او بېرته) په استناد سره په مکه معظمه کښي نازل شوي وي، ترڅو د ملغلرو امېل ونه شکوو او ملغلري شيت په شيت نه کړو.

#### د مطلب خلاصه

۱\_ يعنى: اى پيغمبره! د ذكر شوي لوى ظالم (چى د نبوت څخه بالكل منكر دى) په شمول د څو نورو لويو ظالمانو ذكر هم خپل امت ته وكړه ترڅو يې وپيژني او په خبرو باندې يې ونه غولېږي، هغوی دا دی:

الف: د هغه چا څخه لوي ظالم بل څوک دي چې په الله على باندې دروغ وتړي او ووايي چې الله الله په هيڅ بشر باندې څه شي نه دي نازل کړي؟! يا په بل عبارت: چې د نبوت څخه په قطعي توګه منكر شي لكه چې وړاندې تېر شو.

ب: بل د هغه چا څخه غټ ظالم بل څوک دی چې د خپل ځان دپاره د نبوت ادعا وکړي، چې ماته وحي شوې ده، حال دا چې وحې ورته نه وي شوې؟!

ج بل د هغه چا څخه بل لوي ظالم څوک دي چې وايي زه هغسې ويناوې نازلولي شم (کولي شم

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز ج۶ ص١٠٩

<sup>(</sup>٢) زاد المسيرج٣ ص٠٠

To provide the first and they be (٣) تفسير ابي السعود ج٣ ص١٤٢

<sup>(</sup>٢) تفسير القاسمي ج١ ص٢٧: تفسير المنارج٩ ص٢٢٢

الأنعام (١) المناطقة ال الأنعام (٦) رسبوني خود پيغمبريم، يا د پيغمبر څخه بهتريم چې وحي ته هم څه اړتيا نه لرم او په غيبو لياني دهې

رې پوهېږې دريواړو غټو ظالمانو (د هر يوه څخه) بل غټ ظالم نشته، ټول په الله څخ باندې په دريواړه دې الله څخ باندې په دکرو سود . د کرو سود کښې شریک دي او هر يوه ته چې په انفرادي توګه وکتلی شي ته به وايې چې همدا ډېر اړی ظالم دی.

ظالم دی. ۲ ای پیغمبره! د ذکرو شوو افترامیانو اصلی سبب تکبر دی، نو که ته ذکر شوی ظالمان ۱۱ کې په حالت کښې وګورې چې د ارواګانو د قبض ملائکو ورته لاسونه اوږده کړي وي د ارواګانو د قبض ملائکو ورته لاسونه اوږده کړي وي نېږان د الله څخ غضب ته راوباسئ، او دا هم وګورې چې په عین وخت کښې هیڅوک هلته ې الا او يا يې وسه نه کېږي چې د ارواګانو د قبض څخه يې بې کړي، دوي به په دې حال الادا ذليل هماغه ظالم دى چې داسې-داسې خبرې به يې كولى؟.

۳ نوای پیغمبره! ذکرو شوو ظالمانو ته به هلته د روحي تعذیب دپاره پخوانی تکبر ورپه زړه کې شي او ورته به وويلي شي چې: نن ورځ به تاسو ته د سپکوونکي عذاب جزا درکړي شي، ځکه ې ناسو په الله څخه باندې افتراګانې کولې او د ده څخ د ایتونو څخه مو تکبر کاوه چې د مسخرو په ې نولابه کله د نبوت څخه منکر شوئ او کله به مو د خپلو ځانونو دپاره د نبوت دعوه وکړه او بالآخره للبهموويلي چې زه کولي شم چې په بل چا باندې وحې ورنازله کړم او پيغمبر ترې جوړ کړم

ا ای پیغمبره! مشرکان (کافران) یو ځل بیا پوه کړه چې تاسو ټول به مونږ تد هر یو یوازې-برازې راشئ لکه څنګه مو چې تاسو ټول هر يو يوازې-يوازې پيدا کړي ياست، البته کله چې د مور لله نولد شوئ او په دنياوي ژوند کښې مو قدم کېښود.

۵ د يوازېتوب معنى مو دا ده چې د مرګ په وخت كښې به درڅخه هغه ټول شيان شاته پاتې لې کوم چې مونږ تاسو ته په ژوند کښې درکړي وه او تاسو يې تکبر ته هڅولي وئ، نه به دولت الن نه پيسې او اعتبار، نه به درسره لښکري وي او نه چوکۍ او د ګوندونو مشران او انډيوالان، بالخره مونږ به هغه شفاعت کوونکی هم درسره ونه ګورو کوم چې تاسو ګومان کاوه چې دوی <sup>سنامو په</sup> عبادت کښې د الله ﷺ شريکان دي او يو وخت به مو په درد باندې وخوري او د الله ﷺ د من<sup>ال</sup> څخه به نجات راکړي.

په دغسې ورځ کښې به ستاسو او ستاسو د باطلو معبودانو پیوند وشلېږي او دوستي به مو په لېسنی باندې بدله شي او بلکې هلته به يې د نصرت په صفت په سترګو هم ونه ګورئ او په درک الله الله بدیم هم پوه نه شئ چې هغوی څه شوی الموره الموره نه شئ چې هغوی څه شوی الموره الموره نه شئ چې

#### تو ضيحات

۱\_ د عبد الله بن سعد بن أبي السرح ظه د قيصې لاندې څو مهم ټکي ولولئ چې ځينو علما کرامو<sup>۱۱</sup> لیکلی دی:

الف: د نوموړي مور عثمان چه ته تي ورکړي وه چې د ده چه رضاغي ورور وه.

است د توسوړي سور يا د مکې معظمې د فتحې په ورځ د اعدام حکم صادر کړي اور د اعدام حکم صادر کړي اور چې بايد ووژل شي.

ج: خو نوموړي د فتحې په ورځ په مکه معظمه کښې چرته پټ شو.

د : كله چې وضعه لو څه ارامه شوه نو عثمان ۴ ورته د نبي كريم م څخه امان وغوښت

ه: نبي کريم ﷺ د امان غوښتلو په وخت کښې تر ډېره وخته پورې ساکت پاتې شو، چې نديږ هو ويلي او نه "نه". بالآخره يې په «نغم» يعني "هو" باندې جواب ورکړ او نوموړي د اعدام (وژلن څخه بچ شو.

و: کله چې عثمان څه د امان غوښتلو مجلس ترک کړ نو نبي کريم ﷺ د چې پاتې کېدلو وم داسى بياند كره چى: «هَا صَمَتُ إِنَّا لِيَقُوْمَ إِلَيْهِ بَعْضَكُمْ فَيَضْرِبَ عُنْقَهُ» يعني: زه تر ډېره وخته پورې چې پاتې نه شوم مگر د دې دپاره چې ستاسو څخه څوک ورپورته شي او (د نوموړي مرتد) څڼ وومي (سريى د تني څخه جدا کړي).

ز يوه سړي وويلې چې: اى د الله رسوله ا ماته به دې اشاره کړې وى. نبي کريم رخ جواب ورکړ چى: «إِنَّهُ لَا يَنْبَغِي لِنْبِيِّ أَنْ تَكُونَ لَهُ خَائِنَهُ الْأَعْيُنِ»(٢) يعني: يقينًا شان دا دى چې هيڅ پيغمبر ته مناسب نه دي چې ده لره دې خانني سترګي وي.

ح: نوموړي د امان اخستلو څخه وروسته خپل ايمان ښه پوره سوچه کړ او په رښتينو معناوو کښې مسلمان شو، چې په ډېرو غزاګانو کښې يې اشتراک وکړ او افريقا د همده په لاس باندې فتحه شوه. ط: نوموړي د عثمان 🗞 د شهادت څخه وروسته د مسلمانانو په اختلافاتو کښې بالکل اشتراک ونه کړ، نه يې معاويه که ته او نه علي که ته د بيعت لاس وړاندې کړ، په اصطلاح په کور باندی کښېناست.

ي: نوموړي به الله ﷺ ته سوال كاوه چې: «اللَّهُمُّ اجْعَلْ خَاتِمَةً عَمَلِي صَلاةً الصُّبْحِ» أي الله زما د عملونو پای د سبا لمونځ وګرځوې. الله گله یې همدغه سوال قبول کړی وه چې د سهار په لمانځه کښې يې يوه طرف ته سلام ګرځولی وه او د بلې خوا د سلام ګرځولو څخه وړاندې يې الله 🏶 🏴 قاعده كبنى مبارك روح قبض كر. فإنا لله وإنا إليه راجعون ورضي الله عنه.

Vy your way be deared

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ٢٠ ص ٢٠ الإصابة في تميز الصحابة ٢٣ ص٢١٥

<sup>(</sup>٢) سنن ابي داود ج٢ ص٩

# غمرات څه معني؟

ا د و غَمَرَ نِ به کلمه د غَمْر لکه نصر - جمعه ده چې په اصل کښې د يوه شي نښو او آثارو ۱۹۹۱ مگر په سختيو کښې هم استعمالېږي<sup>(۱)</sup> چې په دې مقام کښې همدغه معنی د دې مقام کښې همدغه معنی ادا کولو له دین ادا دا چې مونږ ترې د ځنکدن په سختيو باندې تعبير کوو. نبي کريم گه همدغو سختيو ته په دې مام گه همدغو سختيو ته په را ۱۵٬۱۰۱ مدیث کښې اشاره کړې ده چې: «إِنَّ لِلْمَوْتِ سَكَرَاتِ»(۲) یعني: یقینا مرک ته سختی شته پر الروه دی او په کرات که رسوی. بر ... <sub>(بی)سری د</sub> سکر او بی هوشۍ حالت ته رسوي).

# سوال جواب

۱ که څوک وايي چې: د خپل ځان څخه د روح جدا کول خو د چا د وسې پوره نه دي يا په بل بارن: دا خو د ملائکو کار دی، نو په دې باندې د مشرکانو مخاطب ګرڅول څه معنی لري چې: الخرجُوا أنفُسَكُمُ ﴾ اروالااني مو د بدنونو څخه راوباسي؟

مون وايو چې: د همدې پوښتنې د پاره مفسرينو کرامو ډېر جوابونه کړي دي، لاندې څو مثالونه

روی الف دا په حقیقت کښې د الله الله تکویني امر دی چې د ملائکو په خولو سره وریاندې مشرکان مغاطب ګرځوي (۲)، او مونږ د [البقرة: ۱۱۷] ايت لاندې ليکلي دي چې په تکويني امر کښې محض صورت د امر وي، په واقعيت کښې خبره صرف د الله على په ارادې پورې تړلې وي. خود ﴿ أُخْرِجُوا ﴾ څخه د تكويني امر مرادول ډېر غير متبادر ښكاري

ب د ﴿ أُخْرِجُوا ﴾ معنى دا ده چى: اى مشركانوا خپل ځانونه مو د عذاب څخه خلاص كړئ او يا زموږ د نيولو څخه ځانونه وژغورئ، تاسو خو په ژوند کښې په خپل خيال د هر شي مقابله

دامعني ښه ده خو د ﴿ بَاسِطُوا أَيْدِيهِمْ ﴾ د کلمي څخه پيوند نه نيسي څکه چې د دې کلمې نښادره معنی دا ده چې ملائکو به د روحونو د قبض دپاره ورته لاسونه اوږده کړي وي او ورته به الي چې اروالانې مو راکړئ، نه دا چې ځانونه راڅخه وژغوري

ع مون ته په جواب کښې دا ښه ښکاري چې دلته په ﴿ أُخْرِجُوا ﴾ کښې مطلب دا نه دی چې ملائک د مشرکانو څخه د ارواګانو بهر کول غواړي او خپل کار ته د هغوی پورې ارتباط ورکوي، زځوسوال وارد شي. بلکې ذکره شوې جمله د هغوی د توهين او تخجيل دپاره استعمالېږي ته به

<sup>&</sup>lt;sup>(ا)</sup> مغردات الواغب ص۲۷۸

<sup>(</sup>ا) معیع البخاري ج۲ ص ۹۶۴ الانتسير الطبري ع۵ ص ۲۸۶

وا دا سمعوا (۷) ورته الله شخ خپل لوی نعمت (ارواګانی) بېرته اخلي او ورته وای الانسال وایی چې د هغوی څخه الله شخ خپل لوی نعمت دارواګانی بېرته اخلي او ورته وای چې او وای چې او د دې استفادی مو تر مراو همدي مضمون باندي د عذاب الهون تكي هم دلالت كوي.

## فرادی څه معني؟

۴\_د ﴿ فُرَدَى ﴾ كلمه د "فَرْد" جمعه ده، "فَرْد" هغه شي ته وايي چې بل شي ورسره خلطينونو ا د د و در دی چه در دی چه مثل یې وي او که نه ۱٬۷۰، چې مونږ تري په تنها او یوازیتوب سره تعبیر کړ لري برابره خبره ده چې مثل یې وي او که نه ۱٬۷۰ چې مونږ تري په تنها او یوازیتوب سره تعبیر کړ لري برابره خبره ده چنې سام يې د پاره ډير تفسيرونه کړي دي<sup>(۲)</sup>، مګر کوم تفسير چې مرز په دي معام عبدې محمد دا دی چې راتلونکي ايتونه ذکره شوې کلمه په لاندې شرحې سره تفسيرون چې لوڅ پوڅ به ياست، او صرف هغه اندامونه به ولري کوم مو چې د تولد په وخت کښې درلوده ام نبي كريم ﷺ د حشر په باره كښې يوه ورځ وفرمايل چې: «تُحشَرُونَ حُفَاةً عُرَاةً غُرْنًا» تاسو بدور کړي شي په داسې حال چې پښې لوڅې، بربنډ او نا سنته به ياست. بي بي عائشي رنران او نا وويلي چې ناريند او زناند به ګډوډ وي چې يو تربله سره ګوري؟. نبي کريم ﷺ وفرمايل چې: ﴿الَّا اِ أَشَدُّ مِنْ أَنْ يُهِمْهُمْ ذَاكِ»(<sup>۴)</sup> كار (حال) د دې څخه سخت دى چې دوى ته دغه (يو بل ته كتل ل اهميت وركړي. يعني: هلته به هر څوك په خپل غم كښې ډوب وي او يو به بل ته نه كوري. ب: ﴿ وَتَرَكُّتُم مَّا خَوَّلْنَكُمْ ﴾ يعني: تاسو به هغه شيان په دنيا كښى پريښي وي كوم چي موز

تاسو ته دركړي دي، نه به درسره مال او دولت وي او نه رياست او پاچاهي او داسې نور.

نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چي: «يَقُولُ الْعَبْدُ مَالِي مَالِي، إِنَّ مَا لَهُ مِنْ مَالِهِ ثَلَاثُ، مَا أَكُلَ فَأَفْنَى أَوْلَسَ فَأَبْلَى أَوْ أَعْطَى فَاقْتَنَى، مَا سِوَى ذَلِكَ فَهُوَ ذَاهِبُ وَتَارِكُهُ لِلنَّاسِ»(٥٠ يعنى: بنده وايي چي زما مال، زما مان، يقينًا هغه څه چې ده لره دي (چې په ګټه يې تمامېږي) د ده د ټول مال څخه درې ډوله مالونه دي، هغه چې ويې خوري (استفاده ترې وکړي) نو مصرف يې کړي، او يا يې واغوندي نو زوړ بې کړي، او يا يې (د الله ﷺ په لاره کښې) ورکړي نو خپل ځان ته يې زخيره کړي، د ذکرو شوو <sup>مالونو</sup> څخه په غير نور مالونه چې دي نوموړي ترې تلونکي دي او خلکو ته يې پرېښودونکي دي

ج: ﴿ وَمَا نَرَىٰ مَعَكُمْ شُفَعَاءَكُمُ ﴾ الآية يعني ستاسو سره به نه كومكيان وي، نه سانونكي، له شفاعت کوونکي او نه انډيوالان (د ګوند ملګري) او داسې نور اسمې نور

it restantished that

windows to the 444

" Landing of the

<sup>(</sup>۱) مفردات الراغب ص۲۸۹

<sup>(</sup>٢) زاد السيرج٣ ص٤١

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ج٧ ص٢٣

<sup>(4)</sup> صعيع البخاري ج٢ ص٩۶۶

<sup>(</sup>۵) صحیح مسلم ج۲ ص۴۰۷

# سوال جواب

[۹۵] یقینا الله که د (تخمونو) دانو او زړو (هستو) چاودونکی دی (چې بوټي او ونې ترې راوباسي) ژوندی (روح لرونکی) شي د مړي (ېې روحه) شي څخه وباسي او هم د ژوندي (روح لرونکي) شي څخه د مړي (ېې روحه) شي راویستونکی دي.

ای انسانانو! دغه (کارونه کوونکی) الله دی (نه باطل معبودان). نو کوم طرف تاوول کېږئ؟
[۹۶] (الله د سبا (سپېده داغ) چاودونکی دی (چې روښانه ورځ ترې راوباسي) او هم ده شخ شپه د ارامۍ وخت ګرځولې ده او لمر او سپوږمۍ يې د حساب کولو اسباب (جوړ کړي دي).
دغه (ټاکنه) د کلکې ارادې (او) د يوهې د خاوند الله د آاکنه ده (حي د يا هيچا د لاسه يې ه نه

دغه (ټاکنه) د کلکې ارادې (او) د پوهې د خاوند الله گټاکنه ده (چې د بل هيچا د لاسه پوره نه ده او نه يې څوک دعوه کولي شي).

# 

په وړاندېنيو ايتونو کښې الله څخ د مشرکانو د معتقداتو او د دوی د اُخروي حالاتو بيان وکړ او دوی يې ايد وکړي او د باطلو دوی يې متوجه کړه چې په توحيد او رسالت او بالآخره په معاد باندې عقيده وکړي او د باطلو معبودانو پيروي پرېږدي چې په هيڅ درد باندې درته نه دواکېږي

په دې ایتونو کښې یې په ذکرو شوو درېګونو مطالبو باندې شپږ دلایل نازل کړي دي چې درې دلایل ځمکني دي او درې دلایل اسماني، چې حاصل یې داسې راوځي:

### د مطلب خلاصه

ای پیغمبره! خلکو ته یو ځل بیا الله گڼ په ځانګړو صفاتو باندې وروپېژنه ترڅو دوی متوجه شي او د ښه تفکر څخه وروسته د باطل پرستۍ څخه توحید پرستۍ ته راتاو شي، چې:
۱ ـ الله څن د تخم ډېرې کوچنۍ ۱۵۰۰۰ منځو د همغو تخمي دانو څخه

وادا سمعوا (۲) د اسمان طرف ته ښه شين تازه بوټي رازرغون کړي او د ځمکې په داخل کښې ترې بې شعاره مراز (رېشي) اووځي چې هلته قيام او ثبات مونده کړي.

شې اووځي چې هسه سيام او بول و چودولو (څيرولو) څخه وروسته اسمان طرف ته نهي همدارنګه د کلکو زړو (هستو) څخه د چودولو (څيرولو) څخه د کارنګې د ونې راوباسي او د حب او سر مه و د يوه تخمي زړي څخه يوه ونه اسمان طرف ته پورته خبري او بلارنه (ريشي) وباسي، ته به وايې چې د يوه تخمي زړي څخه يوه ونه اسمان طرف ته پورته خبري او بلارنه ترې د ځمکې په کېده کښې مخ ښکته وراوږدېږي او مضبوطېږي.

د ځمخې په مېږه خبنې کې . ۲\_ الله څخه هغه اقدس ذات څخه دی چې د یوه داسې شي څخه چې په مجموعي توګی م روحه) وي، ژوندي (روح لرونکي) شيان راوباسي، لکه د نطفي څخه انسان او د ه کي څخه چرګار روحه وي، روسي روحه غذاګانو باندې ژونديو شيانو ته نشأ او نمو ورکوي او د ژوندي بدن غوښي ا نورې برخې يې ورزياتوي او غټوي.

٣\_ همدارنګه بالعکس الله گه د يوه داسې شي څخه هم (چې په مجموعي توګه ژوندي وي بي روحه جزونه او برخي راجدا کوي، لکه د انسان څخه نطفه او د چرګې څخه هګۍ او بالآخره د غزا خورونكو ساكښانو څخه فضلات يا ويښتان او نوكان.

ای انسانانو! ستاسو رب دغه اقدس ذات دی چې د عجیبه قدرت څو نمونې یې درته شرط شوى، نو ايا تاسو اوس هم ورباندي سوچه عقيده نه كوئ؟ نو دا راته وواياست چي تاسو كوم طرن ته تاوول کېږئ؟ ته به وايي چې په څټونو باندې مو چا لاس ايښي دي او بل خوا ته مو تاووي

۴\_الله ﷺ هغه اقدس ذات دي چي د شپي توره تياره څيروي او سپين داغ پکښي پيدا کوي ار بيا همدغه سپين داغ (رڼا) په ټول افق كښي خوروي او بالآخره يې په رڼا ورځي باندې بدلوي اباد الله على خخه به غير دا كار بل خوك كولى شي؟

۵\_ الله ﷺ همدغه رڼا ورځ په توره شپه باندې بدلوي چې ټول ساکښان پکښې ارام کوي او په اتفاقى توګه کاروبار بندېږي. ايا د الله چ څخه په غير بل څوک دغه بدلون ته څه تحقق ورکولي شي؟

دپاره معيارونه ټاکلي دي چې د لمر په سترګې باندې شپه او ورځ، اونۍ او مياشتې او بالآفره کلونه او پیړۍ پېژندل کېږي اما لر دقت غواړي، مګر په سپوږمۍ (میاشتې) باندې خو هغه څوک هم وختونه او ميعادونه پېژندلي شي چې هيڅ ليک او لوست ونه لري خو فقط سترګې ولري او اسمان ته کتلی شی.

ای پيغمبره! خلکو ته ووايه چې ذکرې شوې ټاکنې ټولې الله گات کړې دي چې لمر او هم سپوومي بلکې ټولو ستورو ته يې د حرکت او تګلارې تعينات کړي دي چې نه پکښې څوک ګوتې وهلی شي او ند پکښې بدلون واقع کېږي. او دا ځکه چې الله څخه د کلکې ارادې خاوند دی هيڅوک يې په اراده کښې خلل نه شي اچولی او هم د کامل علم او پوهې څښتن دی چې په ډېره دقيقه توګه يې د ټولو فلکیاتو دپاره د حرکت اندازی او هم د حرکت خطرنه تاکلوردی چې هیڅکله یو تربله نه ټکر کېږې

ri- April 17 a / A . .

The Standard of the 18th

The Grand Land of the St.

M. Millian Hang Till a will

#### توضيحات

ر ذکر شوي شپږ دلایل، لکه څنګه چې د الله د وحدانیت په اثبات رسوي همدارنګه د نبوت او معاد اثبات هم کوي، په دې اعتبار سره د الله د وحدانیت دلایل دي چې د ده څخ څخه په غیر بله هنوک ذکر شوي اجراءات نه شي کولی، او په دې اعتبار سره نبوت او رسالت په اثبات رسوي چې د بدنونو د تربیت او روزنې دپاره ذکر شوی انتظام پیدا کړی دی نو همدغه اقدس ذات به همدځکله د انسان روحیات بې تربیته نه وي پریښي او د پیغمبرانو عبراله سلسله به یې جاري کړې دي لکه چې همداسې ده.

رې د پې د پې د پې د معاد (آخرت) ثبوت ته هم اشاره کوي، يعنې: هغه الله څخ چې د تخمي د د د په د په د په د په د په دې باندې هم قادر دی چې د عجب الذنب څخه انسان راوباسي او د قبر څخه يې راپورته کړي.

د هر انسان په ملا کښې يو باريکه هډوکې دی چې "عجب الذنب" نومېږي نبي کريم ﷺ فرمايلي دي چې: «کُلُّ ابْنِ آدَمَ يَا کُلُهُ التُّرَابُ إِلَّا عَجْبَ الدُّنْبِ مِنْهُ خُلِقَ وَفِيهِ يُرکبُ»(۱) يعني: ټول انسانان خاورې کېږي مګر يوازې عجب الذنب (نه خاورې کېږي) چې د همدې څخه جوړ شوی دی او په همدې کښې (په دوهم ځل) ترکيب کېږي.

# د فَلَق، حِب، نَوى معناوي

۲\_ د 'فَالِق' کلمه د 'فَلَق' څخه اشتقاقه شوې ده او 'فَلَق' د چاودنې او انفلاق ورکولو په معنی ده (۱)

خب د حبه جمعه ده (۳) (لکه چې تمر د تمرة جمعه ده)، خبه هرې وړې او غتي دانې ته وايي چې بوټي ترې زرغونېږي، لکه د غنمو او نورو شيانو دانې.

'نوی' د 'نواه' جمعه ده، 'نواه' زړي ته ويل کېږي' ، لکه د خرما، شفتالو او نورو شيانو زړي.

نو د معنی حاصل يې داسې کېږي چې: الله څخ ټولې د تخم دانې او د تخم زړي بېرته کوي او د

منځه يې د يو پلوه بوټي او ونې راوباسي چې اسمان طرف ته لوړېږي، او د بله پلوه ترې جرړې

(يشې) راوباسي چې د بوټو يا ونو د تحکيم دپاره د ځمکې په ګېډه کښې يو پلو بل پلو ته ځغلي.

که څوک غواړي چې په همدې اړوند د الله څخ د کامل قدرت او کامل علم پوره وضاحتونه

ولولي نو هيله ده چې ځينو اوږدو تفاسيرو(۵) ته مراجعه وکړي.

<sup>(</sup>١) صعيع مسلم ج٢ ص٧٠ ۴

<sup>(</sup>٢) مغردات الراغب ص٢٩٩

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي ج٢ ص١١٧

<sup>(</sup>۴) تفسير القاسسي ج۶ ص۶۳۷ (۵) التفسير الكبير ج۱۲ ص. ۹

#### يادونه

٣\_ مونږ د الله چې په توفيق د [آل عمران: ٢٧] ايت لاندې د مړي او ژوندي په تخارج کښې (مي يو د بل څخه وځي) ښه مفصل بحث کړی دی چې بيا ليکلو ته يې اړتيا نه ګورو. برسېره پر دې، ک يو د بن صحه وسي به است. څوک غواړي چې ډېر کوچني حيوانات وېېژني نو ځينو تفاسيرو ته دې مراجعه وکړي<sup>(۱)</sup> مونويي، اوږدوالي د کېله دلته نه شو رانقلولي.

و يوه پوښتنه او د هغې جواب

۴\_ که څوک وايي چې: په دې کښې څه حکمت دی چې د مړي څخه د ژوندي د ويستلو په بيان کښې د مضارع فعل ﴿ مُخْرِجُ ﴾ کلمه نازله شوه، او د ژوندي څخه د مړي د ويستلو په ذکر کښي، اسم فاعل ﴿ وَمُخْرِجُ ﴾ كلمه استعماله شوه؟

مونږ وايو چې: که څه هم مفسرينو کرامو د ذکر شوي حکمت په بيان کښې ډېر اوږده بحثونه كړي دي ٢٠، مكر مونو ته بهتره دا ښكاري چې دا به تفنن في العبارة وي چې د بديع د علم يو مهم قانون دي حال دا چې په [ال عمران: ٢٧] ايت کښې په دواړو کښې فعلونه نازل شوي دي.

#### سوال جواب

۵ که څوک وايي چې: "الْإصْبَاح" خو د "أصْبَح" دپاره مصدر دی مگر په دې مقام کښې په معني د الصُّبْح سره دي ٢٠، نو نظر د 'فَلَق معنى ته حيى په دوهمه توضيح كښى ذكر شوه د ﴿ فَالِنُ ٱلْإِصْبَاحِ ﴾ د معنى حاصل داسى راوخي چى: الله على د سباوون چاودۇنكى دى او د سبا په انفلاق سره تياره پيدا كوي. حال دا چى دا خو مطلوبه معنى نه ده.

مونن وايو چې:

الف: دلته عبارت د مضاف په حذف سره دي يعني: "فَالِقُ ظُلُمَة الْإِصْبَاح"(٢) الله الله عنه د سباوون د تياري څيرونکي دي، البته هغه تياره چې د سبا د رڼا سره اتصال او پيوستون لري، ته به وايي چې د سبا رڼا د تيارې په غلاف کښې تاوه ده او په څيرولو سره يې ترې رابهر کړه.

ب: مكر څرنګه چې حذف خلاف الأصل دى نو مونږ يې معنى داسې كوو چې: الله ﷺ صبح کاذب (دروغژن سبا) ته انفلاق ورکوي چې رڼا يې د يوه نري تار او يا نرۍ لښتې غوندې ښکاري او په انفلاق سره ترې لويه رڼا (روښانه ورځ) راوباسي. د همدې کبله ورپسې د ﴿ وَجَعَلَ ٱلَّيْلَ سَكُنًّا ﴾ جمله پيوسته کړي شوې ده چې د دواړو معني داسې کېږي: الله چې ورځ او شپه دواړه پيدا کړي دي.

<sup>(</sup>١) الجواهر ج۴ ص٨١

<sup>(</sup>٢) روح المعاني ج٧ ص٢٢٧؛ التفسير الكبير ج١٦ ص٩٨؛ تفسير الكشاف ج٢ ص٤٤؛ تفسير القاسمي ج٤ ص٤٤١،

٣١) تفسير البغوي ج٢ ص١١٧

<sup>(4)</sup> التفسير الكبير ج١٢ ص٩٨

٤ . د ځښان کلمه مصدر ده چې د شمارلو معني ورکوي. عرب وايي چې: "لا يَعْلَمُ حُسْبَانهُ إِنَّا ۱۰ بعني: د دغه فلاني شي په شمارلو باندې يوازې الله څخ پوهېږي او بس. په دې مقام کښې يې

ب: د لمر او سپوږمۍ هر يوه د دوران دپاره وختوند معلوم او ټاکلي شوي دي، هر کلد چې دوی دواړه خپل محاسبه شوي وختونه بشپړ کړي نو همدا به وروستنۍ ورځ وي او قيامت به قائم شي ۳۰ ړ. پې مونږ ته د مقام په اعتبار او د وړاندې بېرته سره، چې نعمتونو ته اشارې شوې دي، لومړني تفسير غوره ښكاري.

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلنُّجُومَ لِتَهْتَدُواْ بِمَا فِي ظُلُمَنتِ ٱلْبُرِّوَٱلْبَحْرِ ۚ قَدْ فَصَّلْنَا ٱلْآيَنتِ لِفَوْمٍ يَعْلَمُونَ ٢ ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي أَنشَأَكُم مِن نَفْسٍ وَاحِدَةٍ فَمُسْتَقَرٌّ وَمُسْتَوْدَعٌ ۗ قَدْ فَصَّلْنَا ٱلْآيَنِ لِقَوْمِ يَفْقَهُونَ ٢ ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ، نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا نَخْرِجُ مِنْهُ حَبًّا مُثَرَاكِبًا وَمِنَ ٱلنَّخْلِ مِن طَلْعِهَا فِنْوَانُ دَانِيَةٌ وَجَنَّتُ مِنْ أَعْنَابٍ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلرُّمَّانَ مُشْتَبِهًا وَعَيْرَ مُتَسَبِهِ ٱنظُرُواْ إِلَىٰ

نُمَرِهِ - إِذَا أَنْمَرَ وَيَنْعِهِ - إِنَّ فِي ذَالِكُمْ لَايَنتٍ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ١٠

[٩٧] او دي (الله ﷺ) هغه اقدس ذات دي چې تاسو ته يې ستوري د دې دپاره ګرځولي رپيدا کړي) دي چې تاسو پرې د بيابان او درياب په تيارو کښې لاره مونده کړې يقينا مونږ د داسې قوم دپاره چې پوهېږي ايتونه (او دلايل) ښه په تفصيل سره بيانوو.

[۹۸] او دی (الله ﷺ) هغه اقدس ذات دی چې تاسو يې د يو نفس (آدم ﷺ) څخه پيدا کړئ، نو تاسو لره د استقرار ځای او د امانت ځای شته. یقینًا مونږ د داسې قوم دپاره چې په دقیقه توګه پوهېږي خپل ايتونه (او دلايل) ښه مفصل بيانوو. at the same of the tree same

Mark Word Carl Street

<sup>(</sup>١) مفردات الراغب ص١١٥

<sup>(1)</sup> البعر السعيط ج۴ ص٥٥٣

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري ج۵ ص۲۸۵

او رپه دغو اوبو سره) باغونه (راوباسو) چې د انګورو څخه عبارت دي او (همدارنګه پرې) زيتون (ښوون) او انار هم (د ځمکې څخه راوباسوم، په داسې حال چې (د هرې نوعې ميوجات د يو پلوه) يو بل ته ورته دي او (د بله پلوه) يو بل ته ورته نه دي.

تاسو د دغه رد ذکرو شوو شیانو د هر یوه) میوې ته وګورئ کله چې میوه ونیسي، او هم یې د مبوي پوخوالي ته (وګورئ چي څنګه پيدا کېږي او څنګه پخېږي).

يقينًا په دې (ذکر شوي بيان) کښې د داسې قوم دپاره چې (په الله کې باندې) عقيده کوي ضرور ښه (قوي) دلايل دي.

### د مطلب خلاصه

په دې ايتونو کښې هم د وړاندېنيو ايتونو غوندې د الله څه د وحدانيت او د نبي کريم د نبوت او بالآخره د معاد (آخرنۍ ورځي) اثبات د بحث لاندې نيولي شوي دي چې حاصل يې داسې راوځي: اي پيغمبره ١ خلكو ته د الله على څه اختصاصي صفات نور هم ورزده كړه ترڅو خپل حقيقي معبود وپېژنې او د باطل پرستۍ څخه لاس واخلي، هغه دا دي چي:

١\_ الله ﷺ هغه اقدس ذات دي چې تاسو ته يې په اسمان کښې ستوري پيدا کړي دي، په دغو ستورو کښې يو مهم مطلب دا هم دي چې تاسو ترې په وچه او په لمده کښې استفاده وکړئ او کوم طرف ته چې د تللو نيت لرئ هغه طرف ورباندې وپېژنئ، که نه نو په يوه لوي بيابان او لوي عظيم الشان درياب كښى به تاسو خپل خط السير په څه شي باندې پېژندلى وى

ايا د الله الله څخه په غير د ستورو په خلقت او ترتيبولو کښې بل څوک څه مداخله کولي شي؟ اي پيغمبره ا مون خپل ايتونه او دلايل په دغومره ښه تفصيل سره بيانوو خو البته چې هغه خلک

ترې کټه اخلي څوک چې لږ څه پوهه لري که څه هم دقت وند کړي.

٢\_ الله ﷺ هغه اقدس ذات دي چې تاسو يې (اي انسانانو)) د يو نفس (آدم 🕮) څخه پيدا کړي ياست، ستاسو د مزل سلسله د آدم على څخه پيل کېږي او آن په جنت يا دوزخ باندې پاي ته رسيږي چې په ځينو ځايونو کښې ډېره اوسېدانه کوي ته به وايې چې دا مو اصلي مقر او استوګنځي دي، او په ځينو کښې لږ وخت تېروي لکه چې يو مسافر د لږ وخت څخه وروسته د خپل اصلي منزل په لور خپل سفر ته ادامه ورکوي او روانېږي.

ای پیغمبره ۱ موند خپل دلایل او ایشونه مهرون مهرون می میسون می می د فقاهت خاوندان تری

الانعام (۱) در خه د مطالبو په لاس ته وروړلو کښې دقت کوي او لږ د تعمق څخه کار اخلي او د تعمق څخه کار اخلي او الأنعام (٦) ني اخلي چې ج سرچ کړې چې زه چا راروان کړي يم او کوم طرف ته مې بيايي؟ ايا زه خپل ځان ته څه تګلاره ټاکلې او سرچ کړې ده تاکلې رې توې بې د الله څخه په غير بل څوک زما د تګلارې د ټاکنې څه اختيار لري؟ ۱۱ الله که هغه اقدس ذات دی چې ستاسو (ای انسانانو!) د مادي تربیت دپاره یې د اسمان د

ار اسمان د اران اوبه نازلې کړې دي لکه څنګه یې چې ستاسو د روحي روزنې دپاره د اسمان د اسمان د

په دغو اسماني اوبو سره (چې يو جنس دي او مختلف شيان ورياندي اوبد کېږي) مونږ د ځمکې ځخه د هر ډول نباتاتو بوټي رازرغونوو، چې تفصيل يې دا دي:

د هر څه څخه وړاندې تخمي دانې انفلاق وکړي او يو نرې تېغ ترې رابهر شي، بيا مونږ همدغه نړې تېغ ته وده ورکوو آن تردې پورې چې ښه په سور کښې بوټی نرې جوړ شي، بيا ترې دانې راوباسو چې ښې ګڼې او يو تربله سورې وي؛ ايا د الله گا څخه په غير بل څوک دا کار کولي شي؟ او همدارنګه د زړي څخه نری تبغ راوباسو او بیا وده ورکوو آن تردې چې غټه ونه ترې جوړه شي، بيا د همدغې غټې او دنګې ونې څخه ګل راوباسو چې په پوښ (شخولې) کښې پوښولي شوي وي، په ورو ورو شخولې بېرته کړو او د خرما وږی ترې راوباسو، په دغه وږي کښې ډېرې نژدې داني وي چې د نژدېوالي سره سره هره يوه بېل بېل پوستکي لري او يوه د بلې سره نه نښلي. ايا دا کار د الله ﷺ څخه په غير بل څوک کولي شي؟

همدارنګه مونږ د تخمي زړو څخه د نورو ډول-ډول ميوجاتو باغونه راوباسو او په هغه يو جنس اوبو باندې وده ورکوو، لکه د انګورو او زیتونو او بالآخره د انارو باغوند.

د ذکر شوو باغونو ميوجات په شکل او څېره کښې د يوې ونې د بلې ونې سره يو رنګ ښکاري خو په خوند او مزه کښې يو بل ته ورته نه دي.

يا په بل عبارت: ذكر شوي ټول بوټي او ټولې ونې او باغونه په دې كښې يو بل ته ورته دي چې په يو ډول اوبو باندې خړوېېږي، په يوه ځمکه کښې وده کوي او يوه هوا ورباندې چلېږي، مګر په خوند، رنګ، بوي، څېره او نورو شيانو کښې زښت ډېر توپير لري. ايا دا کار د الله کڅ څخه په غير بل څوک کولي شي.

ای انسانانو! د ټولو په آخر کښې تاسو د ذکرو شوو شیانو څخه د هریوه مېوې ته ښه په ځیر سره وګورئ چې په څه کيفيت سره وده کوي او وخت په وخت يې مزه څنګه بدلون مومي آن تردې چې پخدشي او خوراک ته جوړه شي او د بېل بېل خوند درلودونکې شي الله ای انسانانو! همدا ذکر شوی بیان کفایت کوی چې تاسو یوازې په یوه الله څخ باندې معتقد شئ

او د باطل پرستۍ څخه ځانونه بچ کړئ او يا يې ترې بچ وساتئ مګر حقيقت دا دی چې د پخې عقیدی د خاوندانو څخه په غیر نوون څووکوه انده اندونه اندونه د کولی.

الانعام

#### توضيحات

۱\_الله الله الله المتورو دپاره لاندې درې گټې په قرآن کريم کښې په صراحت سره ذکرې کړې وې: الف: شيطانان ورباندې ويشتل کېږي، چې بحث به يې ان شاء الله په خپل ځاى کښې راشي ب: د اسمان ډول او سنګار ورباندې برابر دى چې هرڅوک يې گوري.

ج: په بیابانونو او دریابونو کښې ورباندې لاره او طرف پېژندل کېږي که نه نو د دریاب او بیدیا مسافرو به په توره شپه کښې خپله تګلاره نه وی معلومه کړې او سرګردان به ګرځېدی، لکه چې همدا ایت شریف ورته اشاره کوي کوم چې د بحث لاندې دی.

#### په ياد ولرئ

۲\_په ياد ولرئ چې په ستورو باندې د هدف معلومول چندان دقت نه غواړي نو ځكه الله چې په دې مقام كښې د دې مقام كښې د ( لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ) جمله ذكره كړه. يعنې: د ستورو څخه د محض علم خاوندان استفاده كولى شي كه څه هم لږ علم ولري.

اما په نني عصر كښى د ځينو آلاتو په كشف سره ذكره شوى استفاده نوره هم اسانه شوى ده، لاندى څو مثالونه يى ولولئ:

الف: لمونځ کوونکي په ډېره اسانۍ سره د قبله نما په ذريعه قبله معلومولي شي.

ب: يو مجاهد د قطب نما او شاخيز (يوه لکړه ده) په استعمال سره د هغو وسلو په ذريعه، چې قوسي ګوزار کولي شي، د غره هغي خوا خپل هدف د اور لاندې نيسي.

ج: همدارنګه په الوتکو کښې ځينې آلات نصب دي چې په ستورو باندې د لارې موندلو کاريي ډېر اسان کړي دي. او داسې نور.

ايا د علم النجوم زده كړه جواز لري؟

۳\_ په دې باره کښې (چې د علم النجوم زده کړه جواز لري او که نه) ځينو مفسرينو کرامو<sup>(۱)</sup>ډېر ښه په زړه پورې بحث کړی دی، مګر مونږ په لاندې يوه حديث باندې اکتفاء کوو چې دغه موضوع يې ښه واضحه کړې ده:

يو ځلې د شپې د پلوه باران شوی وه او نبي کريم ۴ خپل صحابه کرام د سبا د لمانځه څخه وروسته مخاطب کړه چې: ايا تاسو پوهېږئ چې ستاسو رب څک څه وايي؟ دوی عرض و کړ چې الله که او د ده څخ پيغمبر ښه پوهېږي.

نو نبي كريم ﷺ وفرمايل چى: ستاسو رب ﴿ فرمايي «أَصْبَحَ مِنْ عِبَادِي مُؤْمِنُ بِي وَكَافِرُ، فَأَمَّا مَنْ قَالَ مُطِرْنًا يَفَضُلِ اللهِ وَرَحْمَتِهِ فَدَلِكَ مُؤْمِنُ بِي وَكَافِرُ بِالْكُوكَبِ وَأَمَّا مَنْ قَالَ بِنُوْءِ كَذَا وَكَذَا فَدَلِكَ كَافِرُ بِي قَالَ مُطِرْنًا يَفَضُلِ اللهِ وَرَحْمَتِهِ فَدَلِكَ مُؤْمِنُ بِي وَكَافِرُ بِالْكُوكَبِ وَأَمَّا مَنْ قَالَ بِنُوْءِ كَذَا وَكَذَا فَدَلِكَ كَافِرُ بِي وَمُؤْمِنُ بِالْكُوكَبِ " كَافران و كرحْمَده او خيني كافران و مُؤْمِنُ بِالْكُوكَبِ " كَافران و كرحْمِده او خيني كافران و مُؤْمِنُ بِالْكُوكَبِ " كَافران و كرحْمِده او خيني كافران و كرحْمِد و كرحْمِد و كرحْمِد و كُورْمُونُ بِي اللّهُ وَكُولُولُ اللّهِ وَالْمُولِ اللّهِ وَالْمُولِ اللّهِ وَالْمُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْمِنُ بِي اللّهِ وَالْمُؤْمِنُ اللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْمِنُ اللّهِ وَالْمُؤْمِنُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْمِنُ اللّهِ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا لَا لَهِ فَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَكُولُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَلَا لَا لَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِكُولُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

the distriction were to

<sup>(</sup>١) روح المعاني ج٧ ص٢٢٤

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ج ١ ص ١٤١

splanting to the

الانعام (۱) الانعام (۱) د الله څخ په مونږ باندې د الله څخ په فضل او رحمت سره باران وورېده نو هغه په نو هغه په نو پروټ پې . نو پروټ دی او په ستوري باندې کافر ، او هر څوک چې ووايي چې په مونږ باندې باران د هغه او سه ماباندې د ختلو يا پرېوتلو د کبله وورېده نو هغه په ما باندې کافر دی او په ستوري باندې مومن. پنه ښتوري د ختلو يا پرېوتلو د کبله وورېده نو هغه په ما باندې کافر دی او په ستوري باندې مومن. پښوري دريث مونږ ته د علم النجوم په باره کښې څرګند حکم راکوي چې د دغه علم په زده کې ښې <sub>کون</sub>کې الله څخه دی او بس، د ده څخه په کارونو کښې هيڅوک مداخله نه شي کولي. رېمې مګر چې د دې سره سره د هغو کارونو څخه ځان وساتي چې شريعت اجازه نه وي ورکړې لکه

کړه کړي (جادوګري) د غيبو ويل او داسې نور.

۴\_ که څوک غواړي چې د ستورو په باره کښې په ډېرو عجانبو او غرانبو باندې پوه شي نو ځينو اوږدو تفاسيرو ته دې مراجعه وکړي ١٠٠.

# مُستَقَر او مُستَودَع څه معني؟

۵ که څه هم مفسرينو کرامو د ذکرو شوو دواړو کلمو په تفسيرونو کښې زښت ډېر قولوند کړي دي چي تقريبًا پنځلسو اقوالو ته رسېږي (۲)، مګر کوم تفسير چې مونږ ته په دې مقام کښې ښه ښکاري هغه په لاندې څو لنډو مقدمو باندې ولاړ دي:

الف: د "مُسْتَقَرّ كلمه د قرار څخه ده چې د ثبات او ټال معنی وركوي"، او د "مُسْتَوْدَع كلمه د 'وَدِيْعَه' څخه ده چې د لږ وخت پرېښودلو او د عدم استقرار معني پکښې پرته ده (۱۰).

ب انسان د نطفي د حالت څخه په دېخوا په لاندې ځايونو کښې لږ ډېر وخت تېروي او يا لا پکښې دائمي پاتي کېږي: ١\_ اصلاب (د پلرونو شاګاني) ٢\_ ارحام (د مورګانو رحمونه) ٣\_ دنيا با ځمکه. ۴\_ قبر. ۵\_ جنت. ۶\_ دوزخ رالبته د محنه محار مؤمن دپاره).

ج د ذکرو شوو شپږو واړو ځايونو څخه په هر يوه باندې د اعتباراتو په لحاظ سره هم د مستقر او هم د مستودع اطلاق کېږي، چې شرحه يې دا ده:

اول: صلب (د پلار شا) د نطفي دپاره مستقر دی چې همدلته خلق کېږي او دا يې اصلي مقر دی. خو په دې اعتبار سره ورته مستودع ويلي شو چې خلقت يې اصلا د ارحامو دپاره شوي دي او دلته يې ټالېدل موقتي دي.

دوهم: رحم (د مور کېلهه) د نطفې دپاره مستقر ده چې خلقت يې د همدې ځای دپاره شوی دی.

<sup>(</sup>١) الجواهر للطنطاوي ج۴ ص٨٧

<sup>(</sup>٢) زاد المسير ج٣ ص٤٤: التفسير الكبير ج١٣ ص١٠٢

<sup>(</sup>۲) مفردات الراغب ص۲۱۳

<sup>(4)</sup> مغردات الراغب ص۵۵۴

واذا سمعوا (٢) او په دې اعتبار سره يې مُستودع هم جوړېږي چې د پلار د پلوه هلته اچوله کېږي ته به وايې چې هلته يې امانته ږدي.

هلته یې امانته ږدي.
درېم: ځمکه د انسان دپاره مستقر ده چې طبعي استقرار یې همدلته دی او کورونه او ښارون همدلته جوړوي، مګر په دې اعتبار سره یې مستودع دې چې د انسان اصلي خلقت د آخرت دپاره دی څه همدلته جوړوي، مګر په دې اعتبار سره مستقر دی چې د قیامت د ورځې څخه وړاندې ترې څوک نه شې ښورېدلی، مګر په دې اعتبار سره ورته مستودع دی چې د وارثانو د پلوه هلته دفن کېږي، تدې وایې چې د امانت په توګه یې ږدي، او هم دلته اوسېدانه عارضي ده په بیا راژوندي کېدلو باندې اختتام پیدا کوي.

پنځم: دوزخ د کافرانو دپاره مستقر دی چې هلته به همېشه وي، مګر د عاصيانو مومنانو دپاره مُستودع دی چې څه وخت وروسته به ترې بهر شي.

شپږم: همدارنګه په جنت باندې هم د هغه جنتي دپاره د کامل مستقر اطلاق کولی شو چې نه يې د دوزخ دوره تېره کړې وي او نه په اعراف کښې ټال شوی وي.

او د هغه جنتي په اعتبار سره (چې يا يې د دوزخ دوره تېره کړې وي او يا په اعراف کښې څه وخت ټړې وخت ټال شوى وي) که د مستودع اطلاق وکړو هم بده نه ده چې جنت ته د داخلېدلو څه وخت ټړې په دوزخ يا أعراف باندې فوت شوى وي. اما د دخول څخه وروسته خو د ټولو جنتيانو ډپاره جنت دائمي استقرار ځاى دى.

#### تنصره

٤- د ذكرو شوو مقدماتو په نظر كښې نيولو سره سړې پوهېږي چې مفسرينو كرامو د مستقر او مستودع دواړو كلمو ته محض مثالونه ښودلي دي او حصر يې مطلب نه دى، ځكه چې د ذكرو شوو ټولو مراحلو څخه په هره يوه مرحله باندې هم د مستقر او هم د مستودع اطلاق كېدلى شي. مگر لږ څه دقت غواړي، د همدې كېله الله څخ ذكر شوى ايت د ﴿ لِقَوْمِ يَفْقَهُون ﴾ په كلمه باندې ختم كړى دى. يعنې: په ذكر شوي مضمون باندې هغه خلك ښه پوهېږي چې ښه دقيق علم ولري ځكه چې د فيفقهُون ﴾ كلمه د وفقه څخه اخستله شوې ده او وفقه په يوې پتې معنى باندې د پوهېدلو څخه عبارت ده. فقيه ته ځكه دا نوم ايښودلى شوى دى چې په دقت سره د احكامو استنباط كوي (١٠)

لنډه دا چې په ذکر شوي ايت شريف کښې الله گه مونږ پوه کړو، لکه چې ستاسو اصلي خلقت د الله څخ په اختيار کښې دی همدارنګه د يوې مرحلې څخه بلې مرحلې ته انتقالول مو هم د ده څخ څخه په غير بل څوک نه شي کولي نو تاسو ته په کار دي چې د همده څخ څخه په غير د بل چا عبادت ونه کړئ

\_(Y) In.

سموا (۱) د مدغو مراحلو څخه يوه پښتون شاعر څومره په زړه پورې تعبير کړې دي چې (۱) خبر نه يېم چې يېې راوستم د کومه :: بيا مې کومې خوا ته استوي چې درومه لکه ړوند چې لاس د بل په اوږه کېږدي :: هييځ ژوره لوړه نه وي ورميغلومه خداې راپېښه نرۍ لار کړه نالېدلې :: لکه ورانه مشوړه چې وي سرګومه

سوال جواب

۷ که څوک وایي چې: ﴿ خَضِرًا ﴾ خو هغه نړي تېغ یا شنه ډکي ته ویل کېږي چې د هر څه څخه دراندې د ځمکې څخه رازرغونېږي او په مرور د وخت سره ترې بوټی (نبات) جوډېږي ۲۰؛ نو پوښتنه داده چې په ﴿ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ حَضِرًا ﴾ کښې د "مِنْهُ صمیر ﴿ نَبَاتَ ﴾ ته راجع دی ۲۰، نو د معنی ماصل یې داسې کېږي چې: تېغ د بوټي څخه راوباسو ۱۶ مونږ وایو چې: ذکره شوې جمله د ﴿ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مَ نَبَاتَ کُلِّ شَيْءٍ ﴾ دپاره تفصیل واقع شوی دی اورباندې تفریع نه ده چې اعتراض وارد شي. نو د معنی حاصل یې داسې کېږي چې: مونږ په اوبو سره د هر شي څخه د راوباسو، چې تفصیل یې دا دی چې د هر شي څخه وړاندې د رغونېدونکي بوټي څخه د هغه نړۍ څوکه (تېغ) د ځمکې څخه راوباسو.

۸ که څه هم د خرما د ونې میوجات د اول څخه تر آخره پورې اولس (۱۷) نومونه لري چې روستنی نوم یې "تَمْرَة" (کجوره) ده، مګر په ایت شریف کښې لاندې دوه نومونه ذکر شوي دي؛ الف: 'طَلَع'، دا د هغه غلاف نوم دی چې د هر څه څخه وړاندې د هغې ونې څخه راوځي چې مړې نیولو ته ځاڼ جوړوي (۲۰) چې په دري ژبه کښې ترې په شګوفه باندې تعبیر کوي، چې وروسته

ررباندې په پښتو کښي د "شخولي" نوم ږدو.

ب: قِنْوُ ، کله چې ذکر شوی غلاف (پرده) څیرې شي نو ګلان توی شي او خپل ځای یوه بل شي نه پرېږدي چې په عبیر کوو. قِنُوُ په قِنُوَان نه پرېږدي چې په عربي کښې ورته قِنْو وايي (۵) مونږ ترې په وږي سره تعبیر کوو. قِنُو په قِنُوان سره جمعه کېږي (۶)

په دې مقام کښې د ﴿ قِنْوَانٌ ﴾ کلمه په ﴿ دَانِيَةٌ ﴾ سره موصوفه شوې ده چې مفسرين کرام يې لاندې تفسيرونه کوي:

Mangled Walte

Wall of Back growing

Australia 12 1 - 1 - 1

be delicity on a fire

The to the state of the state o

<sup>(</sup>۱) دعبدالرحين مومند ديوان ص١٠٩ (۱) التفسير الكبير ج١٣ ص١٠٨ (۱) تفسير الكشاف ج٢ ص٥١ (أ) تفسير الكشاف ج٢

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> تفسير الغرطبي ج۷ ص ۴۸ (۵) مغردات الراغب ص ۴۲۹ (۶) دوح السعاني ج۷ ص ۲۲۹

۱ سمعوا (۲) اول: د ﴿ دَانِيَةٌ ﴾ کلمه خو د نژدې معنی ورکوي مګر د خپل ضد ( بَعِيدَة الرې) څخه هم نعابلا الوالم ال وي چې ونه يې نه وي لوړه شوې او ځينې لرې وي چې ونه يې لوړه وي (۱۲) . دوهم: ذكر شوي وږي يو تربله نژدې وي ښه ګڼ او ډېر وي(۲).

دوهم: دکر شوي وږي يو سرب کړ کې د ... مونږ وايو چې: ذکرې شوې معناوې سره څه منافات نه لري، کېدی شي چې دواړه مرادې وېار مونږ وايو چې: د درې سوې --- رې علاوه پر دې، دا هم څه لرې نه ده چې ذکره شوې کلمه د دانو په ډېروالي او نژدېوالي باندې قلم عدوه پر دې، د. سم محرې کړو، لکه چې لږ وړاندې ترې په ﴿ مُتَرَاكِبًا ﴾ سره تعبير کړی شوی وه. يعني: د وږې دانې درې سره يوه د بلي پورې نښتي نه وي او په منځو کښي پردې لري.

### د عربیت یوه قاعده

٩\_علماء كرامو د ﴿ وَمِنَ ٱلنَّخْلِ مِن طَلْعِهَا قِنْوَانٌ دَانِيَةٌ ﴾ د جملي تركيب په متعددو ډولونو سره کړي دي چې په معني باندې يې چندان اثر نه لوېږي ۲۰ مګر بهتر ترکيب يې (چې ډېرو تقديرانو ته ارتيا نه لري دا دى چى: ﴿ قِنْوَانُ دَانِيَةٌ ﴾ (موصوف او صفت) مبتدأ مؤخره ده او ﴿ وَمِنَ ٱلنَّخْلُ مِن طَلْعِهَا ﴾ (بدل او مبدل منه) د متعلق "مُخْرِجَة" په اعتبار سره خبر مقدم دي ٢٠، نو د معني حاصل به يې داسې شي چې: او نژدې وږي د خرما د ونې څخه (بلکې) د دې (د وږې) د غلاف (پوښ ځي 

## 

١٠ \_ كه څه هم په ايت شريف كښې اوله كلمه د افتعال د باب څخه ده او دوهمه كلمه د تفاعل په باب باندې بنا ده، خو څرنګه چې دواړه بابونه په دې مقام کښې په معني کښې يو تربله نژدې دي ده نو ځکه مونږ دواړو ته د تفاعل د باب عنوان ورکړ ، او د همدې عنوان لاندې يې شرحه کړو چې: تشابه دې ته وايي چې دوه شيان سره په کيفياتو کښې يو رنګوالی ولري، مګر دغه بر رنګوالی ځينو مفسرينو کرامو<sup>۴۰)</sup> په زيتون او رمان (انار) کښې شرحه کړی دی چې دغه دواړه ونې په ځينو کيفياتو کښې يوه بلې ته ورته ده، لکه د پاڼو اندازه او لوړوالي، اما په ځينو نورو کيفيانو کښې سره بېلې بېلې دي، لکه د پاڼو رنګ او د مېوې خوند او کيفيت

White we in the Pill

They Continued to

Market and

Water The Land

MARKET PARTY

<sup>(</sup>١) تفسير الغرطبي ج٧ ص٤٩

<sup>(</sup>٢) تفسير أبي السعود ج٣ ص١٩٤

<sup>(</sup>٣) البحر المعيط ج۴ ص٥٩٧

<sup>(4)</sup> تفسير الكشاف ج٢ ص٥١

<sup>(</sup>۵) مفردات الراغب ص ۲۶۰: روح السعاني ج۷ ص ۲۴۰ (٤) تفسير القرطبي ج٧ ص٤٩

Downloded from: bawarketabtoon.com

اماده او ده چې ذکره شوې تشابه او عدم تشابه د میوجاتو د ذکرو شوو درېواړو ډولونو په المربه در بدلیت په اعتبار سره شرحه شي او دا ځکه چې دا مقام د الله څخه د قدرتونو په در دونو د درو سوو درېواړو ډولونو په د بوه کنه د په د د درتونو د د بوه در د مطلب په همدې توګه ډېر ښه لاس ته راځي. مظاهرې دی او دا مطلب په همدې توګه ډېر ښه لاس ته راځي.

اهرې دی . نو د معنی حاصل به یې داسې شي چې: د انګورو دانې یوه بلې ته ورته ښکاري خو په عین حال نود سلی څخه په خوند، رنگ، وزن او نورو شیانو کښې جدا وي. همدارنګه د زیتون او انار کښې او تربله متشابه او غیر متشابه دي حال دا چې د یوې ځمکې څخه یې نشنت کړی دی، په داي ها ده . پر ډول اوبو باندې خړوب شوي دي او يو ډول هوا ورباندې چلېږي. که بالفرض دا د طبيعت کار وي ېږي. لکه چې دهريان يې وايي نو ذکر شوی تفاوت به يې نه درلودی. مد

﴿ وَجَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكَاءَ ٱلْحِنَّ وَخَلَقَهُمْ وَخَرَقُواْ لَهُ بَنِينَ وَبَنَت بِغَيْرِ عِلْمٍ سُبْحَننَهُ وتَعَالَىٰ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ يَعُ بَدِيعُ ٱلسَّمَ وَاتِ وَٱلْأَرْضِ أَنَّىٰ يَكُونُ لَهُ، وَلَدٌ وَلَدْ تَكُن لَّهُ، صَحِبَةٌ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ ذَالِكُمْ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَا إِلَا هُوَ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَٱعْبُدُوهُ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴿ لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَرُ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَارَ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴿ ﴾

[۱۰۰] او دوی (مشرکانو) الله ﷺ ته (په عبادت کښې) پيريان (شيطانان) شريکان ګرځولي (درولي) دي حال دا چې الله ﷺ دوی پيدا کړي دي (او د ده ﷺ مخلوق دی) او (بل) دوی الله ﷺ ته پرته د علم (دلیل) څخه زامن او لورګانې تراشلي دي. ده ﷺ ته (د دغسنې نسبتونو څخه) پاکي ده او د هغو شيانو څخه پورته دی چې دوی يې بيانوي (او ورپورې يې تړي)

[۱۰۱] (الله ﷺ) د نشت څخه د اسمانونو او ځمکو پیدا کوونکی دی. ده ﷺ لره ولد (زوی یا لور) څنګه کېدې شي، حال دا چې ده کال لوه انډيواله نشته رېلکې دا نه کېدونکي نسبت دي. او هر شي يې پيدا کړي دي (په خلق کښې ټول يو برابر دي) او دي څخ په هر شي باندې يوه دي. [۱۰۲] (ای بندګانو!) دا الله ﷺ ستاسو رب دی (نه تراشل شوي بوتان)، د عبادت لایق نه دی مګر همدې څخ دي. (چې) د هر شي پيدا کوونکې دې نو د همده څخ عبادت وکړي (او شريک ورسره مددروی) او همدی رفخ په هر شي باندې وکيل دی (څارنه يې کوي او کارونه يې ورجوړوي). ۱۰۳] سترګې د الله څخ لیدنه (د احاطې په توګه) نه شي کولی او دی څخ د سترګو (او سترګورو) احاطه کوي (يو يې هم د څارنې څخه نه شي وتلی).

او همدی ﷺ (په خپلو بندګانو باندې د نرمې خاوند (او) خبردار دی.

## Newly

#### ارتباط

څرنګه چې په وړاندېنيو ايتونو کښې الله چې په خپل وحدانيت باندې پوره دلايل تېر کړال فرمايلي يې وه چې په دې دلايلو باندې د علم دقيقې پوهې او بالآخره د پخې غقيدې خاوندال الله اخلي، نو په دې ايتونو کښې يې هغه خلک وښودل کوم چې نه علم نه دقيقه پوهه او بالآخره نه نو په دې ايتونو کښې يې هغه خلک وښودل کوم چې نه علم نه دقيقه پوهه او بالآخره نه نو عقيده لري. نو د دغښې خلکو د ښه پوه کولو دپاره الله چې څه اختصاصي صفات نور هم بيان کې ترڅو دوی د نه منلو د غونډۍ څخه راښکته شي او په توحيد باندې قانع شي.

#### د مطلب خلاصه

یعنی: ای پیغمبره! د وړاندېنیو دلایلو په مقابل کښې د ناپوهانو او جهالو خلکو غبرگران دا دی چې:

دوی د الله گسره به عبادت او اطاعت کښې شریکان دروي، که څه هم دا شریکان دوی د الله گسره په عبادت او اطاعت کښې شریکان دوی د پیریانو (شیطانانو) اطاعت او عبادن کوي، ته به وایی چې پخپله شیطانان د دوی بوتان دي.

په هر تقدير، مشركان او د دوى معبودان (پيريان وي او كه بل شي) ټول د الله الله مخلوق دي؛ ابا مخلوق د خالق سره برابرول د جاهلانو كار نه دى؟

۲\_ بل جاهلانه غبر گون يې دا دى چې دوى الله على ته زامن او لور گانې تراشلي دي، نصرانبان وايي چې عزير على د الله على زوى دى او مشركان وايي چې عزير على د الله على زوى دى او مشركان وايي چې برښتې د الله على لور گانې دي؛ د دوى د ولديت ادعا په لاندې دلايلو باطله ده:

الف د دوى ذكره شوى ادعا محض تخيل او خيال پرستي ده او هيڅ علمي بڼه نه لري يا په بل عبارت دوى په خپله ادعا باندې نه عقلي دليل وړاندې كولى شي او نه نقلي.

ج: الله الله خو ټوله دنيا (اسمانونه او ځمکې) د هغو مخلوقاتو په شمول چې مشرکان يې الله الله دولديت په صفت منسوبوي بې د سابق مثال څخه پيدا کړي دي، که بالفرض د دوی خبره درسه وی نو معنی به يې دا وی چې دغه او هغه مخلوق يې سابق مثل لري او العياد بالله د الله الله څخه واحدا شدې دی حال دا حدالله عد متعدد

راجدا شوي دي. حال دا چې الله څخ ته ټول مخلوقات د خلق په نسبت کښې يو برابر دي.
د : که بالفرض د کافرانو خبرې صحت درلودی نو الله څخ به انډيواله هم درلودی حال دا چې ۱۰ انډيواله باندې ورته يوه کافره ډله هم قائله نه ده، دا هله که د ولديت څخه په دنيا کښې منعارن ولديت مراد کړي شه د

ولدیت مراد کړی شي.

ه: او که د ولدیت څخه د کافرانو مطلب دا وي چې اولادونه د الله څخه بې اختیاره دا کېږي او خورېږي لکه څنګه چې د ګاره منځه مختی د کیاره منځه کېږي او خورېږي نو بیا د ولدیت د بطلان دلیل دادې

Problem 1 - 1

نهافنهاري د. و باندې د پاسه، الله څخه په هر شي باندې په کامله توګه عالم دی، نو بالفرض په دې دې د د درلودی نو ده څخ ته به معلوم وی او تاسو ته به یې خبر درکړی وی چې فلانی

زما ولد دی.

اولادي . عجبه خو دا ده چې الله گا پخپله په صراحت سره فرمايي چې زه ولد نه لرم او كفار وايي چې عجب نه ولد نه لرم او كفار وايي چې عجبه سود نه ده، ته ولد لري. يا په بل عبارت: دوي وايي چې الله څخه ولد لري خو ورباندې خبر نه دي اغماندي خبر نه دي رغمی ده در درباندې علم لرو، د الله څخه ژمونو علم زیات دی، العیاذ بالله الله الله کی درباندې خبر ند دی العیاذ بالله الله کی څخه زمونو علم زیات دی، العیاذ بالله کی خبر ند دی

بوارې د براې د براې د براې د غه اقدس ذات، چې وړاندې يې تنزيهات بيان شوه، الله د الله دی او ستاسو رب دی، روزمره ستاسو تربیه کوي او کارونه مو درجوړوي، یوازې همدې څو د دی او میردیت لیاقت لري، او همدی گف ستاسو او ستاسو د باطلو معبودانو په شمول د هر شي خالق معبوبیا دی، نو خاص د همده گلت عبادت وکړئ او د خیالي معبودانو څخه صرف نظر وکړئ چې ستاسو ۴\_اى پىغمېرە! خلكو تدالله على پەلاندى صفاتو باندى هم وروپېژند:

اول: الله عله اقدس ذات دى چې په كامله توګه يې سترګې نه شي ليدلى او بلكي په دنيا کښې د ده اند د ليدلو څخه عاجزې دي؛ ايا نو تاسو ورسره هغه مخلوق برابروي کوم چې تاسو يي په سترګو باندې په کامله توګه لیدلی شئ او په لاس باندې یې مسه کولی شئ او حتی د خټو او نورو څېزونو څخه يې جوړولي شئ او لا په خپلولاسونو باندې مو جوړ کړي دي؟!

دوهم: الله على \_بالمقابل\_ ټول ستر کي درلودونکي په کامله توګه ګوري او هيڅوک تړې خپل 

ابا ستاسو باطل معبودان تاسو او ستاسو ټول مشكلات محوري؟ دوى خو په رڼو سترمحو ويده دي نوتاسو تدبد څه په درد وخوري؟ يحد اين عيال سلباري غه چياه عيف ده ي يو سايا

په آخره کښې ورته ووايه چې الله گلا د ذکر شوي عالي شان سره سره په خپل مخلوق باندې مهربان دي او ډېر باريکه احتياجات يې هم پوره کوي او په ټولو احوالاتو باندې يې خبردار دي او ټول کړه وړه يې ورته څرګند دي.

که بالفرض خبیر وي او لطیف نه وي نو ټول به يې پوپنا کړي وي او د نعمتونو څخه د استفادې فرصت به یې ورته نه وی پرېښي.

توضيحات

ا ـ که څوک وايي چې: مشرکانو خو د بوتانو عبادت کاوه حال دا چې الله که د دوي څخه مكايت كوي چې: ﴿ وَجَعَلُواْ لِلَّهِ مُرَكّاءَ الْجِنَّ ﴾ دوى الله رفخ ته شريكان جنيان دروي؟ المستعملية المجانبة

مونږ وايو چې: الف: دوی د بوتانو عبادت د شيطان په پيروۍ باندې کاوه نو داسې وګڼل شوه لکه الف: دوی د بوتانو عبادت د شيطان په پيروۍ باندې کاوه نو داسې وګڼل شوه لکه الف: دوی د بوتانو عبادت د سید الله الله کا چې د ابراهیم الله د خولې څخه حکایت کوي: (ماله شیطان عبادت یم کړی وي (۱) ، لکه الله کا چې د ابراهیم الله کوه نواز (ماله کوه نواز کوي: (ماله کوه نواز کوي: (ماله کوه کوه کوه یعنی د ده بواز کوي: (ماله شيطان عبادت يې کړی وي ، مصحون ( الله الله عبادت مه کوه. يعنې د ده په لمسون د بران ( الله الله عبادت مه کوه. يعنې د ده په لمسون د برنان الله تغبُدِ اَلشَّيْطَ بَنَ ﴾ [مويم: ۴۴] ای پلاره! د شيطان عبادت مه کوه. يعنې د ده په لمسون د برنان

عبادت پرېږده.

دت پرېږده. نو په دې جواب کښې د ﴿ آلِي ﴾ څخه شيطانان مرادېږي. که څه هم ابليس يو کس دې مېرې نو په دې جواب کښې د ﴿ الله الله ما مالات کړي هغه ې تول شيمالنان ميرې نو په دې جواب نښې د ۱٫۰۰۰ د شيطان (ابليس) ملاتړ کوي هغوی ټول شيطانان ګڼل کېږې خ څوک چې په ګمراه کولو کښې د شيطان (ابليس) ملاتړ کوي هغوی ټول شيطانان ګڼل کېږې خ چې همدغه لقب کمراه کوونکو انسانانو ته هم شاملېږي.

ند اخلي، ځکه چې بحث په هغه شرک کښې راروان دی چې مستقیما یې څوک مرتکبشي، ندون

چې بالواسطه يې مرتکبشي.

ب. په ملائکو باندې هم د "الجن" اطلاق کېږي، ځکه چې "جن" خو په اصل کښې د وړ<mark>ړ</mark> څخه د يوه شي پټولو ته ويل کېږي نو د انسان حواسو ته په کتلو سره ملائک، پېريان او شيطانان زا د جين په کلمه کښې شاملېږي <sup>۲۱</sup>، نو څرنګه چې ځينو مشرکانو ملائک بنات الله ګڼل، چې د جزيين څخه نمايند کي کوي، نو داسې و کڼل شوه لکه چې د الله على سره يې ملائک شريکان درولي وي آ مگر دا جواب ځکه غوره نه ښکاري چې همدا مضمون په ﴿ وَخَرَقُوا لَهُ مَنِينَ وَبَنَت بِغَيْرِ عِلْمٍ ) كښې شامل دى او تاسيس خو د تاكيد څخه بهتر دى.

ج. په زړه پورې جواب دا دی چې: په ذکره شوې جمله کښي يوې خاصي ډلې مشرکانو ته اشار<mark>ه</mark> ده كومه چي \_العياذ بالله په دوه خالقانو باندې قائل دي. دوي وايي چې الله ﷺ د رڼا، ظلم څارويو او نورو بهترو شيانو خالق دی او شيطان (ابليس) د تيارو، درنده ګانو، مارانو، لړمانوا نورو مضرو شیانو خالق دی<sup>۴)</sup>.

شريكان الني، الاركه ابليس يوكس دى او دلته د ﴿ شُرِّكَآءَ ﴾ كلمه (جمعه) نازله شوي ده.

د زنديق د کلمي تحليل

٢\_ ځينې مفسرين کرام<sup>(۵)</sup> وايي چې په ذکر شوي درېم جواب کښې خاصه ډله مجوس مراد <sup>(۱)</sup> چى همدغه عقيده لري، دوى ته زنديقان هم وايي. SAME THE SECTIONS

<sup>(</sup>١) زاد المسيرج٣ ص۶۶

<sup>(</sup>٢) مفردات الراغب ص٩٤

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ج٧ ص٥٢؛ تفسير الطبري ج٥ ص٢٩۶

<sup>(</sup>۴) تفسير البغوي ج٢ ص١١٩

<sup>(</sup>۵) التغيير الكبير ج١٢ من١١٢. Downloded from: bawarketabtoon.com

الأنعام (1)

الالرباغ ويباط يرسالها

· dita di water

an adecide

I have so the to Miller Company !

ALC: DESCRIPTION OF THE

الانعام (۱) الانعام (۱) د کلمې تحلیل داسې دی چې کوم کتاب چې زردشت خیال کاوه چې ورباندې نازل ځړی دی . پې کښې استعمال شي نو "زنديق" ته اړول کېږي چې جمعه يې زنادقه راځي.

خَرق څه معنی؟

٣ د ﴿ وَخَرَقُواْ لَهُ ﴾ كلمه د "خَرْق" څخه اخستله شوې ده، "خَرْق" د يوشي پرېكولو ته وايي چې ا کره او بې سوچه یې د فساد په نیت پرې کړي ۱٬ په دې مقام کنې یې استعمال ډېر په ځای دی او دا ځکه چې مشرکانو به الله گخ ته د فساد په نیت باندې زامن او لورګانې تراشلې.

# په جنت کښې د الله گان ديدار حق دي .

۴\_ که څه هم د الله کا د يو ار (رُؤية) موضوع عقيدوي موضوع ده او مربوط بحثونه يې د عقائدو په کتابونو پورې اړه لري ۲۰ او ځينو اوږدو تفاسيرو هم پکښې بحث کړي دي ۲۰ مګر مونږيې دايت شريف د ارتباط په اعتبار سره فقط لاندې څو ټکو ته اشاره کوو:

الف: د أهل السنة والجماعة عقيده دا ده چې د جنتيانو دپاره په جنت کښې د الله على ديدار (د مراتبو په تفاوت سره) حق دي (الله على دې راته نصيب كړي)، اما كيفيت يې د نورو اخروي شيانو په شان مجهول دی چې د کیفیت جهالت د اصل په ثبوت باندې څه اثر نه اچوي. نو مونږ یې په بلا كيف ثبوت باندي سه كلك معتقد ياستو.

ب د الله الله الله د ديدار په هکله زښت ډېر ايتونه نازل شوې دي چې ټولو ته تاويل ورکول بي أنصافي ده، مثلاً الله عَلى فرمايي: ﴿ كَلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّهِمْ يَوْمَ بِذِ لَحْجُوبُونَ ﴾ [المطففين: ١٥] يعنى: دغسې نه ده لکه چې کافران خيال کوي، يقينا دوي به په دغې ورځ کښې د خپل رب د ديدار څخه په حجاب (پرده) کښې وي او په ديدار باندې به يې مشرف نه شي.

الله الله الموانو ته د عتاب په موقع د ﴿ لَخَجُوبُونَ ﴾ كلمه نه وي استعماله كړي، ځكه چې په دې تقدیر خو به مومنان او کافران ټول یو برابر په پرده کښې وی "

ج احاديث خو د "رُؤيَة" (ديدار) د ثبوت په باره کښې دومره ډېر روايت شوي دي چې د معنوي تواتر درجې ته رسېږي د په د عقلي دلايلو په بنا تاويل ورکول بې عقلي ده.

<sup>(</sup>۱) مغردات الراغب ص۱۴۷

<sup>(</sup>۲) شرح العقاصد ج۲ ص۱۱۱

<sup>(</sup>٢) التفسير الكبير ج١٣ ص١٣٣؛ روح المعاني ج٧ ص٢٤٥؛ تفسير خازن ج٢ ص٢٥٨ (أ) أن

<sup>(</sup>۲) تفسير البغوي ج۲ ص۱۱۹

<sup>(</sup>۵) تفسير القاسسي ج ص ۶۶۴: تفسير الطبري Downloded from: bawarketa room

ا سمعوا (٧) د: د همدې کبله د اهل السنة والجماعة په نزد جنتيانو ته د الله الله ديدار اجماعي عقيده دوار

ټول پرې متفق دي<sup>(۱)</sup>. ، پرې متفق دي ..... ه: اهل الاعتزال ١٠١ او اهل التشيع ٢٠١ عقيده لري چې د الله الله الله عندار (رؤية) په جنت كښې جنتيانو

شته. و: د دوي اکثره دلايل په عقلياتو باندې ولاړ دي او په دې باندې اتکاء لري چې د آخرت کارونه يې په دنياوي کارونو باندې کيا د اصل څخه منکر شوي دي)، حال دا چې د آخرت اکثره شيان د اچوي (د کيفياتو د جهالت د کبله د اصل څخه منکر شوي دي)، حال دا چې د آخرت اکثره شيان د كيفيت د حيثه موني ته مجهول دي خو انكار ترى په كار نه دى.

ميت د حيمه موسيد عبه والله على الله على به ﴿ لاَ تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَارُ ﴾ كښى د خپل اقدس دات څخه د ستر ګو ادراک نفي کړی دی، نو کله چې د ستر ګو څخه ادراک منفي شو نو لیدل او دیدار دان عاد د مستر کو دارد که چې د سترګو ادر ایک خو د لیدلو او دیدار څخه په غیر بل شي نه دي

اول: ﴿ لاَ تُدْرِكُهُ ﴾ كلمه د ادراك څخه اشتقاقه شوې ده او ادراك په معنى د احاطى سر دى (۵) نو د معنى حاصل يې داسې كېږي چې: ستركې په الله الله الله الله على احاطه نه شي كولى بلكي د ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٠] يعني: مخلوقات به الله الله الدي د علم د حيثه احاطه نەشى كولى.

د ښه وضاحت دپاره لاندې ايت شريف ولولئ، چې د سترګو ليدلو پکښې تحقيق موندلي دي مگر ادراک نه دی متحقق شوی:

رَبِّي سَيَهُدِينِ ﴾ [الشعراء: ١٩\_ ٤٢] يعني: كله چي دواړو ډلو ربني اسرائيلو او فرغونيانو، يو تر بل سره ولیده نو د موسی علی ملکرو وویلی چې یقینا مونږ احاطه کړی شوو (ونیولی شوو)، نو موسی علی ورته ډاډ ورکړ چې دغسې نه ده (ليدل وشوه خو ادراک به نه کېږي) ځکه چې زما سره خپل رب ملګرې دى د نجات لاره به راوښايي. په نتيجه کښې الله مخ خپله وعده رښتيا کړه او ويې فرمايل چې ولا يَحُفُ دُرِّكًا وَلَا يَخْشَىٰ ﴾ [طه: ٧٧] يعني: اي موسى! بني اسرائيلو ته به درياب كښې لاره جوړه كړه چې نه به د فرعونيانو د احاطه کولو څخه ډارېږې او نه به په درياب کښې د ډوبېدلو څخه وېرېږي

of well the second

May Pulled of 1 188

Michael Philosophy - 11 1 1

開海山田一丁中、十日本·いったり

والمطيع الكروعة ويوال ويوالمعني والارادة

<sup>(</sup>١) المعرر الوجيز ج۶ ص١٣٢

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ج٥ ص ٢٠١

<sup>(</sup>۲) تفسير نسونه ج۵ ص۲۸۱

<sup>(4)</sup> المحرر الوجيزج؟ ص١٢٣ (۵) تفسير البغوي ج۲ ص ۱۲۰

Downloded from: bawarketabtoon.com

الانعام (۱) دراک محض د رویت په معنی سره شي نو د عبد الله بن عباس رخر فيها د روایت د روایت ١١ الأنعام (٦) ې بنا د ۱۶ م ښاد ټولو نصوصو تطابق ترلاسه شي، نه دا چې په بالکل نه شي ليدل کېدلی. ښاد د ټولو نصوصو تطابق ترلاسه شي، نه دا چې په بالکل نه شي ليدل کېدلی.

# لطيف څه معنی؟

۵ د تطیف کلمه درې معناوي لري چې حواس (سترګې) ورباندې احاطه نه شي کولی او چې ۵\_ د سید په ډېرو دقیقو شیانو باندې پوهېږي او بالآخره چې نرمي کوونکی دي<sup>۲۱</sup>، الله څخ په درېواړو معناوو

ه سید که څه هم ځینو علماوو کرامو په دې مقام کښې اوله معنی خوښه کړې ده ۲۰، مګر مونو ته درېمه معنى غوره ښكاري، لكه چې فرمايي: ﴿ ٱللهُ لَطِيفٌ بِعِبَادِه ﴾ [الشورى: ١٩] يعني: الله ﷺ په خپلو بندګانو باندې نرمي کوونکی دی (د همدې کبله په ګناه سره د چا څخه روزي نه قطعه کوي). پندګانو باندې نرمي کوونکی دی (د همدې کبله په ګناه سره د چا څخه روزي نه قطعه کوي).

﴿ فَدْ جَآءَكُم بَصَآبِرُ مِن رَّبِّكُمْ ۖ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ ۚ وَمَنْ عَمِي فَعَلَيْهَا وَمَآ أَنَا عَلَيْكُم

بِحَفِيظٍ ١ وَكَذَ اللَّكَ نُصَرِّفُ ٱلْأَيْتِ وَلِيَقُولُواْ دَرَسْتَ وَلِنُبَيِّنَهُ, لِقَوْمٍ يَغْلَمُونَ

ٱتَّبِعْ مَاۤ أُوحِىَ إِلَيْكَ مِن رَّبِلكَ لآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ۖ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَلَوْ شَآءَ

ٱللهُ مَا أَشْرَكُوا أُ وَمَا جَعَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا وَمَا أَنتَ عَلَيْم بِوَكِيلٍ ٢ ﴾

[۱۰۴] يقينًا تاسو ته د خپل رب الله د پلوه (روښانه) دلايل درغلي دي، نو چا چې (ورباندې) لیدل وکړه نو د خپل ځان دپاره یې دی، او څوک چې (ورباندې) ړوند شو نو د همده په ځان باندې (بار) دی. او زه رخو) په تاسو باندې حفاظت کوونکي نه يم (ټاکلي شوی)

[۱۰۵] او همدارنگه مون ایتونه (دلایل) بیا بیا (د ډېرو مطالبو دپاره) بیانوو او هم د دې دپاره چې دوی (مشرکان تاته) ووايي چې تا درس ويلي دی (قرآن کريم دې زده کړی دی) او (بل) د دې دپاره چې مونږ د داسې قوم دپاره قرآن کريم ښه واضحه کړو چې دوي پوهېږي (حال دا چې مشرکان كلوي خكاج إن مر يمناسو نامدي خاروكي أو المربكي ورته بشري كلام وايي.

[۱۰۶] رای پیغمبره! په دوامداره توګه) د هغه شي پیروي کوه چې تاته د خپل رب د پلوه وحي کېږي (داسې رب ﷺ چې) د عبادت لايق نشته مګر همدې څه دی (او بس). او د مشرکانو څخه مخ high weight of a colly weight weight تاو کړه (ناندرۍ ورسره مه وهه). الرقاع فيرجن لا نصار التي عيدنا وسالتي تربع والإيهام

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ج٧ ص٥٤

<sup>(</sup>٢) مغردات الراغب ٢٧٠

<sup>(</sup>٢) البعر المعيط ج۴ ص6 ٠٠

واذا سمعوا (۲)

[۱۰۷] او که د الله از اده شوې وی (چې دوی دې ایمان راوړي نو) دوی به شرک نه وی کړی ایمان راوړي نو) دوی به شرک نه وی کړی او که د الله از اد دوی باندې حفاظت کوونکی (ساتونکی) نه یې ټاکلی (چې د دوی په جناینونو او مونږ خو ته په دوی باندې به ته ونیولی شې). او نه یې ته (ای پیغمبره!) په دوی باندې وکیل (کارساز او ذمه وار)

۱\_ په دې ایتونو کښې د یوه پلوه نبي کریم ﷺ ته تسلي ورکړی شوې ده او د بل پلوه هغه استبار جوابه کړی شوې ده د کومې چې د وړاندېنیو ایتونو څخه د راپورته کېدلو امکان وه، هغه دا کله الله ﷺ د نظر لاندې د احاطي په توګه نه شي راتلای نو په کار دي چې مشرکان په شرکیانو کښې معذور وګڼلی شي ځکه چې په نالیدلي شي باندې خلک ډول-ډول ګومانونه کوي

رسې سعاور رسي ي ي پې دوه صفتونو باندې ختم شوي وه چې ﴿ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ او په دې ٢\_ هغه ايتونه د الله هن په دوه صفاتو څه اثرات ښودلي شوي دي چې خلاصه يې داسې راوځي: ايتونو کښې د همدغو دواړو صفاتو څه اثرات ښودلي شوي دي چې خلاصه يې داسې راوځي:

#### د مطلب خلاصه

۱\_ ای پیغمبره! زما د طرفه خلکو ته ووایه چې لکه څنګه چې الله ان ستاسو په احتیاجاتو او بلکې په ټولو حالاتو باندې خبردار دی همدارنګه په تاسو باندې زښت ډېر مهربان هم دی، نو که ناسو ته یې داسې سترګې نه دي درکړې چې خپل رب ورباندې د احاظې په توګه وګورئ نو دومره دلایل او بصیرتونه خو یې درکړي دي چې خپل رب ورباندې وپېژنئ او د شرکیاتو څخه ځانونه بچ کړئ یا په بل عبارت ای انسانانو! ایا تاسو ته دومره عقل نه دی درکړی شوی چې په ټوله دنیا او سورته دارکړی شوی چې په ټوله دنیا او د

یا په بل عبارت: ای انسانانو! ایا ناسو نه دومره عقل نه دی در دری شوی چی په ټوله دنیا او حتی په خپلوځانونو کښی ورباندې د الله څخ وحدانیت کشف کړئ؟ ایا یو لک څلیرشت زره \_زیان یا کم پیغمبران عبهدم او ښه پوره کافي کتابونه تاسو ته نه دي دراستولي شوي، چی د پیغمبرانو عبهدم سلسله په آخر الزمان پیغمبر په او د کتابونو سلسله په قرآن کریم باندې ختمه شوې ده؟ نو ایا تاسو خپل ځانونه د شرکیاتو په ارتکاب سره معذور مینی؟

۲\_ لنډه دا چې تاسو ته الله د زړونو سترګې درکړې دي چې هيڅوک ترې انکار نه شي کولی، نو څوک چې د زړه په سترګو لیدنه وکړي او حق ته ځان ورسوي نو خپل ځان ته یې ګټه ده او که څوک ورباندې خپل ځان ړوند واچوي نو خپل ځان ته یې ضرر دی او ماته هیڅ ضرر نه متوجه کېږي ځکه چې زه خو په تاسو باندې څارونکی او ساتونکی نه یم ټاکلی شوی، زما وظیفه خو صرف دعوت دی او \_ لله الحمد \_ په دعوت کښې راڅخه څه قصور نه دی واقع شوی.

۳- ای پیغمبره! مونو خپل دلایل بیابیا په داسی ډول سره بیانوو ترڅو خلک متوجه شی او د شرکیاتو څخه لاس واخلی، خو د خلکو په حال افسوس دی، چې کله په ښه موثره توګه دلایل واودې او نژدې وي چې په زړونو کښې یې رڼا پیدا شي نو په دې بهانه په خپلو کفریاتو باندې کلکېږې او نژدې وي چې په زړونو کښې یې رڼا پیدا شي نو په دې بهانه په خپلو کفریاتو باندې کلکېږې او تاته خطاب کوي چې دا کتاب (دلایل) د الله د نوه د دې بلکې ته یې روزمره د کوم بنده څخه د سرس په توګه زده کوې او بیا یې مونې ته لولوي.

اسمعوا ۱۷ اسمعوا ۱۷ مون دغه ستر نعمت (قرآن کریم) د دوی د ناشکری د کبله نه قطعه کوو او زول ته يې ادامه ورکوو ترڅو د پوهې خاوندان ترې ګټه واخلي، اګر که ذکر شوي جاهلان ورباندې كفران كوي.

اه خونګه چې د مشرکانو انکار په کوم دلیل باندې بنا نه دې او بالمقابل د هدایت دلایل په ډېره روښانه توګه تاته درنازلېږي، نو که اوس هم دوی په تاباندې ايمان نه راوړي نو ته غمژن کېږه ډېره رد. مه، خپل قیمتي وخت ورباندې مه ضائع کوه، د خپل رب د وحې کړی شوي کلام په دوامداره توګه مه چې د عبادت او پيروۍ لائق يوازې او يوازې همدې څخ دي، او بالآخره د دوي سره پېروپ ناندرۍ مه وهه او د مقابلي څخه يې مخ واړوه، اما د انذار څخه يې لاس مه اخله

٠٠ ای پيغمبره! ته د مشركانو په حالت باندې ځكه ډېر مه غمژن كېږه چې كه الله او اراده كړې وی چې دوی دې په ایمان باندې مشرف شي نو دوی به شرک نه وی کړی، خو الله گاه تر اوسه دغسي اراده نه ده کړې.

يا په بل عبارت: د مشركانو شرك هم د الله الله اراده باندې صورت نيسي څكه چې د شيانو د جملي څخه د دوي شرک هم يو شي دي او هر شي د الله گا په اراده باندې تحقق مومي. هو! دا بېله خبره ده چې په شرکياتو باندې راضي (خوښ) نه دې مګر د ارادې څخه يې هيڅ شي وتلي نه دي. ع اي پيغمبره! مشركان دې يو ځل بيا واوري چې: ته خو مونږ په دوي باندې نه څارونكلي ټاکلي يې چې د محمراهۍ پوښتند به يې ستا څخه کېږي او نه زمونږ د طرفه په دوي باندې وکيل ګرځولی شوی یې چې د دوی د شرکیاتو جواب په تا باندې وي، په تا کښې هیڅ قصور نشته، تا خو خپله ذمه واري پوره کړه نور نو دوی پوهېږي او کار يي. په دمه واري پوره کړه نور نو دوی پوهېږي او کار يي.

١\_ د ﴿ بَصَآبِرُ ﴾ كلمه د "بَصِيرَة" جمعه ده، "بَصِيرَة" هغه قوت ته وايي چي د انسان زړه ورباندي د شيانو درک کولي شي او ورباندې پوهېږي ۱۰، همدغه قوت ته الله کا اشاره کوي چې ﴿ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصُّدُورِ ﴾ [الحج: ۴۶] يعني: د مشركانو (كافرانو) سترسى رندى نه دي مكر هغه زړونه يې ړانده دي چې په سينو کښې يې دي.

### د عربيت يوه قاعده

٢\_د ﴿ وَلِيَقُولُوا ﴾ په كلمه كښى د واو تورى د عطف دپاره دى مكر معطوف عليه كلام يى د عموم دپاره نه دې ذکر شوي. نو د معني حاصل يې داسې کېږي چې: مونږ عقلي او نقلي دلايل د ډېرو وجوهو د کېله بيا-بيا بيانوو، يوه وجه يې دا ده چې مشرکان وايي چې دا د الله کلام نه دي بلکې تا د چا څخه زده کړی دی او يا يې روزمره زده کوې او بيا يې مونږ ته قرائت کوې. که واذا سمعوا (٧) بالفرض مون خپل دلایل په ذکره شوې موثره توګه نه وی بیان کړي نو مشرکانو به ذکره شوې خبره بالفرض مون خپره بالفرض مونږ خپل درین په ورباندې نه وی ثابت شوی، او الله څخ به یې جواب نه وی ورکې خرو نه وی ورکې نورو د د حجت اتمام به ورباندې نه وی ثابت شوی، او الله څخ به یې جواب نه وی ورکې نه وى كړې او د حجت العلم با روز . ٢٠ النحل ١٠٠٠ ] يعني: يقينًا مونو پوهېرو چې : ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُ مَ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ ، بَشَرٌ ﴾ [النحل: ١٠٠ ] يعني: يقينًا مونو پوهېرو چې چې: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ ، بَشَرٌ ﴾ [النحل: ١٠٠] چې: ﴿ وَلَقَدَ نَعَلَمُ الْهُمْ يَكُورُ لَ اللهُ عَمَدُهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَيمَ كُوي. حال دا چې شكه مشركان وايي چې په يقين سره (اى محمده!) تاته كوم يو انسان تعليم كوي. حال دا چې شكه مشركان وايي چې په يقين سره (اى محمد سري دي او دا په فصيحه عرب مي كرد چې حتى چې اصلي عربان يې هم د مقابلې څخه عاجزان دي.

#### يادونه

٣\_ مونږ د [آل عمران: ٧٩] ايت لاندې د درس او د تعليم معناوې او توپيرونه ليکلي دي چې بيا ليكلوته يي ارتيا نه محورو.

﴿ وَلَا تَسُبُواْ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَيَسُبُواْ ٱللَّهَ عَدْوًا بِغَيْرِ عِلْمِ كَذَالِكَ زَيِّنًا

لِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّهِم مِّرْجِعُهُمْ فَيُنَبِّئُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ 🗃 ﴾

[۱۰۸] او رای مومنانوا) تاسو هغه کسانو (شیانو) ته کنځل مه کوئ چې دوی (مشرکان) یې د الله ﷺ څخه په غیر بلنه (عبادت) کوي، نو چې دوی (مشرکان) الله ﷺ ته د تجاوز د کبله بدون د علم څخه (په جاهلانه ډول) کنځل وکړي (او همدغه يې نتيجه جوړه شي).

همدغه ډول مونو هرې ډلې ته (د دوی د کړو وړو د کبله) خپل عمل ښايسته کوو (ترڅو د امتحان لاندې واقع شي، بيا (نو) د دوى (ټولو) بېرته ورتاوېدل يوازې خپل رب (الله على) ته دي نو دوى به په هغو اعمالو باندې خبر کړي چې دوي وه چې په دنيا کښې به يې کول.

و ارتباط مع مع مناه الماط المعاملة الماط ا په وړاندېنيو ايتونو کښې الله ١١٤ نبي کريم ١١ ته او بلکې په غير مستقيمه توګه ټولو مومنانو ته توصيه کړې وه چې د مشرکانو څخه اعراض وکړئ او په دې ايتونو کښې يې د اعراض مطلب واضعه کړی دی چې، د دعوت او اندار څخه علاوه، اضافه غرض ورسره مه کوئ حتی چې بوتان يې وکنځي

شان نزول

که څه هم مفسرينو کرامو د ذکر شوي ايت په شان نزول کښې ډېر روايتونه ليکلي دي(١) خو مونږ په لاندې يوه روايت باندې د مثال په توګه اکتفاء کوو، هغه دا چې يو ځل داسې هم پېښه شوې وه چې مومنانو به د مشرکانو بوتان کنځل او مشرکانو به یې رد کاوه، نو الله ﷺ مومنان د دې کار خخه منعه کړه ترڅو د دوی رب (الله الله) ته بالمقابل جاهلان کنځل ونه کړي (۲٪

Downloded from: bawarketabtoon.com

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي ج٢ ص١٢١

<sup>(</sup>٢) اسباب النزول للواحدي ص١٣٩

1 15-44 1/4 181

## د مطلب خلاصه

ر یعنی ای مؤمنانو! مونږ پوهېږو چې تاسو هم د کافرانو په کفر باندې ډېر غمژن کېږئ خو پام کوئ چې خپلې حوصلې خرابې نه کړئ چې د خپلو ځانونو اداره ونه کړی شئ او د مشرکانو بونانو (معبودانو) ته کنځلې وکړئ که بالفرض تاسو دغسې کړنلاره غوره کړئ نو په لوی لاس به خپل حقیقي معبود (الله کان د هغوی د کنځلو هدف وګرځوئ دوی خو جاهل خلک دي په دې باندې نه پوهېږي چې الله کان خو ستاسو د ټولو خالق او رازق دی.

اندې دا چې د بوتانو کنځل د الله کا د کنځلو سبب جوړېږي، لکه چې تاسو پخپله الله کنځلی وي، او دا کار ستاسو سره مناسب نه دي.

وي، دريا ٢\_ په دنيا کښې مونږ د امتحان او ازمېښت دپاره هر چا ته خپله کړنلاره ډولي ګرځولې ده او هرڅوک په خپلې تګلارې باندې خوښ دي، چې کنځل يې ورباندې نه لورېږي.

هوا د دغو ټولو کړو وړو د سپيناوي دپاره د قيامت ورځ راروانه ده نو هلته به الله د هر څوک د خوک د خول د

#### 🐣 🐱 توضیحات

۱\_ ذکر شوی ایت شریف مونو ته ارشاد کوي چې د خپلو ټولو شرایعو احترام وساتو او د داسې کار یا قول څخه اجتناب وکړو چې د الله گان یا پیغمبرانو او بالآخره یا د قرآن کریم او یا بل شرعي حکم د توهین او سپکاوي سبب جوړېږي. د ښه وضاحت دپاره لاندې احادیث ولولئ:

الف: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چې: «مِنَ الْكَبَائِرِ أَنْ يَشْتُمَ الرُّجُلُ وَالِدَيْهِ» يعني: د لويو محناه و داهم ده چې كوم سړى خپل مور او پلار ته كنځلې وكړي. صحابه وو كرامو ﴿ عرض وكړ چې: «يَا رَسُولَ اللهِ! وَهَلْ يَشْتُمُ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ ﴾ اى د الله رسوله! ايا خپل مور او پلار ته هم كوم سړى كنځلې كوي؟ نبي كريم ﷺ جواب وركړ چې: «ئغم ! يَسُبُّ أَبَا الرَّجُلِ فَيَسُبُّ أَبَاهُ وَيَشْتُمُ أُمّهُ فَيَشْتُمُ أُمّهُ » (انه هو! (كله چې) د بل سړي پلار ته كنځلې وكړي نو هغه د ده پلار ته (بالمقابل) كنځلې وكړي او د بل سړي مود چې پخپله يې خپل مور او پلار ته سپكه وينا وكړي (نو داسې كېږي لكه چې پخپله يې خپل مور او پلار ته سپكه وينا وكړي (نو داسې كېږي لكه چې پخپله يې خپل مور او پلار ته سپكې ويناوي او كنځلې كړې وي)

ب: عبد الله بن عباس رمرافيها وايي چې كله به نبي كريم ﷺ (په مكه معظمه) كښې په قرآن كريم بند عبد الله بن عباس رمرافيها وايي چې كله به نبي كريم ﷺ (په مكه معظمه) كښې په قرآن كريم يې نازل كړى دى (الله ﷺ ته) باندې جهر وكړ نو مشركانو به نبي كريم ﷺ ته او هغه چا ته چې قرآن كريم يې راوړى دى (جبرائيل امين ته) كنځلې كولې، نو الله ﷺ دا ايت او بالآخره هغه چا ته چې قرآن كريم يې راوړى دى (جبرائيل امين ته) كنځلې كولې، نو الله اله دا ايت شريف نازل كړ چې: ﴿ وَلَا تَجْهَرْ بِصَلَاتِكَ وَلَا تَخَافِتْ بِهَا وَٱبْتَغِ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلاً ﴾ (١٠) [الإسواء: ١٥] شريف نازل كړ چې: ﴿ وَلَا تَجْهَرْ بِصَلَاتِكَ وَلَا تَخَافِتْ بِهَا وَٱبْتَغِ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلاً ﴾ (١٠)

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> جامع الترمذي ج۲ ص۱۲ (<sup>۲)</sup> جامع الترمذي ج۲ ص۱۴۶

واذا سمعوا (۲) یعنی: او تد په خپل لمانځه مه جهر کوه او مه یې خفیه کوه او د دغو دواړو ترمنځ (متوسطه) لارو ولټوه چې نه ټول جهري شي او نه ټول خفيه شي.

#### سوال جواب

٣\_ که څوک وايي چې: مشرکانو خو په الله د باندې عقيده درلوده، د همدې کبله يې (په خپل ای مه خوب دینی به خیال د بوتانو عبادت کاوه ترڅو یې الله د ته د نژدېکت ذریعه و ګرځوي؛ نو پوښتنه دا ده چې ﴿ فَيَسُبُواْ ٱللَّهَ عَدْوًا بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ څه معنى؟

مونر وايو چي:

الف لکه څنګه چې د عبد الله بن عباس رمنځ ما د ذکر شوي روایت څخه څرګندېږي چې مشرکانو الله ﷺ ته په قصدي توګه کنځلې نه کولې بلکې د دوی د جوابي ویناګانو څخه الله ﷺ ته كنځل څرګندېده. يا په بل عبارت؛ مشركانو ته خو قرآن كريم د الله ﷺ د پلوه نازل شوى كتاب نه ښکارېده نو مومنان به يې مخاطب کړه چې دا کتاب خو الله الله نه دى نازل کړى نو هر چا چې نازل کړي دي هغه به يې کنځل.

په همدې جواب باندې د ﴿ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ كلمه دلالت كوي. يعني: اى مؤمنانو! تاسو د مشركانو بوتان په ناکاره نامه باندې مه يادوي که نه نو دوي به تاسو ته داسې جوابونه درکړي چې په هغو 

ب: کله کله چې سړی ډېر په غصه شي د خپل ځان اداره د لاسه ورکوي او حتی خپلو معتقداتو ته سپکې سپورې خبرې کوي د ښه وضاحت دپاره لاندې قيصه ولولئ:

ود جي کوم سري خين مور او ياد هنصية هبيجة ه في سام و الراء و مد سرمي و الراء يوه ورځې د يوه جاهل سني په وړاندې ځينې روافضو د شيخينو رمرافعه په کنځلو کښې ډېر زيادت وکړ، کله چې ناپوه سني ډېر په غصه شو نو د علي په کنځلو باندې يې پيل وکړ. چا ورته وويلي چې: دا ولي؟ مونږ سُنيان خو د علي په شمول د ټولو صحابه وو کرامو درناوي کوو؟ هغه جواب ورکړ چې دا کار مې د دې کبله وکړ چې رافضيان داسې په غصه کړم لکه څنګه يې چې زه په غصه کړی وم چې خپل ځان مې اداره نه کړی شو. نو نوموړي ته توصيه وکړی شوه چې د دغه لوي جهل څخه توپه وباسه (۱)

۳\_ کله کله چې ځينې عاصيان د ګناه سره عادي شي نو خپله ګناه ورته ښه ښکاري، د همدغه حالت څخه په ختم او يا تزيين (ښايسته کولو) سره تعبير کېږي چې پوره تحقيق يې د [البقرة:٧٠ ۲۱۲ ایتونو لاندې تېر شوی دی چې بيا ليکلو ته يې اړتيا ند ګورو

Eralythan 37 mil signically ? ~ ?

(Y) 19ea 11.

بهِ أُولَ مَرَّةٍ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ مناه ليف المهادية

ته ووایه (ای پیغمبره!) چې یقینا ټول معجزات د الله د په نزد دي (د ده د د تدرت لاندې دي) او ناسو څه شي خبر کړئ (ای مؤمنانو! بلکې تاسو خبر نه ياست چې) يقينا (فرمايشي) معجزات چې کله (دوی ته) ورشي دوی به ايمان رانه وړي؟ (او مونږ خبر يو چې دوی به ايمان رانه وړي).

ېې (۱۱۰] او (دا ځکه چې) مونږ به (د دوی د جنایتونو د کبله) د دوی زړونه او د دوی سترګې (د ایمان راوړلو څخه) واړوو . (نو دوی به ایمان رانه وړي) لکه څنګه یې چې په قرآن کریم باندې په اول ځل (نزول) سره ایمان نه وه راوړی، او دوی به په خپلو سرکشیو کښې د پرېشانۍ په حال کښې پېږدو (او فرمایشي معجزات به ورته هیڅ ګټه ونه رسوي)

# ارتباط مراد المراد المر

د وړاندېني ایت مضمون دا وه چې هر چا ته خپله خپله کړنلاره غوره ښکاري. په دې ایتونو کښې همدغه مضمون د یوه مثال په ضمن کښې تائید شوی دی چې: مشرکان په سومحند سره د ایمان راوړلو وعده کوي خو د دې سره سره په خپل عهد باندې نه درېږي او خپله کړنلاره نه پرېږدي.

په دې علاوه، په وړاندې ایتونو کښې الله که د مشرکانو د خولو څخه د قرآن کریم د شک او رد په باره کښې د ﴿ دَرَسْتَ ﴾ کلمه حکایت کړې ده، چې دا قرآن کریم تا د چا څخه زده کړی دی. او په دې ایتونو کښې یې د دوی په اصطلاح د شک د پورته کولودپاره د فرمایشي معجزاتو د غوښتنې بیان نازل شوی دی.

# المشان نزول ما الحالم بالمراجعة المساف مربع الأبداء

د يوه اوږد محديث شريف مضمون دی چې يوه ورځې قريشو د نبي کريم ﷺ سره لاندې سوال جواب وکړ:

قریش: ای محمده! ته خو مونو ته د پخوانیو پیغمبرانو معجزات بیانوی لکه د موسی الله د موسی الله د موسی الله د مهر شده است نور، نو که ته پخپله دغه مسا څخه بیامار جوړېدل یا د عیسی الله د مړو ژوندي کول او داسې نور، نو که ته پخپله دغه معجزات راوړې نو مونو به درباند مصاده او د مهرو او د میرات راوړې نو مونو به درباند مصاده او د میرات د میرات راوړې نو مونو به درباند میراند میراند میراند میران د میران د میران د میراند میرا

Walsist

وإذا سمعوا (Y)

نبي كريم ﷺ: تاسو څه ډول معجزه غواړئ؟ قریش مونږ غواړو چې د صفا سرده کې پوښتنه وکړو او بالآخره یا پرښتې راښکته کړه چې ستا په کې کې ستا په

رسالت باندې شاهدي ورکړي.

الت باندې شاهدي ورسيي. نبي كريم ﷺ: رښتيا وواياست، كه ذكره شوې كومه يوه معجزه راوړم نو تاسو به زما تصديق

قريش: هو! په الله ﷺ مو دې سوګند وي چې مونږ به ټول په تاباندې ايمان راوړو.

دريس سو . په د مسلمانانو هم تمه پيدا شوه چې ګوندې قريش ټول په ايمان باندې مشرن شي، نو دوي هم نبي کريم ﷺ ته د فرمايشي معجزاتو د ښودلو وړانديز وکړ.

، تو دوی سم جي سياري . نبي کريم ﷺ الله ﷺ ته په سوال کولو باندې پيل وکړ چې ای الله! د صفا غونډۍ د معجزې به توګه سره زر جوړه کړې چې په نتيجه کښې جبرائيل الله راښکته شو او نبي کريم را ته يې په لاندې دوه وو شقونو کښي اختيار ورکړ:

١\_ الله الله على بد د صفا غوندي سره زر جوړ كړي نو كه بيا هم قريش ايمان رانه وړي نو په دوي باندې به اسماني عذاب نازلېږي او ټول به پوپنا کېږي.

۲\_ او که دې خوښه وي نو په موجوده معجزاتو باندې به اکتفاء وکړو او د فرمايشي معجزاتو د نازلولو څخه به صرف نظر وکړو، څه لرې نه ده چې په آينده کښې څوک توبه وباسي او يا د دوي د نسل څخه ښه مسلمانان تولد شي.

نو نبي کريم مح همدغه دوهم شق غوره کړ او ذکر شوي ايتونه نازل شوه (١) چې د مضمون څلاصه يې داسې راوځي:

#### د مطلب خلاصه

١\_ ای پیغمبره! مشرکان خو تاته په کلکو سوګندونو سره وعده درکوي چې د فرمایشې معجزاتو د تحقق په صورت کښې به په ايمان باندې مشرف شي او مؤمنان هم در څخه د غوښتلو شوو معجزاتو د نزول آرزو کوي، نو ته مومنان مخاطب کړه او مشرکان په غوږ باندې ووهه چې:

معجزات خو د الله ﷺ په واک او اختيار کښې دي، د نزول وخت او حالت يې ډېر ښه پېژني چې هر يو کار يې په حکمت باندې ولاړ دى. نو څرنګه چې تاسو ته د فرمايشي معجزاتو د نزول پايله نه ده معلومه او په دې باندې نه پوهېږئ که مشرکان فرمايشي معجزات وګوري هم په ايمان باندې به مشرف نه شي نو ځکه يې د نزول آرزو کوئ، که بالفرض تاسو په دې خبره باندې پوهېدلئ چې د غوښتلې شوې معجزې د نزول په وخت کښې هم مشرکان ايمان نه راوړي نو تاسو به ذکره شوې المعوا (۱) مومنانو! تاسو په دې باندې هم نه پوهېږئ چې که بالفرض مونږ مشرکانو ته فرمايشي ۱۹ ای سو مسر در دوی د کړنلارې د کبله به د دوی زړونه د ایمان راوړلو څخه تاو کړو او معرب به یې د معجزاتو د تحقیقي لیدنې څخه واړوو. او دا ځکه چې د دوی په زړونو باندې مهر در دی په زړونو باندې مهر مرسې دی او په سترګو باندې يې پردې دي.

لی سوی . نو لکه څنګه چې دوی د اولې ورځې څخه ایمان ته شا کړې ده د فرمایشي معجزاتو د نزول په نو له. وخت کښې به هم ايمان راوړلو ته مخ وروانه ړوي او خپلو کفرياتو ته به ادامه ورکړي. نو څنګه چې و په نواندې مونږ په سرکشيو کښې سرګردانه پرېښي وه، وروسته به يې هم په همدغه حالت باندې وړاندې مونږ په سرکشيو کښې وړاندې او که د الله څخ اراده وشي نو د خپل عادت په مطابق به يې پوينا کړي او د معجزو نزول به پرېږدو. او که د الله څخ اراده وشي نو د خپل عادت په مطابق به يې پوينا کړي او د معجزو نزول به <sub>در</sub>ته د ګټې په عوض ضرر وکړي.

#### توضيحات

١\_د ﴿ جَهْدَ ﴾ كلمه په معنى د مشقت او وسعى سره ده(١) چې د ﴿ أَيْمَنِهِمْ ﴾ كلمي ته يي اضافت شوی دی. نو د معنی حاصل یې داسې کېږي چې: د مشرکانو چې څومره وسه کېږي په هماغې اندازه كلك قسمونه كوي. لكه چې څوك د "الله" د كلمې سره "بالله تم تالله" هم ملګري كړي.

### سوال جواب

٢\_كه څوك وايي چې: د ﴿ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَّهَآ إِذَا جَآءَتْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ جمله خو مومنانو ته د توبيخ دباره نازله شوې ده چې تاسو څه شي پوه کړئ چې مشرکان د فرمايشي معجزاتو د تحقق په صورت کښې ايمان راوړي، حتى چې تاسو هم د هغوى د فرمايشي معجزاتو د نازلېدلو آرزو كوئ.

نو په کار وه چې د ﴿ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ په عوض د "يُؤْمِنُونَ" جمله نازله شوې وي ترڅو د توبيخ په وجه باندې صراحت راغلي وي.

مونږ وايو چې: که څه هم علماوو کرامو د ذکر شوي سوال دپاره متعدد جوابونه ليکلي دي٠٢٠ مګر بهتره دا ده چې ذکره شوې چمله د توبيخ دپاره نه ده بلکې د اخبار دپاره نازله شوې ده. او دا ځکه چې انکاري استفهام کله د "لِمَ" (ولي) په معنی سره وي، چې د توبيخ معنی ورکوي، او کله د 'لا' (نه) په معنی سره<sup>(۲)</sup>.

په دې مقام کښې ذکره شوې جمله ﴿ وَمَا يُشْعِرُكُمْ ﴾ په دوهمه معني سره ده چې د معذوريت مفهوم پکښې پټ دی. يعني: اي مومنانو! تاسو څه شي پوه کړئ، بلکې هيڅ شي پوه کړي نه ياست، چې مشرکان د فرمايشي معجزاتو د تحقق په صورت کښې هم ايمان نه راوړي. که بالفرض تاسو پوه وي نو دغه آرزو به مو نه وي كړې.

" wyser of the

I may not be the

ا) مغردات الراغب ص ٩٩

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي ج٢ ص١٤٣ : تفسير القاسمي ج۶ ص٤٨٢

### تقلب څه معني ؟

۳- د انقلب کلمه د انقلیب څخه اشتقاقه شوې ده او انقلیب د انسان د یو فکر څخه بل ناکل د دی معنان د یو فکر څخه بل ناکل ۳- د انقلب کلمه د تقبیب می علماوو کرامویی په دې مقام کښې څو متعددې معناوي کرانو د اړولو څخه عبارت دی ۱۰ مګر علماوو کرامویې په لاندې حدیث شریف کښې د او کرانونوا مون ته هغه معنی داره بروج به دا جمله: «يَا مُقَلِبَ الْقُلُوبِ ثَبَتْ قَلْبِي عَلَى دِينِكَ» دروا الله السوي السوي الله والم الله الما الله والم الله الله والم الله الله والم الله والله والم الله والم الم الله والم الم الله والم الله والم الله والم الله والم الله والم الله و انس په وايي چې: سبي تريم چې به د يې باندې ثابت پاتې کړې ) ما ورته وويلې چې اور د د يې اورته وويلې چې اور ريعني: اي د زړونو ناوونديد ر- ري . الله څخ پيغيمبره مونږ په تا باندې ايمان لرو او په هغه شي باندې هم چې تا مونږ ته راوړی دی (زکرا الله کا پیعمبره موسو پدت باده د تعلیم په توګه تکراروي) نو ایا ته په مونو باندې دارېږي (چې برنه شوې جمله خو ته زمونو دپاره د تعلیم په توګه تکراروي) نو ایا ته په مونو باندې دارېږي (چې برنه سُوي جمعه مُو مَدُرُسُورِ مِن رَسُورِ مِن مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن أَصَابِعِ اللهِ مُقَلِبُهَا رَبِي اللهِ مُقَلِبُهَا رَبُونَ اللهِ مُعَالِمُهَا رَبُونَ اللهِ مُعَالِمُهَا رَبُونَ اللهِ مُعَلِمُهَا رَبُونَ اللهِ مُعَلِمُهَا رَبُونَ اللهِ مُعَالِمُهَا رَبُونَ اللهِ مُعَلِمُهَا رَبُونَ اللهِ مُعَلِمُهَا رَبُونَ اللهِ مُعَلِمُهَا رَبُونَ اللهِ مُعَلِمُهُ اللهِ مُعَلِمُهُ اللهِ مُعَلِمُهُ اللهِ مُعَلِمُهُ اللهِ مُعَلِمُهُ اللهِ مُعَلِمُهُ اللهِ مُعَلِمُ اللهِ اللهِ مُعَلِمُ اللهِ مُعَلِمُ اللهِ مُعَلِمُ اللهِ مُعَلِمُ اللهِ اللهِ مُعَلِمُ اللهِ اللهِ مُعَلِمُ اللهِ مُعَلِمُ اللهِ مُعَلِمُ اللهِ اللهِ مُعَلِمُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ الللّهِ الللّهُ اللّهُ اللهِ الللّهِ الللّهُ اللّهِ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهِ الللللّهُ الل به نفر نه واوړو).. جي حما يَشَاءُ» " يعنى: هو! يقينًا ته ل زړونه د الله ﷺ د بلا كيفه ګوتو څخه د دوه وو ګوتو ترمنځ دي ونكا يي چي اراده وشي هغسي يې تاووي.

پې رایه رسي سره سره په ګناهونو اله د زړونو تاوونکی دی او د دې سره سره په ګناهونو ار جنايتونو باندې نېونه کوي) د [البقرة: ۶] ايت لاندې تېر شوى دى که څوک زحمت نه حس کوينو هملته دې مراجعه وکړي.

# قلب او فُواد څه فرق لري؟

۴\_ که څه هم د قلب او فواد دواړه کلمې په مصداق کښې څه فرق نه لري دواړه په هغې يو موني غوښې باندې صادقېږي چې د هر يو انسان د سينې په چپه خوا کښې خلق کړي شوې ده او ښ كريم ﷺ به همدي هكله فرمايلي دي چي: «أَلَا وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْغَةً إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ لُلَّهُ إِنَّا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ أَلَا وَهِيَ الْقَلْبُ»(٢) يعني: خبردار! په بدن كښي يوه ټوټه غوښه ده كله چي سا صالحه شي نو ټول بدن ورسره صالح كېږي او كله چې هغه فاسده شي نو ټول بدن ورسره نامه کېږي. خبردار! ذکره شوې ټوټه غوښه د زړه څخه عبارت ده.

مګر همدغې غوښې ته د دې کبله قلب وايي چې اوړي او راوړي او يوه خوا او بلاغا کېدل پکښې ډېر پېښېږي<sup>(۵)</sup>، او د دې کېله ورته فُواد وايي چې د رڼا او اور بلولو معني پکښې پرته ده <sup>۴۱</sup> چې کله پکښې د غم اور بلېږي او کله پکښې د خوشالۍ رڼاګانې شغلې وهي؛ نو د المه

eller from the commence of the

<sup>(</sup>١) مغردات الراغب ص٢٢٤

٢١) زاد السيرج٣ ص٧٢

<sup>(</sup>٣) جامع الترمذي ج٢ ص٣٤

<sup>(4)</sup> صعيع البخاريج ١ ص١٢

۵۱) مغردات الراغب ص۲۶۶

<sup>(</sup>ع) مغردات الراغب ص٢٨٣

الاسماد استعماله بي او "فؤاد" په "أفيدة" باندې جمعه كېږي.

په مرد. په په ياد ولرئ چې ډېر کرته هغو معناوو باندې هم د مجاز په توګه د "قلب اطلاق کېږي چې مند پر الله دي، لکه روح، شجاعت او داسې نور، حتى په پښتو ژبه کښې هم دغه ډول په زړه پودې په زړه او دې، لکه چې د ډار په وخت کښې خلک وايي چې زړه راڅخه بهر شو يعني نژدې وه ابنعمال شنه دي، لکه چې د ډار په وخت کښې خلک وايي چې زړه راڅخه بهر شو يعني نژدې وه 

### سوال جواب

٥ که څوک وايي چې: د ﴿ أُوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ د کلمې څخه د سړي ذهن ته ورځي چې مشرکانو ته يو غل فرمایشي معجزې ورکړی شوې وې او ایمان یې ورباندې نه وه راوړی مګر دوی یې دوهم څل در در در در در شوي ايتونه نازل شوه؛ حال دا چې دا خو مطلوبه معني نه ده؟

مونږوايو چې: ذکر شوي اعتراض په هغه وخت کښې په ځای ګڼل کېږي چې د ﴿ لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِ ﴾ په جمله کښې د "به ِ" ضمير د "مَا جَاءَ" په تاويل سره فرمايشي معجزاتو ته راجع شي، لکه چې ځينو مفسرينو کرامو(۱) غوره کړي دي.

او که ذکر شوی ضمیر قرآن کریم ته راجع شي، لکه چې مونږ ته غوره ښکاري، نو ذکر شوی اعتراض نه واردېږي او د معني حاصل يې داسې کېږي چې:

ك بالفرض مون مشركانو ته فرمايشي معجزي وركرو هم نو دوى به د شرك څخه لاس وانخلى ار يه خيلو باطلو عقائدو باندې به داسې كلك پاتې شي لكه څنګه چې مونږ په اول ځل سره لويه معجزه (قرآن کریم) نازل کړ او دوی ورباندې ایمان رانه ووړ ..

يا په عبارت: د مشرکانو په زړونو باندې مهر وهلی شوی دی نو لکه څنګه يې چې د اول ځل معجزي څخه انکار کړي وه همدارنګه به په دوهم ځلي معجزې باندې هم څه باور ونه کړي.

په همدې ځای باندې د اومي سپارې پښتو ترجمه او تفسير ختم شو \_والحمد لله على ا اللَّهُمُّ يَا مُقَلِّبَ الْقُلُوبِ ثَيِّتْ قَلْبِي عَلَى دِينِكَ وَوَفِقْنِي لِمَا تُحِبُّ وَتَرْضَى

و على الي إسلامي الأسروع أن على و سرويتم و عرباته و برول ما كري است و عرب ال

The hard hard to be a second to the competence of the second

الجياد الما عالم الوادي المتعداد في الحيادي كمنه والي المراجع الم

مناك دورا به دو مورت كي امنع الراعيت خور و عناد م

مسال الله المتاسس كأن من ذي إلى الله فال وفيادي كارونه : استعمادام يمام القريد م"

وبواننا (٨) ﴿ وَلَوْ أَنَّنَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمُ ٱلْمَلَتِكَةَ وَكَلَّمَهُمُ ٱلْمَوْتَىٰ وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلُ مَنَى وُلُولُوا ﴿ وَلَوْ أَنَّنَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمُ ٱلْمَلَتِكَةَ وَكَلَّمَهُمُ ٱلْمَوْتَىٰ وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلُ مَنَى وَلَالُمُ كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ وَلَكِنَّ أَكُثَّرَهُمْ يَجُهَلُونَ ﴿ ﴾

وا لِيُؤمِنوا إلا ال يساء المركانو) ته پرښتې ورښكته كړې وى، او مړو ورسره خرې كل اله ١١١] او كه يقينا مونږ دوى (مشركانو) ته پرښتې ورښكته كړې وى، يا د ضامنانو يه د مخ په مخ (ټولگى-ټولگى، يا د ضامنانو په د من مخ په مخ (ټولگى-ټولگى، يا د ضامنانو په د من مخ په مخ (ټولگى-ټولگى، يا د ضامنانو په د من مخ په مخ په مخ وی او (بالآخره) په دوی باندې مو هر شی مخ په مخ (ټولگی-ټولگی، یا د ضامنانو په حیث ورغون کا د ضامنانو په حیث ورغونو وی او (بالآخره) په دوی باندې موسر کې کې کې د الله د اراده شوې وی خو د دوی (مونمان کې ي وی مو د دوی (مونمان کې ي وی هم، دوی به ايمان نه وی راوړی مګر هله چې د الله معجزاتو د نزول آرزو کې ي کټريت نه پوهېږي (ځکه د مشرکانو دپاره د فرمايشي معجزاتو د نزول آرزو کوي).

## ارتباط او د مطلب خلاصه

۱\_ په دې آيت کښې د وړاندينيو ايتونو مضمون تعقيب شوی دی چې که بالفرض د معجزانوبه ا کښې د مسرتو تري ل پارور ۲\_ ای پيغمبره! مومنان ځکه د فرمايشي معجزاتو د نزول آرزو کوي چې دوی ته د مشرکار ا ـ ای پیمسبر سور در دری کومان کوي چې د فرمایش د پوره کېدلو په وخت کښې به ناکاره استعداد نه دی معلوم، دوی ګومان کوي چې د سمدستي مشركان په ايمان باندې مشرف شي. خو خبره داسي نه ده.

که بالفرض مونږ دوی ته د اسمانه ښې ډېرې پرښتې ورښکته کړو او د دوې د غوښتنې په مطابن هغوى شاهدي وركړي چې محمد ﷺ په حقه پيغمبر دى او قرآن كريم په رښتيا د الله ﷺ كتاب دي او يا پخواني مړي راژوندي کړو او هغوي په سترګو ليدلي حال بيان کړي چې بيا ژوندي کېدل رښتيا دي او د جنت او دوزخ په موجوديت کښي هم شک نشته، او بالآخره يا هر شي (جمادان ار حیوانات د مشرکانو په وړاندې ټولګي ټولګي ودروو، او دوی په معجزانه توګه شاهدې ورکړي ،چې د نبي کريم ﷺ په نبوت کښې دروغ نشته او ټولې ويناګانې يې سراسري رښتيا دي؛ نو په دغو ټولو صورتونو کښې به هم مشرکان په نظر سره خپل استعداد ته پچې د خاورو سره يې برابرکړي دى ـ په ايمان باندې مشرف نه شي او ذكر شوو معجزاتو ته به هم بهاني آني وتراشي چې د جادوبه قوت سره جماداتو او حيواناتو خبرې وکړې او يا په جادو سره مړي راژوندي شوه او داسي نور

٣\_ هو! دا بېله خبره ده چې الله گند خپل عادت په خلاف د مشرکانو د بې استعدادۍ سراسرا د دوی د ایمان راوړلو اراده وکړي، خو الله ﷺ دغستې کار نه کوي ځکه چې دا د حکمت مخه مخالف دي او په دې صورت کښې د امتحان او ازميښت مفهوم د منځه ځي.

۴\_ ای پیغمبره! اکثره مؤمنان چې د فرمایشي معجزاتو د نزول تمه کوي اصلي وجه یې دادا چې دوی د مشرکانو د بې استعدادۍ څخه ناخبره دي، که نه نو دوي به دغسي آرزو نه دی کړې همدارنګه که مشرکان پوه وی چې الله د نیاوي کارونه د استعداداتو په مطابق تر سره کوې ا دوی خپل استعدادونه د لاسه ورکړي دي نو دوی به هم سوګندونه نه وی یاد کړي چې د فرمابلا پوره کېدلو په حالت کښې په مورنوه مخونو bawarke take و Downloded from bawarke شو .

#### توضيحات

١ - د ﴿ قُبُلاً ﴾ كلمه مفسرينو كرامو په لاندې ډولونو سره تفسيره كړي ده:

الف: د ﴿ قُبُلاً ﴾ كلمه مصدر ده چې د "مُقَايلَة " لكه مُوَاجِهَة به معنى سره ده (١) لكه چې په 

نو د معنی حاصل یې داسې کېږي چې: او مونږ دوی ته هر شی د شهادت د ورکولو دپاره مخامخ ودروو

بند و فُبُلاً ﴾ كلمه د "قبيل" د كلمي دپاره جمعه ده او قبيل د كفيل (ضامن) په معني سره دي. د همدې کبله هغه سند ته قباله وايي چې د ځمکې خرڅوونکي يې د ځمکې اخستونکي ته ورکوي ز څو په راتلونکي کښې د بيعې د پاره د ضامن په حيث و درېږي ۲۰

نو د معنی حاصل به یې داسې شي چې: او مونږ هر شي د ضمانت ګرو په صفت د دوي په حضور کښي ودروو چې د نبي کريم ﷺ د نبوت تضمين وکړي، که څه هم ذکر شوي شيان جمادات وي او نطن ندشي كولى خو په خارق العاده توګد ګويان شي.

ج د ﴿ قُبُلاً ﴾ كلمه د "قبيل" جمعه ده او "قبيل" د "قبيلة" جمعه ده. يا په بل عبارت: ذكره شوي کلمه جمع الجمع ده<sup>(۳)</sup>.

نو د معنی حاصل یې داسې کېږي: او يا مونږ ټول شيان ډلې-ډلې د مشرکانو په وړاندي د شهادت او تضمین دپاره ودروو، که څه هم دوي جمادات يا څاروي (حيوانات) وي.

مونږ وايو چې ذکر شوې ټولې معناوې په دې مقام کښې ښې خوندورې ښکاري، نو اړتيا نه ګورو چې يوه ترې واخلو او نورې پرېږدو، ښه داده چې د ﴿ قُبُلاً ﴾ د کلمې څخه ما يطلق عليه القبل « مجاز د عموم په توګه) واخلو ترڅو درېواړو معناوو ته شامله شي.

۲ - ځينو مفسرينو کرامو د ﴿ يَجْهَلُونَ ﴾ ضمير مشرکانو ته راجع کړی دی ۴) او د معنی حاصل یې داسې اخستي دی چې مشرکان په کلکو سوګندونو سره وایي چې د معجزاتو د لیدلو په وخت کښې به په ايمان باندې مشرف شي، که څه هم دوی د ايمان راوړلو استعداد د خاورو سره خاورې کړی دی، د دوی خيال دی چې په ايمان راوړلو کښې د الله کښد ارادې څه اثر نشته، چي کله د دوی زده وغواړي چې ايمان راوړي نو ايمان به راوړي او چې کله يې خوښه شي نو کفر به اختياروي،

to a second with the training of

<sup>(</sup>١) تفسيرالغرطبي ج٧ ص٤٤

<sup>(</sup>٢) دوح السعاني ج ٨ ص٢

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ج٨ ص٢ (٢) تغسير الطبري ج٨ ص١

لاندې صورتونو څخه به ضرور يو صورت تحقق مومي:

. مي صورتونو الف: چې د دوي څخه د بدۍ (کفر) استعداد بالکل واخلي او ملکې ترې جوړې کړي ب: چې د بد استعداد څخه يې نېک کارونه (ايمان راوړل) صادر کړي.

ج چې بد استعداد يې په خپل تكويني امر سره په نېك استعداد باندې بدل كرى د: بالآخره چې مشركان په زور (اكراه) سره په ايمان باندې مشرف و ګرځوي.

د بالاخره چې مسرت په روو . نو څرنګه چې ذکر شوي ټول صورتونه \_هر يو\_ د الله څخ د حکمت څخه مخالف دي نو الله ر دوي د ايمان راوړلو اراده هم نه کوي.

د ايمان راوړنو رود مي که څوک د ښه تحقيقي بحث شوق لري نو ځينو اوږدو تفاسيرو(۱)ندري د استعداد په باره کښې که څوک د ښه تحقيقي بحث شوق لري نو ځينو اوږدو تفاسيرو(۱)ندري مراجعه وکړي مګر لکه څنګه چې مونږ وړاندې د [۱۰۹] آيت لاندې ليکلي دي چې په ﴿ رَبَّا يُشْعِرُكُمْ ﴾ كښى مؤمنان مخاطب دي او مشركان په غوږ وهلى شوي دي، دلته هم زمونږ نظر دا دي چې ذکر شوی ضمیر مؤمنانو ته راجع دی او مشرکان په غوږ وهلی شوي دي چې که مومنان بوهېدلي چې مشرکانو خپل د ايمان استعداد د لاسه ورکړي دي نو د دوي د فرمايشي معجزانو، پوره کېدلو آرزو به يې نه وي کړې، خو د دوي اکثريت نه پوهېږي ځکه يې آرزو کوي. نو کله ېې مؤمنان په دې باره کښي ناخبره دي نو مشرکان به څنګه ناخبره نه وي.

﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًّا شَيَاطِينَ ٱلْإِنسِ وَٱلْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْض زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ عُرُورًا وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴿ وَلِنَصْفَىٰ

إِلَيْهِ أَفْئِدَةُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْأَخِرَةِ وَلِيَرْضَوْهُ وَلِيَقْتَرِفُواْ مَا هُم مُقْتَرِفُونَ ١٠

[۱۱۲] او رای پیغمبره ۱) همدارنګه مونږ هر پیغمبر ته رپه خپل وخت کښې دښمنان ګرځولې (پيدا کړي) وو چې جني شيطانان او انسي شيطانان وه، ځينو به ځينو نورو ته د غولولو په غرض باطلې ويناوې (چې ظاهرا به ښې ښکارېدلې د وسوسې په توګه) وحې کولې.

او که چېرې ستا د رب ځ اراده شوې وی نو دوی به دا کار نه وي کړي، نو دوی د هغه شې ۱۰۰ پرېږده چې د دروغو په ډول يې جوړوي.

[۱۱۳] او د دې دپاره (به يې وسوسې وراچولې) چې همدې (باطلي وينا) ته د هغو کسانونونو میلان وکړي چې په آخرت باندې عقیده نه کوي، او په دې غرض چې خوښ یې کړې، او به <sup>۱۹</sup> غ ض چې خوښ یې کړې، او به ۱۹ غرض چې د هغو (باطلو) اعمالو کسب وکړي (ادامه ورکړي) چې دوی يې کسب کوونکې دې

١١) دوح المعاني ج٨ ص٣

#### ارتباط

وړاندې په شرک باندې د مشرکانو کلکوالی بیان شوی وه چې په هیڅ وجه ایمان راوړلو ته په نه دې ایتونو کښې نبي کریم ﷺ ته تسلي ورکړه شوې ده چې د خپل عادت په مطابق لېر مه غمژن کېږه.

# د مطلب خلاصه

ریعنی ای پیغمبره! ته په دی باره کښی یوازی نه یی چې ستا په امت کښی سخت لجوج (دې همار) خلک شته او الله چی یې ایمان باندې د مشرف کېدلو اراده نه ده کړې، بلکې دغه ډول د بیمان هر یوه پیغمبر په خپل وخت کښې درلوده او د هغوی په ایذا، (ضرر رسولی باندي به یې صبر کاوه. یا په بل عبارت: مونږ د خپل حکمت په مطابق هر پیغمبر ته دښمنان پیدا کړي وه چې نبی جني شیطانان (ورانکاري) وه او ځیني انسي، چې دواړو ډلو به سره لاس یو کاوه او د خلکو په غولونې کښې به سره متفق وه او یو تر بله به یې سره مزخرفې او باطلې ویناګانې ښودلې او یو زبله به یې سره مزخرفې او باطلې ویناګانې ښودلې او یو زبله به یې سره د غولونه یوازې په انسانانو پوري خاصه نه وه بلکې په جنیاتو (پیریانو) کښې یې هم د غولونې سلسله جاري ساتله.

۲\_ نو څرنګه چې پخوانیو پیغمبرانو عبماله صبر کاوه، ته هم صبر کوه او حوصله مه خرابوه. په یاد ولره چې د شیطانانو تخریب او ورانکاري د الله د په اراده باندې متحققه شوې ده چې همدا د حکمت غوښتنه ده. ای پیغمبره اکه ستا د رب د اراده وشي نو دوی به هیڅ ورانکاري ونشي کړی او که اراده یې شوې وی نو هیڅ ورانکاري ونشي کړی که اراده یې شوې وی نو هیڅ ورانکاري به یې نه وی کړی، نو ته ځان مه په تکلیف کوه او د کفریاتو سره یی پرېږده.

۳\_ ذکرو شوو شیطانانو د غولونې د غرض څخه علاوه د لاندې غرضونو دپاره هم د مزخرفو
 خبرو په ښودانه کښې يو تربله سره قصور نه کاوه:

الف ترڅو باطلو خبرو ته د هغو خلکو زړونه میلان وکړي چې د آخرت په ورځ عقیده نه لري. ب ترڅو په همدغو خبرو باندې راضي او خوښ شي او د مرګ د ورځې پورې د پیغمبرانو سهسه د حقو ویناوو د تاثیر لاندې واقع نه شي.

ج ترڅو دوی خلک د شرائعو د قیوداتو څخه ازاد کړي او څه یې چې زړونه وغواړي هغه په دوامداره توګه وکړي.

#### توضيحات

اننا (۸) اننا (۸) د همدې کبله په يوه اوږده حديث کښې ورقه بن نوفل په نبي کريم څ ته د نبوت په اول اولان د همدې کبله په يوه اوږده حديث په اول ونز کښې ويلي وه چې: «لم يات رجل که . کې تا راوړی دی؛ مګر د هغه سړي دښمني کړه شوې ده (او خلې د او خلې د دی راوړی لکه چې تا راوړی دی؛ مګر د هغه سړي دښمني کړه شوې ده (او خلې د د د وطنه به دې وباسي). ورسره عداوت کړي دي نو ستا سره به يې هم کوي او د وطنه به دې وباسي).

# شياطين الجن والإنس څوک دي؟

۴\_ مونږ د رالبفره ۱۱۰ ایک یک کورنکی د شیطان په نامه یادېږي که څه مور هم ایکلي دي چې په شریعت کښې هر بې لارې کوونکی د شیطان په نامه یادېږي که څه مور هم مو ليکلي دي چې په کرد ... به اورباندې اضافه کوو چې مفسرين کرام په دې مقام کښي د اولادې څخه نه وي. اما دلته ورباندې اضافه کوو چې مفسرين کرام په دې مقام کښي د ابلیس د اوردې مصحوب ه شَیَطِینَ ٱلْإِنسِ وَٱلْجِنِ ﴾ د کلمې په تفسیر کښې په لاندې دوه ګروپونو باندې ویشلی شوي دي. الف په د تره سوي مسير باندې د شياطين د کلمې څخه د ابليس اولاده مرادېږي چې حاصلي داسي راوځي: مونږ د هر پيغمبر دپاره په خپل وخت کښې ابليس او د ده اولاده دښمنان ګرځولي را چې ځيني به د پيريانو په غولونه باندې اخته وه او ځيني نور به د انسانانو په غولونه کښې بوځتور د عبد الله بن عباس رض فيها حُخه روايت دى چى «إنَّ لِلْجِنِّ شَيَاطِينٌ يُضِلُّونَهُمْ مِثْلَ شَيَاطِينِ الْإِل يُضِلُّونَهُمْ، فَيَلْتَقِي شَيْطَانُ الْإِنْسِ وَشَيْطَانُ الْجِنِّ فَيَقُولُ هِذَا لِهِذَا: أَضِلِلْهُ بِكَذَا وَأَضْلِلْهُ بِكَذَا» ٣ يعني: يفيناً پيريان هم داسې شيطانان لري او په محمراه كولو كښې يې اخته دي، لكه څنګه چې د انسانانو شيطانان د دوي په بي لاري كولو كښې مصروف دي. كله چې ذكر شوى دواړه ډلى شيطانان سره بو تربله ملاقي شي نو يو بل ته وايي چې په دې ظريقه باندې يې محمراه کړه او په دي چل باندې يې بې لارې کړه، او يو بل ته د غولولو طريقي او چلونه ښايي.

ب: ځينې نور علماء کرام وايي چې په ذکره شوې کلمه کښې اضافت بياني اضافت دي ، لکه څنګه چې په "خاتم فِضّة" کښې بياني اضافت دي. نو په دې تفسير سره يې د معني حاصل داس کېږي چې: مونږ د هر پيغمبر دپاره (د ځينو حکمتونو په منظور) جني شيطانان يعنې کافران پيريان او هم انسي شيطانان يعني كافران انسانان دښمنان كرځولي وه، چې مونږ خپل همدغه عادنسنا د زماني په پيريانو او انسانانو هم تطبيق كړى دى، لاندې څو وضاحتونه ولولئ:

اول: د عبدالله بن عباس رمرافيها څخه روايت دي چې ټول پيريان خو شيطانان نه دي، شيطانان خو د ابلیس اولاده ده چې د خپل پلار سره به په یو ځل مړه کېږي او پیریان خو د انسانانو غون<sup>دې</sup>

<sup>(</sup>١) صعيع البخاري ج١ ص٣

<sup>(</sup>٢) البحر المعيط ع٢ ص٤٢٤: المحرر الوجيز ع٤ ص١٣٧

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور ج٢ ص٣٤٢

<sup>(</sup>۴) روح المعاني ج۸ ص۵ Downloded from: bawarketabtoon.com

المرابات المرابات

10 ----

روانا (۱) درم مره کبري، چې: «مِنْهُمُ الْمُؤْمِن وَ الْكَافِر» (۱) ځينې يې مومنان او ځينې كافران دي. امره مي ابو ذر په وايي چې ماته نبي کريم پر وويلې: ای ابا ذره د جني او انسي شيطانانو د شر دوهم دوهم المحمد الله وغواره (۲) ، ما عرض و کړ چې ای د الله رسوله ايا انسانان هم شيطانان لري؟ نبي کريم ﷺ په په د در در نعم هُم شَرُّ مِن شَيَاطِينِ الْجِنِ ١٠٥ هو، دوى د جني شيطانانو څخه ډېر شر اچوونكي دي. ماین کې مالک بن دینار عبدارمه وایي چې ماته د جني شیطانانو څخه د خپل ځان ساتل د انسي درېم پېطانانو په نسبت ډېرسخت دي، او دا ځکه کله چې زه "اعوذ بالله" ووايم نو جني شيطان راڅخه نښي اما انسي شيطان راته راځي او په ډاګه مې ګناهونو ته راکاږي<sup>۴)</sup>،

ځلورم ځينې علماء کرام وايې چې کله جني شيطان د مومن په غولونه کښې پاتې راشي نو بيا د انسي شيطان څخه کار اخلي او د مؤمن په غولونه کښې يې استخداموي (۵)

که څه هم لومړنی نظر واقعیت لري مګر د آیت شریف د تفسیر په حیث دوهم نظر په زړه پوری ښکاري چې نبي کريم ﷺ ته د لجوجو او معاندو مشرکانو د اذيتونو په باره کښې د تسلۍ او ډاډ ورکولو سره ډېرښه سمون خوري.

وحي څه معنی؟

٣\_د ﴿ يُوجِي ﴾ كلمه اصلا د وحي څخه اشتقاقه شوې ده چې مونږ د الله ﷺ په توفيق د [النساء: ۱۶۳] آيت لاندې ښه پوره شرحه کړې ده. مګر په دې مقام کښې ورباندې اضافه کوو چې د شيطانانو يو تربله د چلونو زده كول او يو د بل سره لاس يو كول لاندې صورتونه درلودلي شي: الف: چې يو جني شيطان بل جني شيطان ته د غولونې طريقه ورزده کړي او يو د بل سره مرسته وكري.

ب: چې يو انسي شيطان بل انسي شيطان ته د مسلمانانو په تېر ويستلو کښې مشوره ورکړي. لکه چې نن ورځ د مونږ د نړۍ شيطاني مملکتونه ګورو چې د افغانستان په داخلي چارو کښي لاس وهنه کوي او د مجاهدينو يوه ډله د بلې ډلې په مقابل کښې په ډول-ډول چلونو سره راپورته کوي او په جنګ باندې يې اچوي.

ج چې جني شيطان انسي شيطان ته وسوسه ورواچوي او په غير مشروعو کارونو باندې يې اخته کړي. CHARLES TO THE STREET OF THE STREET OF THE

<sup>(</sup>١) دوح المعاني ج٨ ص٥

<sup>(</sup>۲) سن النساني ج۲ ص۲۱۸؛ مسند أحمد بن حنبل ج۸ ص۲۰۱

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي ج٢ ص١٢٤

<sup>(</sup>٢) نفسير القرطبي ج٧ ص٤٩

<sup>(</sup>۵) ماشية الشيخ زاده على تغسير البيضاوي Mownloded from: bawarketabtoon.con 1 TVF/F/0 (F)

# زخرف او اقتراف څه معني ؟

ع\_د زخرف کلمه اصلاً سرو زرو ته وضعه شوې ده مګر په استعمال کښې هغه شي ته هم وال ۴\_د زخرف کلمه اصد سرو رود د کېږي چې په غیر واقعي توګه د بل شي رنګ ورکړی شوی وي ۱٬۱۰، لکه چې مسو ته د سرو زرو اوبد کښي چې په غیر واقعي توګه د بل شي رنګ ورکړی شوی واچولي شي. په دې مقاد ک کېږي چې په غیر واتعني تو تخبرې د ښو خبرو په قالب کښې واچولی شي. په دې مقام کښې همدغه ورکړی شي، او یا بدې خبرې د ښو خبرو په قالب کښې واچولی شي. په دې مقام کښې همدغه معنی مراده ده.

ي مراده ده. او د ﴿ وَلِيَفْتَرِفُوا ﴾ ، ﴿ مُقْتَرِفُونَ ﴾ دواړه کلمې د 'اقتراف څخه اشتقاقي شوې دي. اقتراف خو او د هرویيمتريو) د روه شي څخه ټوټه پرې کړی شي مګر په استعمال کښې د اکتسار اصلا دېنه ويل کېږي چې د يوه شي څخه ټوټه پرې کړی شي مګر په استعمال کښې د اکتسار اصلا دېنه وین مېږي چې د ده ک معنی ورکوي، خو اکثره استعمال یې په هغه کسب کښې دی چې په شر او مخناهونو کښې وي<sup>۱۱</sup>، په دې مقام کښې همدغه معني مطلب ده.

﴿ أَفَغَيْرَ ٱللَّهِ أَبْنَغِي حَكَمًا وَهُوَ ٱلَّذِي أَنزَلَ إِلَيْكُمُ ٱلْكِتَبَ مُفَصَّلًا ۚ وَٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِتَبَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنَزَّلٌ مِن رَّبِكَ بِٱلْحُقِّ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ، وَتَمَّنْ

كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلاً لا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنتِهِ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ٢٠٠

[۱۱۴] (ای پیغمبره! ورته ووایه چې) ایا نو د الله کونکی څخه په غیر (بل څوک) فیصله کوونکی ولټوم؟! حال دا چې الله ١٤ هغه اقدس ذات دي چې په تاسو باندې يې تفصيلوار كتاب نازل كړي دى (دا بېله خبره ده چې تاسو ورته څه التفات نه كوئ).

او هغه کسان چې هغوي ته مونږ کتاب (تورات، انجيل) ورکړي دي هغوي پوهېږي چې يقينا دا کتاب (قرآن کریم) ستا د رب گد د پلوه په حقه نازل کړی شوی دی. نو ته د شک کوونکو څخه

[۱۱۵] او (ای پیغمبره!) ستا د رب گخبره د رښتینتوب او د انصاف د حیثه پوره ده، د ده گ د خبرې دپاره هيڅ تبديلونکي هم نشته، او همدي او ريدونکي (او) پوه دي.

# شان نزول او ارتباط

کله چې د مشرکانو د فرمايشي معجزاتو غوښتلو پلان ناکام شو او هم واضحه کړي شوه چې د معجزاتو د تحقق په صورت کښې هم دوی ایمان نه راوړي نو مشرکانو یوه بله دسیسه جوړه کړه او يا په بل عبارت جني شيطانانو انسي شيطانانو (مشركانو) ته پلمه ورزده كړه. هغه دا چې دوي نبي كريم ﷺ ته وړانديز وكړ چې زمونږ او ستا لانجه ډېره اوږده شوه راشه چې دا خبره په منصفانو باندې

د ٢) البعر المعيط ج۴ ص ٢٠

11 419 THE STORY

الأنعام (۱) الأنعام (۱) الأنعام (۱) الأنعام (۱) الأنعام (۱) المنعام (۱) المنع به درود. سنا په باره کښې فیصله وکړي چې ایا ته په رښتیا پیغمبر یې؟. نو الله څلو دکر شوي ایتونه کېم نازل کره

ل دې . که مونږ ووايو چې ذکر شوی وړانديز د ايتونو يو مصداق جوړ شو هم بده نه ده ځکه چې سلفو مالحينو په مصداقاتو باندي د شان نزول اطلاق کاوه،٢٠)

# د مطلب خلاصه

۱\_ يعنى: اى پيغمبره! كله چې د مشركانو د معجزاتو دسيسه شنډه شوه او قناعت بښونكي جوابونه يې واورېده، نو دا ځل دوى تا ته بله دسيسه وړاندې کړه چې خبره د غير الله حکميت

د غير الله څخه د مشركانو مطلب يهود او نصارا دي، دوى ځكه د غير الله حكميت ته خوشالېږي چې هغوی به ضرور د دوی په ګټه فیصله کوي ځکه چې دوی ټول د یوه استاذ رابلیس شاګردان دي او د حق په مقابل کښې يې متحده جبهه تشکيله کړې ده. که بالفرض همدا وجه نه وي نومشركانو به د غير الله د حكميت وړانديز نه وي كري.

يا په بل عبارت: که بالفرض ذکر شوې دواړه ډلې د قرآن کريم تصديق هم وکړي نو دوي به ورته غاړه کښېنږدي او دا ځکه که دوی ته دغه ډلې په حقه ښکاريدلي نو لا د پخوا څخه به په يوه ډله کښي شامل شوي وي او بېل ګوند به يې نه وي جوړ کړي، بلکې دوي پوهيږي چې هغوي د دوي سره په دغې خاصي موضوع کښې هم نظره دي ځکه يې د حکميت وړانديز کوي.

لنډه دا چې مشركان د خپلې عقيدې څخه اوښتونكي نه دي اګر كه يا ورته د معجزاتو فرمايش پوره کړی شي او يا يې د غير الله د حکميت فرمايش ومنل شي.

۲\_نو ای پیغمبره! د مشرکانو دوهم وړاندیز داسي جواب کړه چې: ایا دا ما سره مناسبه ده چې زه د غيرالله فيصلي ته خبره واچوم، حال دا چې الله الله عنه اقدس دات دي چې د فيصلو دپاره يې مانه لا څه چې تاسو او بلکې ټولې دنيا ته مفصل کتاب را استولي دي، په دې کتاب کښې حق ته حنويل شوي دي او باطل ته د باطل لقب ورکړی شوی دی؟.

که تاسو رښتيا د حکميت پورې خپل ايمان تړلي وي نو راشي چې همدغه کتاب ته موضوع دراندې کړو چې ايا زه په رښتيانۍ توګه پيغمبر يم او که نه؟ دغه کتاب په تاسو ټولو باندې، بلکې د قیامت د ورځې پورې په ټولو خلکو باندې، خپل حکمیت منلی دی او ټولې دنیا ته یې د مقابلې چلنج ورکړي دي. ټول يې د معارضي څخه عاجز شوي دي او ټول يې په حقانيت باندې پټ په زړه کښې قانع دي، حتى دغه اهل الکتاب چې تاسو يې په حکميت باندې قائل ياست هم د زړه

<sup>(</sup>١) تنسير البحر المحيط ج۴ ص٤٢٧

ولو أننا (۸) د كومې پوهېږي چې دا كتاب په حقه توګه ستا د رب څخ د پلوه نازل كړى شوى دى. مګر دا بېله

د کومې پوهېږي چې د العاب په دي او اظهار يې نه کوي. خبره ده چې خولې يې پرې پټې کړې دي او اظهار يې نه کوي.

خبره ده چې حولې يې پرې پهې حهم حالت ته ادامه ورکړه او د شک کوونکو څخه مه جوړېږه چې په ۲۰ نو ای پیغمبره اخپل همدغه حالت ته ادامه ورکړه او د غیر الله حکمیت ته دې میلان متحقق د زړه کښې دې د مشرکانو د ایمان راوړلو تمه پیدا شي او د غیر الله حکمیت ته دې میلان متحقق شې ۲۰ ای پیغمبره! یو ځل بیا واوره او مشرکان دې هم واوري چې ستا د رب د شخ هره وینا هم د رښتیا توب د حیثه پوره ده او سراسري رښتیا ده چې د دروغ کېدلو هیڅ احتمال نه لري، او هم د عدل او انصاف د حیثه کمال ته رسېدلې ده چې د هیچا خبره ورسره سیالي نه شي کولی.

برسېره په دې د الله څخ د ويناګانو نه څوک صداقت ته بدلون ورکولی شي چې دروغژنه يې ثابته کړي او نه يې څوک په عدالت کښې بدلون واقع کولی شي چې د څه ظلم او بې انصافۍ بغړي پکښې مونده کړي اما د غير الله په ويناګانو او فيصلو کښې نه صداقت شته او نه عدل، چې د وخت په تېريدنې سره پکښې هم دروغ موندل کېږي او هم بي انصافي او بي عدالتي. الله چې ه اوريدونکی دی چې مشرکان څه وا يې، او هم پوه دی چې د دوی په زړونو کښې څه دي.

#### توضيحات

۱\_د التحكم او التحاكم دواړه كلمي يوه معنى لري چې حكم كوونكى او فيصله وركوونكى ده، مګر په حكم كښې مبالغه زياته ده ځكه چې دا د هغه چا نوم دى چې په فيصله وركولو كښې تخصص لري، په همدې فن كښې ماهر وي او بالآخره خلك يې په فيصله باندې راضي وي ۱۰

### زوړ وړانديز بيا تازه شو

۲\_ سبحان الله! څه دپاسه څوارلس سوه کاله وروسته د پخوانيو مشرکانو وړانديزيو ځل بيا تازه شو او همدا نن سبا<sup>۲۷</sup> ورباندي ښه محرم بحث روان دی، هغه دا چې ځينې غير اسلامي ټولنې غواړي چې د افغانستان د مجاهدينو لانجه د بين الملل حکميت ته وسپاري او حتى ځيني لا وايي چې د دي لانجې د حل کولو بله هيڅ لاره نشته؛ ته به وايي چې نه د قرآن کريم په موجوديت باندې خبر دي او نه ورته دا معلومه ده چې د قرآن کريم څخه پرته ټول غير اسلامي اکثريتونه محمراه او محمراه کوونکي دي.

د افغانستان موجوده لانجه که څه هم اصلاً عملي موضوع ده مګر اوس تري عقيدوي موضوع جوړه شوې ده، ځکه چې غير اسلامي ټولنې غواړي چې ائتلافي حکومت جوړ کړي او مجاهدين غواړي چې ائتلافي حکومت جوړ کړي او مجاهدين غواړي چې صرف سوچه اسلامي حکومت قائم کړي او غير اسلامي ټولنو ته په حکومت کښې د اشتراک حق ورنه کړي، مګر هغوی پکښې ځانونه حقدار مخني او بين الملل يې هم ملاتړ کوي

۱۱) مفردات الراغب ص۱۲۶؛ تفسير العراغي ج۸ ص۸ میر العراغی ج۸ ص۸ العراغی حسان العراغی الع

# تمام څه معني؟

۳ د اتمت کلمه د اتمام څخه اخستله شوې ده. د يو شي تماميت د دې څخه عبارت دی چې ۱۰ مالدي د د ورسېږي چې په خپل تماميت کښې خارجي څيز ته اړتيا ونه لري، چې په مقابل کښې بي ناقص استعماليري(١).

نو په دي مقام کښې يې د معنی حاصل داسې کېږي چې د الله د هر يو کلام، قرآن کريم وي و په يې او عدالت يې په داسي اندازي کښې پوره دی چې په پوره کيدلو کښې څه اد په بن پې نه حاجت نه لري او نه يې ذ کرو شوو مفاهيمو ته څوک څه تغيريا تبديل ورکولي شي.

سوال جواب

۴ که څوک وايي چې: د الله ﷺ په کلماتو کښې خو د اهل الکتابو د پلوه تحريف واقع شوي دي ن ایا دا تبدیل نه دی؟

مونږوايو چې: په دې مقام کښې مطلب دادې چې د صداقت د حيثه څوک تېديل نه شي ورکولي چې د رښتيا کيدلو مخه يې ونيسي، او نه يې څوک د عدل،انصاف مخه نيولي شي چې د انصاف عملي كولو ته يي پرينږدي. د ښه وضاحت دپاره لاندې شرحه ولولئ:

د خيبر په غزا كښى نبي كريم على ته الله على خبر وركړى وه چې صرف هغه كسان به درسره لاړ شي كومو چې ستا سره په حديبيه كښې برخه اخستې وه، مكر غزا ته د نللو په وخت كښې ځينو خلكو زور ولګاوه چې ځانونه پکښې شريک کړي حال دا چې په حديبيه کښې يې اشتراک نه دړلود.

د دغو خلكو تالاش الله ﷺ د خپلو خبرو په تبديل سره تعبير كړ چې: ﴿ ذَرُونَا نَتَبِعْكُمْ يُرِيدُونَ أُن يُبَدِّلُواْ كَلَّمَ ٱللَّهِ ﴾ [الفتح: ١٥]، يعنى دوى غنيمت به نظر كښى نيولى دى او زور لكوي چى د خيبر په غزا کښې ګډون وکړي حال دا چې په حديبيه کښې يې اشتراک نه دي کړي ته به وايي چې <sup>دوی غوا</sup>ړي چې د الله ﷺ دا خبره دروغژنه کړي چې په خيبر کښې به د اهل الحديبيه وو څخه په غير نور څوک اشتراک نه لري، مګر دا کار يې د وسي پوره نه دی.

﴿ وَإِن تُطِعْ أَكْثَرَ مَن فِ آلاً رُضِ يُضِلُّوكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ۚ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنْ هُمْ الْا يَخْرُصُونَ ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ مَن يَضِلُ عَن سَبِيلِهِ - وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴾ [۱۰۱۶] او رای پیغمبره!) که ته ربالفرض چېرې د هغو اکثرو خلکو خبره ومنې چې په ځمکه کښې اوسېږي (هر وطن چې وي) نو د الله ﷺ د لارې څخه به دې (د خپلو ځانو په څېر) بې لارې ک کړي. دوی (د ځمکي اکثریت) د بل شي پیروي نه کوي مګر د ګومان، او دوی نه دي مګر اټکل کوي

<sup>(په حقا</sup>ئقو باندې روان نه دي).

my thought the public

اننا (۸) [۱۱۷] رای پیغمبره!) یقینا ستا رب شخ همدا (ستا رب شخ) په هغه چا باندې ښه پوه دی چې ( ده دلارې څخه بې لارې دي، او همدا (ستا رب دلی) په سمه لاره موندونکو باندې هم ښه پوه دی چې د د مطلب خلاصه

په دې ایتونو کښې د وړاندینیو ایتونو د مضمون دپاره وجه بیانه شوې ده چې حاصل <sub>یم</sub> داسی کېږي:

ې کېږي: ۱\_ای پیغمبره ا څرنګه چې د الله گا کلام د صدق او عدل د حیثه پوره دی او د نورو کلامونو کښې نسته برسېره پر ک اوريدل کولي شي او نه پوره علم لري، نو که بالفرض ته د خپل رب د کتاب په حکميت باندې د اوریدن توبی سی رخ بود. بل چا حکمیت نه ترجیح ورکړې او د نړیوالو د اکثریت تابع شې نو هغوی به ضرور تا د خپلو بن چې د الله څخه د لاري څخه واړوي او په کندو به دې سر کړي، او دا ځکه چې د ظلکو ځانونو په څېر د الله څخه د لاري څخه واړوي او په کندو به دې سر کړي، او دا ځکه چې د ظلکو علونو په مېر اکثريت د واقعياتو پيروي نه کوي بلکې د خيالاتو او اټکلونو پسي ځغلي، بيا به ته هم د خيالاتوار ګومانونو پيرو اوسي، چې دا کار ستا سره نه مناسب دي او نه ورته اړتيا لري.

٢\_ ای پیغمبره! ستا رب گخ په محمراهانو او لاره موندونکو باندې ډېر ښه پوهېږي او ډېر ښه يې پيژني د همدې کبله يې درته د دواړو ډلو تګلاره واضحه کړه.

#### توضيحات

١\_ الله على ذكر شوى آيت به بل خاى كښى ډېر ښه تفسير كړى دى چې: ﴿ وَمَآ أَكُثُرُ ٱلنَّاسِ وَلُوْ حَرَضْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٣] يعنى: او د خلكو اكثريت ايمان راوړونكي نه دي كه څدهم ته حرص کوې (او زړه دې غواړي چې په ايمان مشرف شي).

نو د معنی حاصل یې داسې کېږي چې په دنيا کښې د خلکو اکثريت د اسلام په مقابل کښې متحد دي او د اسلام رد كوي كه څه هم په خپلو منځو كښې سره يو تربله عميق اختلافات لري نو په ذکر شوي غير اسلامي اکثريت کښې د يوه کس اطاعت هم داسې دی لکه چې څوک د ټولو اطاعت وكري.

سوال جواب

With the state of ۲\_ که څوک وایې چې: د آیت شریف څخه څرګندېږي چې د ګومان پیروي ګمراهې ده نو پوښتنه دا ده چې ايا قياسي (اجتهادي) مسائل په ګومان (ظن) باندي بناء نه دي؟

مونږ وايو چې د دې مقام وړاندې او بيرته ايتونه دلالت کوي چې دلته په عقيده کښې دن روان دی، او په عقیدوي مسائلو کښې خو ګومان (ظن) د ګمراهۍ څخه پرته بل شي نه دی، ا همدې کبله فقهاوو کرامو په عقاندو کښې احتماد ته خای نه دی ورکړی، اما د فقهي اجهاد موضوع په دې مقام کښې هيڅ مطرحه نه ده.

المالا (١) وَلَكُوا مِمَّا ذُكِرَ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ إِن كُنتُم بِعَايَنتِهِ عَمُوْمِنِينَ ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَا تَأْكُوا مِمَّا وَلَا مَا اَضْطُرِرَتُمْ إِلَيْهِ وَإِنْ كَثِيرًا وَلَا اَسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُم مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا اَضْطُرِرَتُمْ إِلَيْهِ وَإِنْ كَثِيرًا لَهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّ كَثِيرًا لَهُ عَتَدِينَ ﴿ وَقَدْ وَاطَنهِرَ ٱلْإِنْمِ اللَّهُ هُوا عَلَمُ بِاللَّهُ عَلَيْهِ وَإِنَّ الْإِنْمَ سَيُحْزَوْنَ بِمَا كَانُوا يَقْتَرِفُونَ ﴿ وَلَا تَأْكُوا اللَّهُ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللللّهُ الللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ

[۱۱۸] نو (ای مؤمنانو!) د هغو مذبوحو څخه خورئ چې د الله نوم ورباندي ياد شوی وي که تاسو د ده چې په ايتونو باندې ايمان درلودونکي ياست.

[۱۱۹] او (ای مؤمنانو ا) تاسو لره څه دي چې د هغو مذبوحو څخه نه خورئ په کومو باندې چې د الله څخه نوم یاد شوی وي، حال دادی چې الله څخه تاسو ته هغه شیان مفصل بیان کړي دي چې په تاسو باندې یې حرام ګرځولي دي، مګر هغه چې تاسو (یې خوراک ته) مجبور کړی شی. او یقینا د خلکو اکثریت ضرور په خپلو خواهشاتو سره پرته د علم څخه (نور خلک) بې لارې کوي. بې شکه ستا رب څخه په تجاوز کوونکو باندې ډېر ښه پوهېږي.

[۱۲۰] او (ای مؤمنانو!) څرګنده ګناه او پټه ګناه (دواړه) پریږدئ، بې شکه هغه کسان چې د ګناه کسب کوي ډېر ژر به (د هغې ګناه په موافق) جزا ورکړی شي چې دوی وه چې (دا بد) کسب یې کاوه. [۱۲۱] او (ای مؤمنانو!) تاسو د هغو څارویو څخه مه خورئ په کومو باندې چې (د ذبحي په وخت کښي) د الله څخه نوم نه وي یاد کړی شوی، او یقینا دا (خوراک) فسق (ګناه) ده.

او بې شکه شیطانان (جني وي او که انسي) خپلو دوستانو ته خامخا وسوسه وراچوي (او چلونه ور زده کوي) چې ستاسو سره (د مذبوحو په هکله هم) جګړې وکړي. او که (بالفرض) تاسو د دوی اطاعت (پیروي) وکړئ (او د ذکر شوو مذبوحو غوښې حلالي وګنۍ نو یقینا تاسو به (په دغه وخت کښې) مشرکان یاست.

### ارتباط او شان نزولونه

د وړاندېنيو ايتونو مضمون داوه چې د خلکو اکثريت ګمراه کوونکي دي، بايد چې د پيروۍ څخه يې څان وساتل شي. په دې ايتونو کښې د همدغه مضمون يو مثال ښودلی شوی دی چې د شان نزول د لاندې روايتونو څخه ډېر ښه څرګندېږي:

ا \_ عبدالله بن عباس رمرافعها واليي جي العالم العال

ولواننا (٨) • مَا ذَبَحَ اللهُ فَلَا تَأْكُلُوهُ وَمَا ذَبَحْتُمْ أَنْتُمْ فَكُلُوهُ • ١٠ يعني: هغه خاروي چې الله ﷺ ذبحه كري وي الله الله علم دري، او هغه حريقان مما ذَبَحَ الله فلا تا للوه وله دب عبر الما وركري او مردار شي، نو هغه مه خورئ، او هغه چې تاسويې (بدن د بندگي ذبحي ذبحي ذبحي د بندگي ذبحي د بندگي د بن الله وفد د نامه څخه ، د بحه کړي نو هغه خوري.

۲\_ د نوموړي صحابي څخه دا روايت هم راغلی دی چې يوه ورځې پهودان نبي کريم او د ٠ ـ د توسوري مسابي ورغله او ورته يې وويلې چې: أَتَاكُلُ مِمًا قَتَلْنَا وَلَا تَأْكُلُ مِمًّا قَتَلَ اللهُ ٢٠٠ يعنې: (عجيبه ده) ايا ته هغه ذبيعا ورغله او ورت یې وړینې په ې خورې چې مونږ وژلې (حلاله کړې) وي او د هغې څخه نه خورې چې الله څخ وژلې (مرداره) کړې وي. ې چې مونو ورسې د مومنانو سره په د د د د کې چې يوه ورځې مشرکانو د مومنانو سره په جې د ۲۰۰۰ د مومنانو سره په جې د او كوم خاروي چي تاسو پخپله ذبحه كړي وي هغه خورئ"،

۴\_مشركانو نبي كريم # ته وويلي چې ايا ستا دا عقيده ده دايا دا مسلماني ده) چې كوم څاروي چې ته او ستا ملګري يې ووژني (ذبحه کړي) هغه حلال دی او کوم شی چې (ښکاري) سېي او شاهين ووژني هغه هم حلال دي، اما كوم څاروي چې الله ﷺ ووژني (مردار شي) هغه حرام دي الله

٥ د فارس مجوسو د مكى مشركانو ته خط استولى وه چُنّى: إِنَّ مُحَمَّدًا وَأَصْحَابَهُ يَزْعُمُونَ أَنَّهُم يَتَّبِعُونَ أَمْرَ اللَّهِ ثُمُّ يَزْعُمُونَ أَنْ مَا ذَبَحُوا فَهُوَ حَلالٌ وَمَا ذَبَحَ اللهُ فَهُوَ حَرَامٌ (٥) يعني: محمد ﷺ او د د، ملګري د يو پلوه خيال کوي چې دوی د الله ﷺ د امر تابع دي. خو د بل پلوه خيال کوي چې <sub>کوم</sub> څاروي چې دوي ذبحه کړي وي هغه حلال دي او کوم چې الله ﷺ ذبحه کړي (وژلي) وي هغه حرام دي نو د مسلمانانو څخه د ځينو خلکو په زړونو کښې څه تشويش ولويده نو الله ﷺ دغه آيت شريف نازل كړ، چې خلاصه يې داسى راوځي:

#### د مطلب خلاصه

اي مومنانوا نو کله چې ستاسو سرونه خلاص شول چې د اکثریت پیروي د محمراهۍ څخه په غېر بل شي نه دي، او هم په دې باندې پوه شوئ چې اکثريت ستاسو محمراه کيدلو ته پوره سترمي په لار دي چې د سمې لارې څخه مو واړوي، نو تاسو ته په کار دي چې د څارويو د تحليل او تحريم په باره كښى لاندى نكاتو ته متوجه شئ

۱\_ فقط د هغو څارويو غوښې خوري چې د الله ﷺ نوم ورباندې د دبحي په وخت کښې ياد کړي شوي وي، برابره خبره ده چې ذبحه کوونکي ستاسو څخه کوم يو مؤمن وي اُو يا د اهل الکتابو څخه څوک وي، خو چې مشرک او دهري نه وي.

د ۱) سنن ابي داود ج۲ ص۲۲

د ۲۲ سنن ابي داود ج۲ ص۲۲

د ۲۰ سن النساني ج۲ ص ۲۰۹

ر ٤) أسباب النزولَ للواحدي ص ١٥٠

<sup>(</sup> ۵) روح المعاني ج۸ ص۱۲

رواننا(۸) لغه لرې نه ده چې مشرکان ستاسو د تشویش دپاره ډول ډول شبهات دروړاندې کړي چې ایا نه توې مغه څاروي حلال ګڼئ چې پخپله مو ذبحه کړي وي حال دا چې د الله څخ وژلی څاروی (په ناح هغه څاروي د کړي څاروي د ایسا ۱۱۵۶ د ایسا ۱۱۵۶ د ایسا نامو الله الله الله الله الله الله عادوي حرام بولئ؟! ايا په ذكر شوي صورت كښې د الله الله الله احترامي احترامي

ام داد. ۲\_ای مومنانو! د ذکر شوې شبهې په باره کښې تاسو مشرکانو ته داسې جواب ورکړي چې: الف: د هر څاروي روح اخستونکي الله ﷺ دي که څه هم ذبحه کوونکي يې انسان وي.

اله اله بل عبارت: د هر شي روح هغه څوک اخلي چې روح يې ورکړي دي، انسان خو هيڅ څاروي نه روح نه شي ورکولي نو په هيڅ صورت روح قبض کوونکي هم نه شي بلل کېدلي.

بي نو په همدې بنا مونږ پخپله د ذبحه کړی شوي څاروي غوښه د دې کبله خورو چې مونږ ورباندې د الله کانوم ياد کړې دي، نه د دې کبله چې مونږ په خپل لاس د بحه کړې دي، که بالفرض رو مي په خپل لاس ذبحه کړو او د الله څخ نوم ورباندې ياد نه کړو نو هم مونږ يې مردار بولو او موږي. غوښه يې نه خورو. نو معلومه شوه چې زمونږ په کړنلاره کښې د الله څخ د نامه بې احترامي نه. بلكي پوره احترام كېږي.

٣\_ ای مؤمنانو! مشرکان خو غواړي چې تاسو بې لارې کړي او د شبهاتو په زور باندې مو دې ته اړ باسي چې يا مردارې وخورئ او يا د هغه څاروي غوښه هم حرامه وبولئ چې تاسو ورباندې د باندي اخته شيئ؟، ځکه چې تاسو خو د تحليل او تحريم کړنلاره پخپله خپلو ځانونو ته نه ده ټاکلي جي مشركان شبهات درمخي ته كړي، بلكي تاسو ته خو الله ري همدغه موضوع بنه پوره تفصيلواره بيانه کړې ده، حدود يې درته ټاکلي دي، حتى چې د اضطرار (مجبورۍ) د حالت حکم يې هم درته به څرګند کړي دي. چې هلته ه څارويو په غوښو کښې د الله څخ د نامه يادول شرط نه دي. او حتي دا يې هم درته پوره بيانه کړې ده چې د فلاني فلاني ساکښانو غوښې درباندې حرامي دي زلکه د سبي، پړانګ او داسې نورو) که څه هم د الله څخ نوم ورباندې ياد کړئ، نو پوره متوجه اوسېږئ چې مشركان په نورو شبهاتو باندې هم صرفه نه كوي.

۴\_ او دا ځکه چې د دنيا اکثريت غواړي چې ځلک ېې لارې کړي او د شبهاتو په زور سره يې د خپلو خواهشاتو پیرو جوړ کړي، دوی پخپله د حقې لارې څخه تجاوز کړی دی نو غواړي چې نور خلک هم ترې متجاوز کړي، مګر الله گات يې ډېر ښه پېژني او دسيسي يې افشا، کوي.

۵\_ ای مؤمنانو! تاسو ته په کار دي چې په هیڅ ډول سره د الله څخ د احکامو څخه تجاوز ونه کړئ، نه په ښکاره ډول سره چې يا مردارې وخورئ او يا د هغه څاروي غوښه هم حرامه وبولئ چې د الله څخ نوم مو ورباندې ياد کړی وي. او نه په پټه د الله څخ احکام د پښو لاندې کړی چې زړونه مو ورباندې په شک کښې اوسي او په يقيني توګه ورباندې باور ونه کړئ او دا ځکه هر څوک چې د ويواننا (۸) يوې ګناه کسب په هر ډول باندې وکړي پټه وي او که په ښکاره نو ضرور به د خپلو کړو وېرارو فاسدو اعمالو جزا ورکړی شي

فاسدو اعمالو جزا ور دری سي.

ع ای مومنانو! يو ځل بيا واورئ چې د هغو څارويو غوښي مه خورئ چې د الله څخ نوم ورباندې د ای مومنانو! يو ځل بيا واورئ چې د هغو څارويو غوښي مه خورئ چې د الله څخ د والعت څخه و تل دي، او کوم اعتراض چې په تالر نه وي ياد شوی، دا کار فسق دی او د الله څخ د اطاعت څخه و تل د ي، او کوم اعتراض چې په تالر باندې مشرکان کوي هغه په حقيقيت کښې اعتراض نه دی چې څه د واقعيت بڼه ولري، بلک محض يوه شبهه ده چې ځينې انسي شيطانان يې (لکه مجوس او يهودان) خپلو دوستانو (مشرکان محض يوه شبهه ده چې ځينې انسي شيطانان يې (لکه مجوس او يهودان) خپلو دوستانو (مشرکان ته د دې د پاره د وسوسې په توګه ورزده کوي چې ستاسو سره جګړه وکړي او په خپل حق دين کښې ته د دې د پاره د وسوسې په توګه مو اړ باسي چې د مشرکانو پيروي وکړئ او په تحليل او تعريم مو شکمن کړي او بالآخره دې ته مو اړ باسي چې د مشرکانو پيروي وکړئ او په تعليل او تعريم کښې د هغوی خبره ومنئ، مګر تاسو په دې باندې پوه شئ که دا کار مو وکړ نو تاسو به د هغوی په شان په يقيني توګه مشرکان ياست، په تاسو لازم دي چې خپل ايمانونه د شرک څخه بې وساتئ

### توضيحات

۱\_که څوک وايې چې: د هغه څاروي غوښه خو مشرکانو او مؤمنانو ټولو حلاله ګڼله چې د الله څڼه چې د الله څڼله چې د الله څښه نوم ورباندې ياد شوی وي، نو په دې کښې الله څښې الله څښه خورئ؟

مونږ وايو چې مشرکانو خو لکه څنګه چې د ذکرې شوې مذبوحې غوښه خوړه همدارنګه يې، هغه څاروي غوښه هم خوړه چې د الله څخ نوم به ورباندې نه وه ياد شوی، برابره خبره ده چې چا به ذبحه کړې وه او که پخپله به مړ شوي وه ۱۰،

#### يادونه

۲\_مونږد [البقرة:۱۷۳] آیت لاندې د الله گل په توفیق لیکلي دي چې الله گل د حرام کړی شود څارویو فهرست (د احادیثو څخه علاوه) په قرآن کریم کښې څلور ځله بیان کړی دی، دوه ځلې ه مدني سورتونو کښې او دوه څلې په مکي سورتونو کښې، د مکي سورتونو څخه یو همدغه سودن دی چې اوس پکښې بحث روان دی چې په راتلونکې [۱۴۵] آیت کښې ورباندې صراحت کړی شوی دی شاید چې په ﴿ وَقَدْ فَصَّلَ لَکُم ﴾ کښې به همدغه راتلونکي آیت ته اشاره وي.

همدارنګه مونږ هلته د اضطراري حالت ښه پوره بيان ليکلي دي چې بيا ليکلو ته يې اړتيانه ګورد

# ظاهري محناه او باطني محناه كومي كومي دي؟

ال که څه هم يوه ورځې نواس بن سمعنان شه د نبي کريم ﷺ څخه پوښتنه وکړه چې بر (نبکي) څه شي دي؟ او اثم (ګناه) څه شي دي؟ نبي کريم ﷺ جواب ورکړ چې «البر ځنن الخلق وَالْإِنْم مَا حَاكَ فِي الله وَکَره مَّ بَلْهُ وَکَره مَّ جواب ورکړ چې «البر ځنن الخلق وَالْإِنْم مَا حَاكَ فِي الله وَکِره مَا مَاكَ وَي وَکِره مَا مَاكَ وَي وَکِره مَا بَلْه وَي وَکِره کَنه و کوي او الله و کوي څخه عبارت ده، او ګناه هغه ده چې منا په زړه کښې تردد (اضطراب) پيدا کوي او (ته د يوه مسلمان په حيث) نه خوښوي چې خلک ورباندې اطلاع پيدا کړي (او ورباندې خبرشي).

رواندې مګر په دې مقام کښې علماوو کرامو ظاهري او باطني ګناهونه په لاندې ډول تفسير کړي دي: الف: ظاهري ګناه د ښکاره (بيرغي) زنا څخه عبارت ده او باطني د پټې يارانې څخه کنايه ده، په جاهليت کښې يوازې اول ډول ګناه ګڼله کېده او بس۲۰

ې ظاهري ګناه دا ده چې څوک په لوڅه باندې طواف وکړي او باطني ګناه يې د زنا څخه سارت ده ۳۰.

خو بهتره دا ده چې په آیت شریف کښې به د ټولو ګناهونو څخه د خپل ځان د بچ کولو امر شوی ري او دا ځکه چې هیڅ یوه ګناه د ذکرو شوو دواړو ډولونو څخه نه شي خالي کیدلی. مثلا په پټ ځای کښې ګناه د خلکو څخه پټه ده مګر الله څخ ته ښکاره ده، همدارنګه په عقیدوي ګناه باندې که خلک نه پوهیږي چې په زړونو باندي علم نه لري نو الله څخ ته خو ظاهره ده. شاید چې د علماوو کرامو به محض د مثالونو ښودل مطلب وي او حصر به یې مراد نه وي.

ايا په مذبوحه کښې د الله گه د نامه يادونه ضرور ده؟

۴\_ ذکره شوې مسئله په فقهي کتابونو کښې ډيره ښه څېړل شوې ده (۴) خو مونږيې د آيت شريف د نفسير په ارتباط لاندې څو نکاتو ته د محترمو لوستونکو توجه رااړوو:

الف چې يو څاروى هيڅ ذبحه نه كړى شي او مړ شي (د الله بين نوم ورباندې ياد نه كړى شي)، چې په پښتو كښې ورته مردار وايو او په عربي كښې د ممينه په نامه ياديږي؛ نو د دې ډول څاروي غوښه په اتفاق سره حرامه ده.

ب: چې کوم څاروی ذبحه کړی شي مګر د ذبحې په وخت کښې ورباندې د غیر الله اواز پورته کړی شي نو دا هم بالاتفاق حرام دی، لکه چې د [البقرة:۱۷۳] ایت لاندي یې ښه شرحه تېره شوې ده. ج. چې په کوم څاروي باندې نه د الله څخ نوم او نه د الله څخ څخه په غیر د بل چا نوم یاد کړی شي نو په دې صورت کښې علماء کرام په لاندې ډول اختلاف لري:

<sup>(</sup>١) صعيع مسلم ج٢ ص ٢١٤

<sup>(</sup>٢) احكام الغرآن للجصاص ٢٢ ص٥

٢١) زاد السيرج ٢ ص٧٨

اننا (۸) اول: امام الشافعي رمناف به او ځينې نور علماء كرام وايې چې په دغه (د سكوت په صورن د اول: امام الشافعي رمناف به او خينې نور علماء كرام وايې چې په دغه او با د د م اول: امام السافعي رسمان سار يې د الله رخل نوم يې په قصدي توګه او يا د سهوې په توګون کښې څاروي حلال دی برابره خبره ده چې د الله رخل نوم يې په قصدي توګه او يا د سهوې په توګون کښې څاروی خلال دی برابره خبره د پې د ایتونو سیاق او سباق (وړاندې او بیرته) د مشرکانو حالت بیانوي وي ذکر کړی ۱۰ او دا ځکه چې د ایتونو سیاق او سباق (وړاندې او بیرته) د مشرکانو حالت بیانوي وي دکر دري . او دا حد چې د يارو د او د احد چې د او دا حد پيانوې اما د مومنانو د بيحه دلته هيڅ مطرحه نه ده، د همدې کبله ذکر شوي مضمون په دې جعلداختنار اما د مومد و دبید می می از کم کشرگون به یعنی: که تاسو د مشرکانو پیروي و کری اور مونداني دي چې پر وړه ماه کولو په خيال وخورئ نو په دغه وخت کښې په تاسو هم د هغوی په څېر مشركان ياست.

دوهم: جمهور علماء کرام د ابو حنيفه رحنه عبه په شمول وايي: رښتيا چې خبره د مشرکانو به دبيحه کښې راروانه ده اما په فقهي احکامو کښې (چې مانع ونه لري) د مفهوم عموم ته اعتبار دي نو د معنی حاصل د ، داسې کېږي چې ای مومنانو؛ تاسو د هغې مذبوحې څخه مه خوري کوم چې د ذکر شوو درېوو ډولونو څخه يو ډول وي. نو په دغه صورت کښې څاروي حرام دي.

#### سوال جواب

 ۵\_که څوک وايي چې: نظر پاسني عموم ته په کار ده چې د هغې مذبوحې غوښه هم حرامه کړي شي په کومې باندې چې د سهوې د کبله د الله څخ نوم نه وي ياد شوي حال دا چې دا حلاله ده؟ مونږ وايو چې: دغه مذبوحه د آيت شريف د عموم څخه وتلې ده، او دا ځکه چې د ﴿ وَإِنَّهُ ﴾ ضمير هغه اكل نه راجع دى چى ﴿ وَلَا تَأْكُلُوا ﴾ جمله ورباندى مشتمله ده ٢٠٠٠.

نو د معنی حاصل یې داسې کېږي چې د ذکرې شوې مذبوحې غوښه خوړل فسق دی يعنې ګناه ده، حال دا چي نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چي: «إِنَّ اللهَ تَجَاوَزَ لِيْ عَنْ أُمِّتِي الْخَطَّأَ وَالسَّيَانَ وَمَا اسْتُكُرهُوا عَلَيْهِ» "" يعني: يقينًا الله على زما د خاطره زما د امت په باره كښي د هغو كناهونو څخه نېر شوی دی د کومو چې يا په خطا باندې او يا په هېرېدلو او بالآخره يا د اکراه (زور) په توګه څوک مرتکب شي. نو کله چې د سهوې او هېرېدلو په صورت کښې سړي په مخناه باندې نه نيولي کېږي نو فاسق هم نه جوړېږي، نو معلومه شوه چې دغه صورت ترې وتلي دي.

که څوک زیات تحقیق غواړي نو ځینو اوږدو تفاسیرو ته دې مراجعه وکړي(۱)

﴿ أُوَمَن كَانَ مَيْنًا فَأَحْيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ، نُورًا يَمْشِي بِهِ، فِي ٱلنَّاسِ كُمَن مُّثَلُّهُ، فِ ٱلظُّلُمَتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا ۚ كَذَالِكَ زُيِّنَ لِلْكَنفِرِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ۗ

Harry of Gray

Colonia al

delicas

<sup>(</sup>١) البحر المحبط ج۴ ص ٥٣٣

<sup>(</sup> ۳) سنن ابن ماجه ص ۱۴۷

<sup>(</sup>۴) حاشيه الشيخ زاده على تفسير البيضارين Downloded from: bawarketabaon من البيضارين

# رانا (١٠) المعام (١) بأنفسيهمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

[۱۲۲] ایا هغه څوک چې مړ وه نو مونې ژوندې کړ او ده لره مو داسې رڼا پیدا (نازله) کړه چې د مدې (رڼا) په سبب په خلکو کښې مزل (تلل) کوي (او د هيچا د تاثير لاندې نه راځي) د هغه چا په ۱۹۰۵ می د هغه حالت داسې وي چې په تيارو کښې (واقع) وي چې بهرته ترې راوتونکي نه وي؟ ا ناه ده ده په شان نه دی) دغه رنګه کافرانو ته هغه کارونه ښانسته کړی شوي دي چې دي دوی

[۱۲۳] او رای پیغمبره! لکه چې په مکه معظمه کښې مو فاسقان لویان جوړ کړي دي) همدارنګه مو په هره قریه (ښار) کښې د هغې مجرمان (فاسقان) لویان ګرځولي وه چې چلونه پکښې وکړي او دوی چلونه (پټ غلط تدبيرونه) نه کوي مګر د خپلو څانونو سره، حال دا چې دوی پرې غور نه لري (ورباندې نه پوهېږي).

په وړاندينيو ايتونو کښې الله که مومنانوته توصيه کړې وه چې د کافرانو د پيروي څخه څانونه پې وساتئ ترڅو د هغوی غوندې په کفر او شرک باندې اخته نه شئ په دې ایتونو کښې دواړه ډلی (مومنان او کافران) د موازنې په توګه شرحه شوي دي چې يوه د بلې څخه زښته ډېره فاصله لري. ځينو مفسرينو کرامو يې د نبي کريم ﷺ په زمانه کښې څه مصداقات ښودلي دي، لکه حمزه چه او ابوجهل، يا لكه عمر ١٠٠٥ أو ابوجهل او داسي نور(١٠).

# د مطلب خلاصه

۱\_ يعنى: اى مومنانو! تاسوته څه مناسب دي چې د مشركانو په پيروي سره خپل ځانونه په لوي لاس د جهالت او هلاکت کندو ته ورغورزوي او کومه رڼا چې الله ﷺ درپېرزو کړې ده د هغي څخه خپل ځانونه محروم جوړوي. د ښه وضاحت دپاره دا محسوس مثال ولولئ:

ایا هغه څوک چې مړ وي او مونږ یې را ژوندی کړو او د کاملې رڼا مشال په لاس ورکړو چې په ډاډه زړه او اطمنان سره ژوند کوي حتی نور خلک هم کولی شي چې د ده پيروي وکړي او ځانونه د خطراتو څخه بې کړي، نو ايا دغه سړي د هغه چا غوندې دي کوم چې په تورو تيارو کښې مړ پروت وي، د وتلو هيڅ لاره ورته معلومه نه وي او بالآخره په هر آن کښې د بل چا کومک ته محتاج وي چې د وتلو لاره ورپه محوته کړي او لاس نيوي يې وکړي؟.

۲\_ای مومنانو! په تاسو او ستاسو په حریفانو (کافرانو) باندې ذکر شوی مثال ښه تطبیق دی

The second of the second

چې الله څخه په تاسو باندې لصف کړی دی چې په اطمنان سره د خلکو په ګڼه ګوڼه کښې روان ياست او د زار کريم مشال يې په لاس درکړی دی چې په اطمنان سره د خلکو په ګڼه ګوڼه کښې روان ياست اما کريم مشال يې په لاس در دري دی . پې . کريم مشال يې په لاس در د دې په معنوي مرګ باندې مړه پراته دي او د وتلو لاره ترې ورکه ال کافران د کفر په تورو تيارو کښې په معنوي مرګ باندې مړه شوی ده. . مګر د دې سره سره دوی ته خپله کفري کړنلاره ښانسته کړی شوې ده.

ر د دې سره سره دوی سه په تورتم کې نو خپل چراغ به ګل کړی او د کفر په تورتم کښې به ړ نو که بالفرض تاسو د هغوی پيروي وکړی نو خپل چراغ به ګل کړی او د کفر په تورتم کښې به

هغوي غوندې خپل ځانونه ورواچوي. وي غوندې حپل څانوک رارو پارې . ۳\_ای پیغمبره! ډېر مه غمژن کېږه، ستا د زمانې د عنادي کافرانو غوندې عنادي کافران موږ په هره رمانه، سر است. رکی او دا کار به ورته ښه ښکاریده. دوی په حقیقت کښې د خپلو سره خلک ګمراهۍ ته دعوت کول او دا کار به ورته ښه ښکاریده. دوی په حقیقت کښې د خپلو سره حلت معراسۍ - د. خانونو سره چل کاوه او په عذاب باندې به يې اخته کول مګر دوی شعور نه درلود چې د چلونړ چې دوي څوک په عذاب کښې اخته کوي؟، خپل څانونه او که نور خلک؟.

دری در - . مګر په یاد ولره! چې دغه مشري او غوروپش د څو ورځو څخه زیاته بقا نه لري، ډېر ژر به په آخرت کښې لاڅه چې په دنيا کښې په هم په خپلو کړو وړو باندي پښېمانه او نادم شي.

#### توضيحات

١\_د ﴿ أَكْبِرَ ﴾ كلمه د اكبر جمعه ده(١٠) أكبر به دي مقام كښي د هغه چا څخه عبارت دي چې د خلکو په نظر کښې لوي ښکاري او د مال او منصب په اعتبار سره د نورو څخه زيات وي. چې په مقابل کښې يې د 'أرزَل' او 'أرازِل' کلمې استعمالېږي، لکه چې الله ﷺ د نوح الله د نوح الله د نوم خولى دُخه حكايت كوي چى: ﴿ أَنُوْمِنُ لَكَ وَٱتَّبَعَكَ ٱلْأَرْذَلُونَ ﴾ [الشعراء: ١١١] يعنى: أيا مونوسنا پيروي وکړو اي نوحه! حال دا چي ستا پيروي رديلان (غريبان) کوي.

يو نحوي تحليل

٢\_ د ﴿ جَعَلْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ أَكْبِرَ مُجْرِمِيهَا ﴾ جملي په تعريب كښي مفسرينو كرامو متعدي وجهې ذکرې کړې دي<sup>۲۰</sup>، خو د ټولو څخه بهټره مونږ ته دا ښکاري چې ﴿ مُجْرِمِيهَا ﴾ د ﴿ جُعُلناً} ذپاره اول مفعول دی او ﴿ أَكَبِرَ ﴾ يې دوهم مفعول دی او ﴿ فِي كُلِّ قَرْيَةٍ ﴾ ورپورې متعلق دی نو د معنی حاصل یې داسې کېږي چې: په هر وطن او هر ښار کښې مونږ فاسقانو او سرکنانو ته مشري او زعامت ورکړي دي ترڅو دوي پخپله هم د امتحان لاندې واقع شي او نور خلک م ورباندې امتحان کړو، مګر عاقبت د مومنانو دپاره دي او بس:

<sup>(</sup> ١) تفسير البغوي ج٢ ص١٢٨

<sup>(</sup>٢) البعر المعيط ٢٢ ص ٥٣٥

الوالمان الله عَلَيْهُ مَا يَهُ قَالُوا لَن نُوْمِنَ حَتَّىٰ نُؤْتَىٰ مِثْلَ مَاۤ أُوتِيَ رُسُلُ ٱللهِ ٱللهُ ٱللهُ أَعْلَمُ حَيثُ مُنْ رَسَالَتَهُ أُ سَيُصِيبُ ٱلَّذِينَ أَجْرَمُواْ صَغَارٌ عِندَ ٱللَّهِ وَعَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا كَانُواْ يَنْكُرُونَ ﴿ فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ، يَشْرَحْ صَدْرَهُ، لِلْإِسْلَمِ وَمَن يُرِدْ أَن يُضِلَّهُ، بَهُ عَلْ صَدْرَهُ، ضَيِّقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصَّعَدُ فِي ٱلسَّمَآءِ ۚ كَذَٰ لِكَ يَجْعَلُ ٱللَّهُ ٱلرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ وَهَنذًا صِرَاطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيمًا ۗ قَدْ فَصَّلْنَا ٱلْآيَنتِ لِفَوْمِ يَذَّكُّرُونَ ١ أَهُمْ دَارُ ٱلسَّلَامِ عِندَ رَبِّيمٌ وَهُوَ وَلِيُّهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ [۱۲۴] او کله چې دوی (مشرکانو) ته یوه معجزه ورشي نو دوی وایي چې هیڅکله به مونږ ترهغه (ورباندي) عقيده خپله نه کړو ترڅو چې مونږ ته د هغه شي په مثل را کړي شي چې د الله الله

لېږلو شوو ته ورکړي شوي دي (چې مونږ هم پيغمبران جوړ شو او وحي راته وکړي شي). الله ﷺ په هغه ځای باندې ښه عالم دی (په کوم ځای کښې) چې خپل رسالت ږدي. ژر دی چې هغو کسانو ته به د الله ﷺ په نزد (قيامت په ورځ) ذلت او سخت عذاب په دې سبب باندې ورسېږي

چې دوی وه چې بد تدبيرونه (چلونه) يې کول.

[۱۲۵] نو هرڅوک چې الله ﷺ يې د هدايت اراده وکړي د هغه سينه د اسلام دپاره پراخه کړي (مسلمانېدل ورته اسان شي)، او هرچاته چې د ګمراه کولو اراده وکړي نو د هغه سينه تنګه کړي. به تنګه، داسې لکه چې يقينًا دي په اسمان کښې پورته کېږي (مسلمانيدل ورته ګران او سخت شي. دغه ډول الله ﷺ ناپاکي رکفر او عذاب په هغو خلکو باندې وراچوي راو د هدايت توفيق نه ورکوي چې دوی ايمان نه راوړي.

[۱۲۶] او دا (اسلام) ستا د رب څخ لاره ده په داسې حال کښې چې سمه سيده ده، يقينًا مونږ بيا بيا د داسې قوم دپاره ايتوند (او دلايل) بيانوو چې هغوی پند اخلي (او په زړونو باندې يې مهر نه

وي وهلی شوی).

[۱۲۷] دغه کسانو لره (چې پند اخلي) د دوی د رب ﷺ په نزد د سلامتۍ کور (جنت) دی، او په دې سبب الله ﷺ د دوی دوست (او کار ساز) دی چې دوی وه چې (نېک) عملونه يې کول.

۱\_ آن د [الأنعام:۱۰۷] آیت څخه را په دېخوا دا مضمون تعقیب شوی دی چې که بالفرض مشرکانو ته فرمایشي معجزې ورکړی شي او یا د نبي کریم ﷺ د نبوت موضوع د یهودانو او نصاراوو حکميت ته وسپارلي شي او هغوي په فرضي صورت سره په واقعيت اعتراف هم وکړي، 

بو اننا (۸) کړی شوی دی چې دوی په ايمان باندې مشرف کېدل په خپل نبوت باندې موقوفوي او د بل چاپه بوت اعتراف نه کوی.

ت اعتراف نه دوي. ۲\_ دلته د وړاندې نژدې ایتونو دپاره یو مصداق ښودلی شوی دی چې د مکې فاسدو زعیمانو ۲\_دلته د وړاندې نردې ايسوسو - پار - -د خلکو د ګمراه کولو دپاره ډول-ډول چلونه جوړ کړه، مګر په لاشعوري توګه يې خپل ځانونه د خلکو د ګمراه کولو دپاره ډول-ډول چلونه جوړ کړه، مګر په لاشعوري توګه يې خپل ځانونه د خلکو د کمراه تونو دپاره پاره پاره د اسلام د پر مختګ مخه یې ونه شوه نیولی او بالآفرا خسار مند کړه چې زعامت یې ختم شو، د اسلام د پر مختګ مخه یې ونه شوه نیولی او بالآفرا پخپله محمراه پاتي شوه او نور خلک په اسلام باندې مشرف شوه.

#### شان نزولونه

١\_ يوه ورځې ابو جهل وويلې: په الله على مي دې سومحند وي چې زه به د نبي كريم عرب په نبون باندې راضي نه شم او نه به د ده پيروي وکړم، مګر هله چې مونږ ته هم وحي راشي لکه چې دون راخي ترڅو د بني عبد مناف سره زمونږ سيالي برابره شي د٠٠٠.

٢\_ يو خل الوليد بن المغيره نبي كريم رضي مخاطب كر چى: 'لَوْكَانْتِ النَّبُوْةُ حَقًّا لَكُنْتُ أَوْلَى بِهَا مِنْكَ لِأَنِّي أَكْبَرُ مِنْكَ سِنًّا وَأَكْثَرُ مِنْكَ مَالًا (٢) يعنى: كه بالفرض نبوت حق وى نو ستا څخه ورباندې و بهتر يم (چې پيغمبر شم) ځکه چې زه ستا څخه د عمر د حيثه مشر يم او د مال د حيثه درڅخه زيان يم. نو الله على ذكر شوي ايتونه نازل كړه. يا په بل عبارت، ذكري شوى دواړه واقعي د ايتونو مصداقونه دي او سلفو صالحينو خو په مصداقاتو باندې د شان نزول اطلاق کاوه٣٠٠.

#### د مطلب خلاصه

١\_ يعنى: اي پيغمبره! تاسو ته خو الله ﷺ پخوا خبر دركړي وه چې مشركان ايمان نه راوړي ك څه هم مړي ورته د هديرو څخه کفن په سر ورشي يا ورباندې ملائک د شهادت دپاره ورښکته کړي شي او يا د دوي بله فرمايشي معجزه پوره کړي شي.

اوس نو همدغه مضمون د مشركانو د خولو څخه واورئ چې پخپله ورباندي اعتراف كوي هغه دا چې دوی ته هره يوه معجزه وروړله شي نو دوی وايي چې مونږ په ترهغه ايمان رانه وړو ترڅو چې مونږ ته هم هغه څه راکړي شي کوم چې د الله ﷺ پيغمبرانو عبماسم ته ورکولي کېږي، چې وحې رانه و کړی شي او کتاب راباندې رانازل کړی شي.

د مشركانو په فكر د نبوت منصب د قوم د مشرى يا سپين ديرتوب او بالآخره يا د مال او ثروت د ډېروالي پورې اړه لري، مګرخبره داسې نه ده، د نبوت عالي رتبه څه کسبي شي نه دي چې دکر شوي شيان پکښې څه اثر ولري، دا صرف د الله ﷺ فضل او غيبي احسان دی چې الله ﷺ يې ا ایښودلو ځای ډېر ښه پېژني.

the first water than the same of the same

<sup>(</sup>١) زاد السيرج٣ ص٨١

<sup>(</sup>٢) البعرالمعيط ٢٠ ص٤٢٧

<sup>&</sup>quot; I we have by the said (٣) تفسير القاسميّ ج١ ص٢٧؛ تفسير العنار ج٩ و ٢٤٦ Downloded from: bawarketabtoon.com

انداره) نړنګه چې د مشرکانو د ايمان نه راوړلو اصلي سبب دا دی چې دوی تکبر او لويي کوي او غواړې چې نور خلک هم بې لارې کړي، نو الله څخ به دوی ته په ذلت او سخت عذاب سره جزا غواړي چې د تکبر کاسه به يې نسکوره شي، په ذلت سره به ختم شي او کوم چل چې د نورو خلکو در د. دېاره جوړوي په هغه کښې به پخپله ولوېږي.

ره جوړدي. ۲\_ ای پیغمبره! د ایمان راوړل په معجزاتو پورې مربوط نه دي بلکې د الله ﷺ په ارادې پورې نونف لري، نو چاته چې الله څخ د هدايت اراده وکړي د هغه سينه د اسلام دپاره پراخه کړي، که معجزات وګوري او يا يې ونه ګوري. بالمقابل چاته چې الله څخ د هغه د استعداد په مطابق اراده وکړي چې ګمراه يې کړي نو د هغه سينه تنګه کړي چې په هيڅ صورت سره پکښې ايمان تقرر نه شي موندلي، که څه هر ډول معجزات وګوزي. د همدې کبله نوموړي ته ايمان راوړل دومره سخت ښكاري ته به وايې چې پورته په هوا كښې اسمان ته خېژي خو ختلى نه شي، او كفر ورته دومره اسان ځرګندېږي لکه چې د لوړې څخه ژورې ته ورښکته کېږي.

الله ﷺ په دغه ډول سره د کفر ناپاکي په هغو خلکو باندې واقع کوي چې هغوي عناد نيولي وي او قصد يې کړي وي چې يوې معجزې ته هم غاړه کښېنږدي.

٣\_ای پیغمبره! دا (اسلام) ستا د رب د پلوه برابره لاره ده چې پخپله معجزه ده، خو برسېره په دې مونې معجزات او دلايل د هغه قوم دپاره بياجيا تفصيلوار بيان کړي دي کوم چې پند او عبرت اخلي او استعدادونه يې د لاسه نه وي ورکړي.

د متكبرانو په مقابل كښې دغو مؤمنانو ته الله ﷺ د داسې جنت وعده وركوي چې په نومونو کښې يې يو نوم دار السلام دي، چې د هر ډول ذلت او سپکاوي څخه پکښې امن دي. او دا ځکه چې الله گڼ د همدوي دوست دي چې نېک عملونه يې کړي دي او د همدې ځاي د اوسېدانې دپاره يې هلې ځلې کړې دي.

### ً توضيحات

۱\_الله ﷺ په نورو ځايونو کښې د مشرکانو حالت بيان کړی دی چې ﴿ بَلْ يُرِيدُ كُلُ آمْرِي مِنْهُمْ أَن يُؤْتَىٰ صُحُفًا مُّنشِّرَةً ﴾ [المدثر: ٥٢] يعنى: بلكي د دوى (د مشركانو) څخه هريو سړى تعه لري (او غواړي) چې پرانستلي شوې صحيفې دې ورکړی شي.

﴿ وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِّلَ هَنَذَا ٱلْقُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِنَ ٱلْقَرْيَتَيْنِ عَظِمٍ ﴾ [الزخوف: ٣١] يعني: أو دوى (مشرکان) وايي چې دا قرآن د دغو دوه وو ښارونو (مکه، طائف) څخه ولې په يوه لوی سړي باندې نازل نه کړي شو؟ ALACCI L'AJAI

### سوال جواب

٢ ـ كه څوك وايي چې: د ﴿ حَتَّىٰ نُؤْتَىٰ مِثْلَ مَا أُونَى رُسُلُ ٱللهِ ﴾ جملې څخه سړي ته ذهن ته ورځي

A THE SECTION AND A SECTION ASSESSMENT

چې مشرکان د نبوت په سلسله باندې قائل وه، حال دا چې خبره داسې نه وه؟

مشرکان د بیون په سنسه مهم دا نه وه چې د نبوت سلسله حقه ده بلکې د هغوی مطلب دا مونږ وايو چې: د مشرکانو مطلب دا نه وه چې د نبوت سلسله نه کې د د د د مشرکانو مطلب دا مونږ وايو چې د مسرت و . وه که بالفرض دغه سلسله حقه هم وي نو مونږ به يې ترهغې تسليم نه کړو چې مونږ پکښې برخوال ونه ګڼل شو.

### صغار څه معنی؟

٣\_د ﴿ صَغَار ﴾ كلمه د وړوكوالي په معنى سره ده چې په مقابل كښې يې كبر او لويوالي استعمالېږي. مگر وړوكوالي كله په عمر كښې وي، كله په جثه كښې او بالآخره كله په رتبه او مزل كښى تحقق مومى(١٠).

ې د دې مقام کښې دوهمه او درېمه معناوي دواړه مرادې دي چې مونږ ترې په ذلت سره تعبير کوو او په لاندې دوه احادينو کښې په ډيره ښه توګه تفسيري شوي دي:

الف: تبي كريم على بدوه أورده حديث كبنى فرمايي جي: «يُحْشَرُ الْمُتَكَبِّرُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَمْثَالَ الدُرُ فِي صُورِ النَّاسِ يَعْلُوهُمْ كُلُّ شَيْءٍ مِنَ الصَّعْارِ»(٢) يعني: متكبران به د قيامت په ورخ د انسانانو پد څيره یې ریږ کښې د سرو میږتنو په شان حشر کړی شي چې د ذلت (اوسپکاوي) هر شي به ورباندې وراچولي شوي وي (د هر ډول ذلت څخه به لاندې وي).

ب: نبي كريم ﷺ فرمايي چي: «لِكُلِّ غَادِرٍ لِوَاءً عِنْدَ اسْتِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»(٢) يعني: د قيامت په ورځ به هر غدر کوونکی د خپل کوناټي سره بيرغ ولري رچې د غدر دلويوالي او کوچنيوالي څخه به يې نمايند کي کوي، او د رسوايۍ سره به يې مخامخ کوي).

### حرج څه معني؟

٣\_لكه څنګه چې د ﴿ ضَيِّقًا ﴾ كلمه په تنګي باندې دلالت كوي همدارنګه د ﴿ حَرِّجًا ﴾ كلمه هم همدا معنى وركوي مكر په ﴿ حَرَّجًا ﴾ كښى تنگى ډيره ده.

يوه ورخي عمر (أمير المؤمنين) ﴿ د يوه اعرابي څخه پوښتنه وکړه چې: «يَا فَتى مَا الْخَرَجَةُ عِلْدَكُمْ» يعنى: أي خوانه! ستاسو په نزد "الْحَرَجَة" څه شي دي؟. هغه جواب وركړ: «الشَّجَرَةُ تَكُوْنَ بَيْنَ الأَشْجَارِ لاتَصِلُ إِلَيْهَا رَاعِيَةُ وَلا وَحُشِيَّةٌ »(٢) يعني: "الحرجه" د داسي وني څخه عبارت ده چې د ډېرو ونو ترمنځ (په تنګ څای کښې) ولاړه وي چې نه ورته د شپونکي لکړه ورسېږي چې پاڼې ترې راوځنډې او نه ورته د څاروي خوله ورسېږي چې پخپله ترې پاڼې وخوري.

<sup>(</sup>١) مفردات الراغب ص٢٨٩

<sup>(</sup>۲) مسند احمد بن حنبل ج۲ ص۵۹۶

<sup>(</sup>۲) صحيع مسلم ج۲ ص۸۲

<sup>(</sup> ۴) المعرر الوجيز ج۶ ص۱۴۶

اڼه (۱۸) مګر کومه تنګي چې د ذکرو شوو دواړو کلمو څخه څرګندېږي هغه د ﴿ كَأَنْمَا يَضَعَّدُ فِي العُمان ﴾ په جملي سره لازياته تاكيده شوې ده.

نو د معنی حاصل یې داسي کېږي چې: هرچا ته چې الله څخ د هدایت توفیق ورنه کړي نو نوه ... ملمانېدل ورته دومره سخت شي چې په زړه کښې يې په هيڅ وجه د تقرر موندلو ځای نه وي بلکې مستر زړه يې د اسلام څخه نفرت کوي او مسلمانېدل ورته محال (نه کېدونکي) کار ښکاري لکه څنګه دې اسمان ته ختل نه کېدونکي کار دي<sup>(۱)</sup>

# دار السلام د جنت نوم دي

۴\_د جنت د نومونو څخه يو نوم "دَارُ السّلام" دي، چې په لاندې وجهو سره ورته دا نوم ايښودلي شوی دی:

الف: د ﴿ ٱلسَّلَامِ ﴾ كلمه د الله ﷺ نوم دى او د ﴿ دَارُ ﴾ اضافت ورتِه تشريفي دى، لكه چې په بيت الله كنسي همدغه اضافت دي ٢٠٠٠.

ب: د ﴿ ٱلسَّلَامِ ﴾ كلمه مصدر دى چى د سلامتۍ معنى وركوي، او جنت خو داسې مقام دى چې د هر ډول آفتونو او غمونو څخه په امن کښې دي او اوسيدونکي يې د هرحيته سلامت دي.

ج: د ﴿ ٱلسَّلَامِ ﴾ كلمه د "السَّلامُ عَلَيْكُمْ" څخه كنايه ده، يعني په جنتيانو باندي الله ١ الله الله ونه وراستوي، چې په ﴿ سَلَنمُ قَوْلاً مِن رَّبِ رَّحِيمٍ ﴾ [يس: ٥٨] كښې ورته اشاره شوې ده، او پرښتي هم ورباندي سلامونه اچوي لكه: ﴿ سَلَّمُ عَلَيْكُر بِمَا صَبْرُمٌ ﴾ [الرعد: ٢۴] يعني به تاسو باندي دي سلام وي چي تاسو په اسلام باندې کلک ولاړ وئ. او بالآخره جنتيان به يو تربله زيارتونه کوي او يو تربله به سلامونه اچوي، نه به هلته چتي او فاسدې خبرې اوري او نه سپکې سپورې ويناګانې. ﴿ وَيَوْمَ كَمْ شُرُهُ مُرْجَمِيعًا يَهُمَ عُشَرَ ٱلْحِنَّ قَدِ ٱسْتَكُثَّرْتُم مِّنَ ٱلْإِنسِ وَقَالَ أَوْلِيَا وُهُم مِّنَ ٱلْإِنسِ رَبَّنَا ٱسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضِ وَبَلَغْنَآ أَجَلَنَا ٱلَّذِي أَجُلْتَ لَنَا أَلَنَارُ مَثْوَنكُمْ خُلِدِينَ فِيهَاۤ إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ رَبُّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴿ وَكَذَالِكَ نُولِي بَعْضَ ٱلظَّامِينَ glider it as the terration is a realize to make عكر الله ي ساسر به بلاه كيس السي عليه نداح الازه

بَعْضًا بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

[۱۲۸] او په داسې ورځ کښې چې الله گله دوی (پیریان او انسانان) ټول راغونډ کړي (نو ورته به ووايي چې ای د پيريانو ټولګيه! تاسو خو د انسانانو څخه رښت ډېر (ګمراه) کړي دي. (دوی به

<sup>(</sup>١) ماشية الشيخ زاده على تفسير البيضاوي ج٢ ص٢٠٧

رسني باكر او يها د درايه ولو عالب مغد مد ك Downloded from: bawarketabtoon.com (٢) المعرر الوجيز ج٤ ص١٤٨

وبو آننا (۸) سکوت وکړي) او د انسانانو څخه به د دوی دوستان (اعترافًا او اعتذارًا) ووايي چې ای زمونې (بربر رپه دنیا کښې) ځینو زمونې په ځینو نورو باندې ګټه اخستله (دوستي مو د ښې ګذارې په غرض ور نه ستا د عصیان په غرض) او (اوس) هغې نیټې ته ورسېدو چې تا راته ټاکلې وه (دنیا تېره شوه نړ عفوه راته وکړه).

عفوه راته و دره). الله غذ به (ورته) ووايي چې دوزخ ستاسو دپاره د اوسېدانې ځای دی په داسې حال کښې چې هلته به همېشه ياست مګر (که بالفرض) د الله غذ اراده وشي (او د دوزخ څخه مو وباسي خو داسې اراده الله غذ نه کوي)، يقينا ستا رب څخه د حکمت څښتن دی (او) د پوهې خاوند دی.

رواله او همدارنګه مونږ ځينې ظالمان ځينو نورو ته دوستان جوړوو، په دې سبب چې دې دو ۱۲۹] او همدارنګه مونږ ځينې ظالمان ځينو نورو ته دوستان جوړوی دې دې دې دوي چې دې دوي چې ددې دوي چې ددې دوي چې ددې دوي چې د دې دوي چې دې دوي دوي د پوره امتحان لاندې واقع شي).

### ارتباط او د مطلب خلاصه

۱\_ په وړاندينيو ايتونو کښې الله الله الله مهرباني کړې وه چې شيطانان په دوه ډوله دي: يو انسي شيطانان دي او بل جني شيطانان، او دا يې هم فرمايلي وه چې يوه ډله بلې ډلې ته باطلې خبرې او چلونه ورزده کوي او د خلکو په بې لارې کولو کښې سره يو تربله لاس کوي. په دې ايتونو کښې الله الله د دواړو ډلو شيطانانو عاقبت بيان کړى دى چې حاصل يې داسې راوځي:

۲\_ کله چې الله څخ ټول مخلوقات (انسانان او پیریان) حشر کړي نو الله څخ به جني شیطانان مخاطب کړي چې الله څخ به چني شیطانان مخاطب کړي چې تاسو ښه ډېر انسانان بې لارې کړي دي او د خپلو بدو اعمالو پېټي مو ښه پوره دروند کړی دی نو دوی به څه جواب ونه شي ویلی مګر بالمقابل به د همدوی شاګردان (انسي شیطانان) د اعتذار او اعتراف په توګه ووایی چې:

ای زمونږ ربه! په دنیا کښې چې مونږ د جني شیطانانو څه پیروي کړې ده، دا محض یوه ګذاره وه چې هلته مو ورباندې خپلې ورځې او شپې تېرې کړې او یو تربله مو سره لږ او ډېره ګڼه واخستله، آن تردې چې اوس هغه وخت ته ورسېدو چې تا راته ټاکلی وه، نو زمونږ اعتذار قبول کړه او د پخوانیو خطاګانو څخه راتېر شه.

نو الله هد به جواب ورکړي چې په دې ورځ کښې نه چاته اعتذار ګټه رسولي شي او نه اعتراف د چا په درد باندې خوري، ستاسو د اوسيدانې ځای اور دی چې هميشه به پکښې پراته ياست. هوا دا بېله خبره ده چې الله هستاسو د دوزخ خلود (همېشوالي) مات کړي او د دوزخ څخه مو راوباسي، مګر الله هستاسو په باره کښې دغسې عمليه نه اجراء کوي او تاسو به پکښې همېشه ياست.

۳- ای پیغمبره! یقینا ستا رب شه هم د حکمت څښتن دی او هم د علم (پوهي) خاوند دی، د کافرانو پدابدي توګه سره تعذیب هم په حکمت باندې بنا دی او هم د علم او پوهي غوښتنه ده

۴\_ ای پیغمبره! په ذکرې شوې شرحې سره مونې ځینو ظالمانو ته ځینې نور ظالمان په دنیا کښې دوستان ټاکو نو بیا د دواړو ډلو عاقبت هغه څهوکېوي پې وارووندې بیان شو.

570.10

The plant of the

words I I'm the

3, 44, 21 - 12 11

#### توضيحات

د مَعْدُو کلمه جمعه ده او د خپل لفظ څخه مفرد نه لري، لکه څنګه چې انفّو، قوم، رَهطا ا جمعې دي او مفردات نه لري. معشر د هغه ټولګي په معنی سره استعمالېږي چې افراد يې په خپلو منځو کښې څه مشترکه متحده وجه ولري، لکه مَعْشَر الْمُسْلِمِين او مَعْشُر الْکَافِرِين ۱۰۰۰

استكثار څه معنى؟

۲\_د ﴿ اَسْتَكُنُّرُتُم ﴾ كلمه د "اسْتِكُنّار" څخه استقاقه شوې ده، "اسْتِكُنّار" دېته وايي چې څوک د يو ني په ډېروالي كښې رغبت وكړي (۲) او د هغه څخه ښه غټه برخه ترلاسه كړي. نو په دې مقام كښې يې د معنى حاصل داسې كېږي چې اى پيريانو (شيطانانو)! تاسو خو د انسانانو څخه ښه غټه برخه بې لارې كړي ده.

سوال جواب

٣\_ که څوک وايي چې د ﴿ اَسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضِ ﴾ څخه څرګندېږي چې پيريان هم د انسانانو څخه څه ګټه اخلي، نو پوښتنه دا ده چې هغه کومې ګټې دي چې انسانان يې پيريانو ته رسوي؟ مونږ وايو چې: ځينو علمتاوو کرامو ليکلي دي آ چې د ذکرې شوې جملې معنی دا نه ده چې پيريان او انسانان هره يوه ډله د بلې څخه استفاده کوي، بلکې مطلب يې دا دی چې يوازې انسانان د پيريانو څخه استفاده کوي، بلکې مطلب يې دا دی چې يوازې انسانان د پيريانو څخه استفاده کوي او بس. نو معنی يې داسې کېږي چې ای زمونږ ربه ا ځينو زمونږ رامانانو) د ځينو نورو (پيريانو) څخه په لاندې شيانو کښې استفاده کړې وه:

الف: مونږ انسانانو به په بيابانو او بيدياوو کښې د ضرر رسوونکو پيريانو څخه په يوه مشر پيري باندې پنا غوښتله چې: "أَعُوْدُ يِسَيِّدِ هَذَا الْوَادِي "(۴) يعنې زه د دغه داګ او بيديا په مشر باندې پنا غواړم چې ضرر رسوونکي راته څه ضرر ونه رسوي.

ای ربه! زمونږ دا عقیده وه چې ټوله ځمکه د پیریانو څخه ډکه ده او څوک چې د پیریانو په کوم یوه مشر پورې خپل ځان ونه نښلوي نو د نورو پیریانو څخه ژوندی نه پاتې کیږي<sup>(۵)</sup>. او هم مونږ په دې عقیده وو چې ټول ښکاري حیوانات د پیریانو څاروي دي، که بالفرض مونږ د پیریانو په کوم مشر پوري ارتباط ونه لرو نو د ښکار په کولو باندې به مو پیریان بېخ وباسي<sup>(۶)</sup>.

ب: ای زمونږ ربه! مونږ خو د پیریانو څخه په دنیا کښې جادو او کوډګري زده کوله (۲)، چې زمونږ

<sup>(</sup>١) تفسير العراغي ج٨ ص٢٧

<sup>(</sup>٢) لسان العربج ٥ ص١٣٣

<sup>(</sup>٢) تفسير الخازن ج٢ ص٢٨٦

اع) زاد المسير ج٣ ص ٨٤

٥١ البعر المعيط ج٢ ص٤٤٤

<sup>(</sup>ع) البعر المعيط ج٢ ص٤٢٤

١٧١ زاد العسير ج٢ ص٨٥

د ژوند دپاره ډېره ګټوره ذريعه وه او ډېري پيسې به مو ورباندې موندلي.

وند دپاره ډېره خورد د د استفاده هم کوله چې دنياوي خوندونه او لذتونه به يې راته ج موب خو د پیریکو. ښایسته کول او مونږ به د دوي په لاس نیوي سره پکښې پوره زیار ایسته چې د خواږه خوب څخه پر تېرېدلو او کړۍ شپې به مو ډمانو ته رڼي کولې ۱،

اما ځينې علماء کرام وايي چې پيريان هم په دنياوي ژوند کښې د انسانانو څخه څه استفاده کوي، دوی وایي چې همدا خبره صحت لري چې استفاده د ددواړو جانبو څخه ده<sup>۲۱</sup>، نو دوی د پيريانو د استفادې دپاره لاندې څو مثالونه ښودلي دي:

اول: کله چې ځينې پيريان په انسانانو کښې پيروان مونده کړي او خپل امارت ورباندي ښه تثبيت کړي نو د هغوی رتبه او قدر زياتېږي. همدې مضمون ته نبي کريم ﷺ په يوه حديث کښي اشاره كوي چى: «يَبْغَثُ الشَّيْطَانُ سَرَايَاهُ فَيَفْتِنُونَ النَّاسَ فَأَعْظَمُهُمْ عِنْدَهُ مَنْزِلَةً أَعْظَمُهُمْ فِتَنَّةً» ٣٠٪ يعني: شيطان (ابليس) خپلې لښکرې ولېږي چې خلک په فتنو کښې واچوي، نو د ده په نزد د درجي د حيثه هغه څوک لوي وي کوم چې د فتنې د حيثه لوي وي.

دوهم: برسېره په دې د انسانانو شپېلولو شوو هډوکو باندي پيريانو ته الله ﷺ غوښه زرغونوي. او د هغوی د څارويو لډوګان د دوی د څارويو دپاره واښه جوړوي نبي کړيم ﷺ فرمايلي دي چې «لا تَسْتَنْجُوا بِالرَّوْثِ وَلَا بِالْعِظَامِ فَإِنَّهُ زَادُ إِخْوَانِكُمْ مِنَ الْجِنِ»(۴) يعنى: به له وانو او هه وكو باندى استنجامه کوئ چې يقينا د دغو دواړو هر يو ستاسو د پيريانو وروڼو توښه ده، هډوکي د دوي دپاره او لډوګان د دوی د څارويو دپاره.

۴\_ موند وايو چې دا جمله ﴿ ٱسْتُمْتَعُ بَعْضُنَا بِبَعْضٍ ﴾ خو الله ﷺ د هغو كافرانو د خولو څخه حکايت کړې ده کوم چې ابدي دوزخيان او پاخه دروغژنان دي، څه ضرورت نشته چې د هغوي د وينا د تصحيح دپاره د استفادو احتمالات بيان كړو، په هغوى خو دا متل صادق دى چې اوښه كوم ځای دې برابر دی پاتې دې لا غاړه؟٠.

د ذكرې شوې جملې څخه د هغوي مطلب په خپلو كفرياتو باندې پرده اچول او ځانونه د ملامتۍ څخه خلاصول دي، لکه چې هغوي به يو وخت په خپل شرک باندې هم پرده واچوي او انکار به ترې وكري چي: ﴿ وَٱللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام: ٢٣] يعني: په خپل رب الله رهنا مو دې سوګند وي چې مونږ په دنيا کښې مشرکان نه وو.

هغوی په حقیقت کښې اعتذار وړاندې کوي چې مونږ خو د شیطانانو سره محض د استفادې

100000

<sup>(</sup> ١) تفسير ابي السعود ج٢ ص١٨٤

<sup>(</sup> ۲) تفسير القرطبي ج ۸ ص ۸۴

<sup>(</sup> ۲) صعيع مسلم ج۲ ص۲۷۶

ا ٢ جامع الترمذي ج ا ص ١ ١

10 per 6 - 15

The Wash to the

الانعام (۱) الانعام (۱) ارنباطات درلودل، که مونږ پوهېدلی چې دا کار غیر شرعي دی او ته ورباندې ناراض جوړیږي نو ارنباطات دري ارنباطات دري څانونه ساتلي وي، هيله ده چې مونږ ته د ابدي دوزخ څخه نجات راکړې. نو الله څخه به د موند به تری در می اعتدار رد کړي چې: ﴿ اَلنَّارُ مَنْوَنكُمْ خَلِدِينَ فِيهَا ﴾ ستاسو د اوسېداني څای دوزخ دی او په دی کښې به هميشه ياست، ماته حقائق معلوم دي.

کافران به په دوزخ کښې هميشه وي

٥ خينو خلكو ته د دې جملې ﴿ ٱلنَّارُ مَثَّوَنكُمْ خَلِدِينَ فِيهَا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ ﴾ څخه داسې پوښتنه د هن ته ورځي چې ايا کفار به هم په يو وخت کښې د دوزخ څخه نجات مومي او خلود به يې ماتېږي كله چې د الله ﷺ اراده وشي؟

ېې مونږ وايو: که څه هم په دې مقام کښې ځينو مفسرينو کرامو د ذکر شوې پوښتنې د جوابولو دپاره اوږده بحثونه کړي دي دا کتاب يې د رانقلولو وسه نه لري، مګر اکثرو مفسرينو کرامو ذکره شوې پوښتنه د [هود: ۱۰۷] آيت لاندې مطرحه کړې ده او په زړه پورې تحليلونه يې پکښې کړي دي، نو پوره بحث يې مونږ هم د همغه آيت تفسير ته پريږدو او په دې مقام کښې، د الله ﷺ په نوفيق، د لاندې جوابونو په ذکر باندې اکتفاء کوو:

الف ځينې مفسرين کرام وايې چې ذکره شوې جمله د آيت شريف د نزول د وخت کافرانو ته خطاب دی او د ما توری د من د توري معنی ورکوي د د ما د د توری چې ای د وخت کافرانو! ستاسو د اوسېدانې ځای ابدي دوزخ دی مګر د هغه چا دپاره نه چې د الله ﷺ اراده وشي او په ايمان باندې مشرف شي.

مونږ وايو: آيت شريف په ذکر شوي ډول باندې معني کول د وړاندينيو ايتونو څخه شکوي چې د قيامت د ورځې حالت بيانوي، نو په کار دي چې د ملغلرو اميل ونه شکولي شي.

ب: ځيني نور وايي چې د ﴿ ٱلنَّارُ ﴾ د کلمې څخه ګرم دوزخ مراد دی. نو د معنی حاصل يې داسې راوځي چې ای کافرانو! تاسو به همېشه په ګرم دوزخ کښې ياست مګر هله چې الله څخ اراده وکړي او د زمهرير د دورې دپاره مو څه وخت هلته بوځي.

د عبدالله بن مسعود مله څخه روايت دي چې زمهرير په سختي يخنۍ سره يو ډول عذاب دي، حتى چې كله پكښې دوزخيان واچولى شي نو دوى به الله ﷺ ته سوال وكړي چې آى الله! دوى ته د يوې ورځې زمهريري عذاب په مقابل کښې يوزر کاله د مخزم دوزخ عذاب ورکړه چې: «أهْوَنُ عَلَيْهِمُ مِنْ عَدَابِ الزَّمْهَرِيْرِ يَوْمًا وَاحِدًا» ٣٠، يعني په مجرم اور باندي يو زر كاله تعذيب د زمهرير د يوي ورځي د تعذيب څخه اسان دی. 10 to 10 to

<sup>(</sup>١) البعر المحيط ج۴ ص۶۴۵؛ تفسير العناد ج٨ ص٩٩

<sup>(</sup>٢) المعررالوجيز ع ص ١٥١

الم القرطبي ج ١٩ ص ١٢٨ سورة الدهمي القرطبي ج ١٩ ص ١٢٨ سورة الدهم Downloded from: bawarketabtoon.com

اننا (۸) مونږ ته دا ډول جواب هم په زړه پورې نه ښکاري، ځکه چې د ﴿ ٱلنَّارُ ﴾ د کلمې متبادره معز ولو اتنا (٨)

مطلق دوزخ برېښي، برابره خبره ده چې ګرم وي او که سوړ.

لمق دوزخ برېښي، برابره عبره ده پې د او د د د د کرې شوې جملې معنی به دا وي چې او ج د مونږ ته په جواب کښې د او وي چې او (همها توب) مات كړي، خو الله الله الله عسى اراده نه كوي.

#### توليه څه معني؟

ع\_د ﴿ نُولِي ﴾ كلمه د تولية خخه اشتقاقه شوى ده چې اصل مجرد يى وَلَى دى، وَلَى بِه معنی د نژدیکت دی خو په دې مقام کښې یې مفسرین کرام په لاندې دوه ډولونو باندې تفسیر کوي په انسانانو کښي هم په ځينو نورو ظالمانو باندې ټاکو او په هغوي باندې ورته ولايت او حاکمين ورکوو. د ښه وضاحت دپاره لاندې شرحه ولولئ:

اول: يوه ورځې د الاعمش ښوم څخه چا پوښتنه وکړه چې د ذکر شوي آيت په تفسير کښې دي څه اورېدلي دي؟ هغه جواب ورکړ چې د سلفو صالحينو څخه مې پکښې اوريدلي دي چې: 'إذا فَنَهَ النَّاسُ أَمْرَ عَلَيْهِمْ ثِرَارَهُم "١٠ كله چې خلك فاسد شي نو الله را ورباندې د دوى شريران مقرروي

دُوهم: الفضيل بن عياض عبد الرحن وايي حِي: "إِذَا رَأَيْتَ ظِالِمًا يَنْتَقِمُ مِنْ ظَالِمٍ فَقِفْ وَ الظُرْ فِيْهِ مُتَعَجِّبًا ﴿ ٢ ۚ يعني كله چي يو ظالم وګوري چي د بل ظالم څخه انتقام اخلي نو ودرېږه او په تعجب س پکښي نظر وکړه.

ب: لکه څنګه چې مونږ په شيطانانو او کافرو انسانانو کښې ځينې ځينو نورو ته دوستان جوړوو، همدارنګه په ظالمانو کښې هم ځينې ځينو نورو ته دوستان او نژدېکان ګرځوو چې د ابتلا، او ازمېښت دپاره يو تربله سره په ظلم کښي لاس يو کړي، او په ګډه توګه د ظلم پروژه مخ په وړاندې بوځي ٢٠٠٠ مونږ ته د مقام په اعتبار سره همدغه دوهم تفسير غوره ښکاري.

﴿ يَهُ عَشَرَ ٱلْحِنِّ وَٱلْإِنسِ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِّنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ ءَايَسِي وَيُنذِرُونَكُمْ لِهَآءَ يَوْمِكُمْ هَلَاا ۚ قَالُوا شَهِدْنَا عَلَى أَنفُسِنَا ۗ وَغَرَّتْهُمُ ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا وَشَهِدُوا عَلَىٰ أَنفُسِم أَنَّهُمْ كَانُوا كَنفِرِينَ ﴿ ذَالِكَ أَن لَّمْ يَكُن رَّبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ بِظَلْم

<sup>(</sup> ١) الدر العنثود ج٣ص ٣٥٨

<sup>(</sup> ۲) تفسير القاسسي ج 2 ص ۷۲۱

<sup>(</sup> ٣) تفسير الطبري ج٨ ص٣٥

المالة عنفِلُونَ ١ وَلِكُلِ دَرَجَتٌ مِمَّا عَمِلُوا وَمَا رَبُّكَ بِغَنفِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ وَرَبُّكَ ٱلْغَنِيُ ذُو ٱلرَّحْمَةِ ۚ إِن يَشَأْ يُذْهِبْكُمْ وَيَسْتَخْلِفْ مِنْ بَعْدِكُم مَّا يَشَآءُ يَا أَنشَأَكُم مِن ذُرِّيَّةِ قَوْمٍ ءَاخَرِينَ فَي إِنَّ مَا تُوعَدُونَ لَانتِ وَمَا أَنتُم بُعْجِزِينَ ﴾ قُلْ يَنقَوْمِ أَعْمَلُواْ عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ إِنِّي عَامِلٌ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن

تَكُونُ لَهُ، عَنِقِبَةُ ٱلدِّآرِ ۚ إِنَّهُ، لَا يُفْلِحُ ٱلظَّلِمُونَ ١٠

١٣٠٠] ای د پیریانو او انسانانو ټولګیو! ایا تاسو ته همدا ستاسو څخه پیغمبران سم نه وه درغلي چې په تاسو باندې به يې زما ايتونه (او احكام) بيانول او ستاسو د دغې ورځې د ملاقات پُخه به يئي تاسو ډارولئ؟ دوی به (په جواب کښې) ووايي چې: مونږ په خپلو ځانونو باندې شاهدي وايو داقرار كوو چې راغلى وه).

(ای پیغمبره ۱ د دوی همدا بده کړنلاره ده چې په دنیا کښي، حقیر ژوند تیر ویستل او رپه آخرت کښې يې مجبور کړه چې په خپلو ځانونو باندې شهادت ورکړي چې يقينا دوي کافران وو.

[۱۳۱] راي پيغمبره!) دغه (د پيغمبرانو سلسله ځکه جاري ساتلي شوې ده) چې ستا رب ﷺ په کفریاتو سره په داسې حال کښې د ښارونو هلاکوونکې نه دی چې اهل (اوسیدونکي) یې (د الله ﷺ د احکامو څخه ناخبره وي.

[۱۳۲] او (بل ځکه چې) د هرې ډلې دپاره (نيکان وي او که بدان) د هغه څه څخه چې دوی يې کوي (مختلف) مراتب دي (او دا مراتب په امتحان باندې څرګندېږي چې د پيغمبرانو عبراني د سلسلي سره تړلې دي)، او ستا رب څخه خو د هغو کړو وړو څخه ناخبر نه دی چې دوی يې کوي.

[۱۳۳] او (د پیعمبرانو عیمان میماند په لېږ لو کښې د بندګانو ګټه ده ځکه چې ستا رب څخه (د هر شي څخه) ېې پروا دي (او) د رحمت (مهربانۍ) څښتن دي، که اراده يې وشي (اي خلکو!) تاسو به د منځه يوسي او ستاسو څخه وروسته په هغه کسان خليفه ګان کړي چې خوښه يې شي (چې هغوي به ستاسو غوندې ناشکره نه وي)، لکه چې تاسو يې د بل قوم د اولادې څخه پيدا کړي (چې هغوی هم

ستاسو غوندې ناشکره نه وه، لکه د نوح عد د بیړۍ ملګري). [۱۳۴] بې شکه هغه څه چې ستاسو سره يې وعده کېږي ضرور راتلونکي دي او تاسو (د الله ﷺ)

عاجز (کمزوري) کوونکي نه ياست (چې د ازادې مخه يې ونيسي).

[۱۳۵] (ورته) وواید چې ای زما قومه! (چې زما خبره نه منئ نو) په خپل حالت باندې عمل کوئ زه هم عمل کوونکی یم، نو ژر به تاسو پوه شئ چې هغه څوک دی چې هغه لره د کور. (آخرت)ښه انجام دی، یقینا شان دا دی چې ظالمان فلاح (کامیابي) ندشي موندلی.

#### د مطلب خلاصه

په دې ایتونو کښې د وړاندېنیو ایتونو مضمون تعقیب شوی دی چې د قیامت په ورځ کښې د . کفري جنایتونو څخه اعتذار د الله کې په نزد مقبول نه دی. نو د معنی حاصل یې دا دی:

کفري جنايتونو حجه اعدار - او کافرو ټولګيو! نن ورځ چې تاسو اعتذار وړاندې کوئ، ايا تاسو اي د پيريانو او انسانانو کافرو ټولګيو! نن ورځ چې تاسو اعتذار وړاندې کوئ، ايا تاسون په دنيا کښې زما پيغمبران سيم درغلي چې زما ايتونه به يې درباندې لوستل او د کارون لارښوونه به يې درته کوله، چې دا کوئ او دا مه کوئ، او بالآخره د همدغې ورځې څخه به د ډارولئ چې په دې کښې به د حساب کتاب سره مخامخ شئ؟

ډارونۍ چې په دې سبې و وايي چې هو! ستا پيغمبران مونږ ته راغلي وه، مونږ په خپلو ځاڼو دوی به په جواب کښې و وايي چې هو! ستا پيغمبران مونږ ته راغلي وه، مونږ په خپلو ځاڼو باندې شاهدي وايو چې مونږ ته يې ټولې لارښوونې کړې وې او د دغې ورځې څخه يې خبر کړي ور مګر مونږ د هغوی خبرې نه واوريدلې او نه مو پکښې څه د عقل څخه کار واخست

۲۰ ای پیغمبره! کافران خو به په دغې ورځ کښې د پیغمبرانو سهد په ورتګ باندې اقرار وکې

خو دا به ونه وايي چې څه وجه وه چې دوي د هغوي په نصائحو باندې غوږونه کاڼه کړي وه؟

د دې کار وجه دا ده چې کافران نژدې ژوند غولولي او آخرت ته يې شا کړې ده، آن تر دې چې د قيامت په ورځ به په خپلو ځانونو باندې د کفر شاهدي ورکړي او د خوب څخه به راويښ شي، مر په هغه وخت کښې به ورته هيڅ ګټه ونه رسوي

۳\_ ای پیغمبره! ځکه مونږ په دنیا کښې د پیغمبرانو عیم سل سلیه جاري ساتلی ده چې سنا رب د غفلت په حال کښې د ښارونو هلاکوونکی نه دی ترڅو چې هغوی ته پیغمبر ورشی او غفلت د خوبه یې راویښ کړي، که بیا هم راویښ نه شي نو د عادیانو او ثمودیانو غوندې بې به لا اخته کوي نو ستا د زمانې کافران هم باید چې ستا په ورتګ سره د غفلت د خوپه را بیدارشی او په لوی لاس خپل ځانونه په بلا اخته نه کړي.

۴- ای پیغمبره! د پیغمبرانو طبه استولو کښی بله د حکمت خبره دا ده چی هم د نبکانوار هم د بدانو مراتب ورباندې ټاکل کېږي چې د فلاني او فلاني ایمانداري په کومه رتبه کښې د او با د فلاني او فلاني کفریات څومره څومره اندازې لري. نو د قیامت په ورځ به هر چاته، نیکو کاروی او که بد کار، د خپلو کړو وړو په معیار مراتب ټاکلی کېږي او ستا رب څخه د خلکو د اعمالو ځه ناخبر نه دی.

۵ ای پیغمبره! ستا رب گفته مغنی دی او هم د مهربانی خاوند دی، نو د پیغمبرانو ۱۹۳۴ سلسله یی د دی کبله جاری نه ده ساتلی چی د خلکو عبادت ته احتیاج دی بلکی دا کار ۱۹۱۶ صرف رحمت او مهربانی ده چی خلک ورباندی د خپلو نعمتونو مستحقین جوړ کړی نو زما د پلوه د خپل امت خلکو ته ووایه چی الله گفت تاسو ته هیڅ اړتیا نه لری او دا کولی ۱۳ چی تاسو د منخه یوسی او ستاسو په عرض ۱۳۰۰ مین ۱۹۰۰ مین ایدی آباده کړی، لکه څنگه ۱۹۳۶ میند ایدی آباده کړی، لکه څنگه ۱۹۳۶ میند ایدی آباده کړی، لکه څنگه ۱۹۳۶ میند ایدی آباده کړی، لکه شده ایدی آباده کړی، لکه شده ۱۹۳۶ میند ۱۹۳۶ میند ایدی آباده کړی، لکه شده ۱۹۳۶ میند ۱۹۳۶ مین

الأنعام (۱) المالادي د اولادونو په حيث د خپلو پلرونو په عوض دنيا آباده کړې ده. يا په بل عبارت: ستاسو المالادي دنيا نه پوينا کېږي، خپلو ځانه نه تروينا د پوينا کېږي، خپلو ځانه نه تروينا د پوينا کېږي، خپلو څانه نه تروينا کېږي، نياسو نادې الدې د نيا نه پوپنا کېږي، خپلو ځانونو ته مه غره کېږي. پاپينا کولو باندې د نيا نه پوپنا کېږي، خپلو ځانونو ته مه غره کېږي.

بېنا دولو به م پېښا د کور بيا واوري د کوم شي چې تاسو ته وعده درکوله کېږي هغه ضرور راتلونکي دي او دادې يو ځل بيا دادې يو کې د ياست چې د خپلې ارادې په مقابل کښې د الله څخ اراده عاجزه او نام يې د الله څخ اراده عاجزه او او د قيامت د راتللو مخه ونيسئ کردرې کړي او د قيامت د راتللو مخه ونيسئ

ورې لړی و . ع ای پیغمبره! خپل امت دې مخاطب کړه چې ما خو د الله اد اسو ته ورسول، د قیامت ورای په در ته شرحه کړه او دې ته مې په مستنده توګه راوبللۍ چې د کفر څخه لاس د درهي ما در درخې د ندامت او پښېمانۍ څخه ځانونه بې کړئ نو که تاسو اوس هم په خپلو راهلي او در ماندې کلک ياست نو تاسو خپل کار کوي او زه به خپل، تاسو په خپل کفري حالت باندې کاريانو باندې کارون او زه به په خپل دعوتي حالت باندې، نتيجې ته به ګورو چې د چا په ګټه تمامېږي. خو ر دی چې درته به معلومه شي چې نېک عاقبت د چا په برخه کېږي؟ زما که ستاسو؟ مګر دومره رر ۱۵ پای کی تاسو د کفر پد ارتکاب سره ظالمان یاست او یقینًا ظالمان فلاح او کامیابی نه شی موندلی او د آخرت د پښېمانۍ سره مخامخ کېږي.

## توضيحات ميد الماسي الماسي

١\_ علما، كرام په دې كښې اختلاف لري چې ايا د پيريانو څخه پيغمبران استولى شوي دي او كاندى، نو مونوغواړو چې د محترمو لوستونكو توجه لاندې نكاتو ته راواړوو:

الف ټول علماء كرام معفق دي چې د نبي كريم الرسالت عام دى او پيريانو ته هم شامل دى، الله و مايي چي: ﴿ وَأَنَّهُ لَا قَامَ عَبْدُ ٱللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُواْ يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴾ [الجن: ١٩] يعني: او مانه يقينًا دا وحي كړى شو ې ده چې كله د الله ﷺ بنده (محمد ﷺ په بيت النخله مقام كښي) پورته شوچې د خپل رب ﷺ عبادت وکړي نو پيريان نژدي وه چې په ده باندې (د ډېر ازدحام د کبله) سر پهسر پرېوزي، هر يو د قرآن کريم اوريدلو ته لېوال وه.

ب په دې کښې هم اختلاف نشته چې د پيريانو ځينو کسانو د قرآن کريم د زده کولو څخه ررسته خپل قوم ته رجوع کړې ده، هغوی يې ايمان راوړلو ته هڅولي او د الله ﷺ د عذابه يې ١ ارولي دي، لکه چې په [١٧ حقاف: ٩٦] آيت کښې ورته اشاره شوې ده.

ج دا خبره هم اتفاقي ده چې انسانانو ته ټول پيغمبران سيد د خپل جنس څخه استولي شوي

دي او په دوی کښې کوم يو پېرې نه دی تېر شوی د اما په دې کښې اختلاف دي چې ايا پيريانو ته د خپل جنس څخه پيري پيغمبر استولي شوي

اکثره علماء کرام په دې نظر دي چې پيرې پيغمبر نه دې تېر شوي بلکې پيغمبري په انسانانو ېورې ځانګړې ده، د دوی په نزد د ﴿ اَلَنْ يَأْتُکُو رُسُلِ مَنکُهٔ ﴾ معنی داسې راوځي چې: ايا تاسو ته

رو .... ستاسو د مجموعي څخه خاص خاص انسانان د پيغمبرانو په صفت نه وه درغلي؟<u>ا</u>

اسو د مجموعي څخه حاص عاص استان کوي دي ۱۱ که څوک يې د لوستلو شون اړي د دې نظر تائيدات ځينو مفسرينو کرامو راغونډ کړي دي ۱۱ که څوک يې د لوستلو شون لري

هملته دي مراجعه وكړي.

ته دې مراجعه و نړي. ځينې نور علماء کرام وايي چې په پيريانو کښې هم پيغمبران تېر شوي دي. دوی د همدې مطلې ځينې نور علما ، درام وايي چې په په د د د د د د کر شوې جملې معنی داسې راوباسې مطلب د تانيد دپاره ډېر نصوص راغونډ کړي دي<sup>۲۰</sup> او د ذکر شوې جمان معنی داسې راوباسي جم ابا د ناميد دپاره پېر مسوس د و د ه ه ي ... تاسو ته همدا ستاسو څخه خاص خاص کسان د انسي يا جني پيغمبرانو په حيث نه وه درغلي؟ دوی وايي چې يو جني پيغمبر د "يوسف" په نامه باندې هم تېر شوی دی، ۲،

۲\_ زمونږ په نظر په ذکره شوې موضوع کښې توقف په کار دی، چې د دې امت کوم تکلینې ا ميمين حکم ورپوري تعلق نه لري نو څه ضرور نه ده چې په بحث باندې يې وخت مصرف کړو. شايد چې عدم ورپوري مدن د قيامت په ورځ پوښتنه ونه کړي چې ستاسو څه عقيده وه چې مونږ جني الله څان به زمونو جني د د ورځ پې پیغمبر دنیا ته استولی وه او که نه.

٣\_ مونږ د [النساء:٣٢] آيت لاندې ليکلي دي چې د قيامت په ورځ کښې په کافرانو باندې مختلف حالات ورځي چې په خپلو كفرياتو باندې به كله اقرار كوي، لكه همدغه آيت چې اوس د بحث لاندې دي، او کله به ترې انکار کوي، لکه د همدې سورت [۲۳] آيت چې شرحه يې پخوا نېر، شوى ده، والحمد لله الله

د اظلم د کلمي دوه تفسيرونه

۴\_ په دې مقام کښې علماء کرامو د ﴿ بِظُلْمِ ﴾ د کلمې دپاره لاندې دوه تفسيرونه کړي دي الف ځينې وايي چې دلته د ظلم څخه شکلي ظلم مراد دي. نو حاصل يې داسې کېږې چې ای پيغمبره! ستا رب څخ په ظلم سره ښارونه نه هلاكوي چې د پيغمبر د ورلېږلو څخه وړاندې د غلل په حال کښي ورباندې کوم آفت ورښکته کړي<sup>(۴)</sup>.

دوی وایي چې حقیقي ظلم خو د الله ﷺ په یوه کار کښې هم نه متحقق کېږي ځکه چې ټول مخلوقات د ده ریخ ملک دی او په خپل ملک کښې تصرف کول ظلم نه ګڼل کېږي، هو! دا بېله مرا ده چې الله کا د خپل فضل او مهربانۍ د کېله ذکر شوي تصرف ته د ظلم نوم ږدي.

ب: اکثره علماء کرام وایي چې دلته ظلم په خپله حقیقي معنی سره استعمال شوی دی اها نوا

<sup>(</sup>۱) تفسيرابن كثير ج۲ ص۱۷۷

<sup>(</sup> ۲) تغسير العناد ج۸ ص۱۰۶

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط ج۴ ص ٤٤٨

<sup>(</sup> ۴) التفسير الكبير ج١٢ ص١٩٧

<sup>(</sup>۵) تغسير الطبري ج ۸ ص ۳۷: السمال Downloded from bawaske eastern المصلة المساوية

الأنعام (۱) المنطقة ا په پاکه دې هغوی ته پيغمبر ورواستوي او هغوی د پيغمبر لارښوونو ته شا کړي. پاکړې نرڅو چې هغوی ته پيغمبر په دې مقاه کې د د د پيغمبر لارښوونو ته شا کړي. دې د همدغه دوهمه معنی په دې مقام کښې په زړه پورې ښکاري. مونږ ته همدغه دوهمه

٥ په دې باره کښې چې الله کا د زښت ډېر رحمت خاوند دی، مونږ د [الانعام: ١٦] آيت لاندې ۵ په ۱۷ د مثال په توګه د الله څخ په توفيق ليکلي دي هيله ده چې د دې مقام د ښه پوهيدلو نوامه . رېاړه يو ځل ولوستلی شي. برسيره پر دې ځينو مفسرينو کرامو ورباندې په دې مقام کښې هم پوره <sub>دېاره یو</sub>. <sub>رڼا اجولې ده <sup>(۱)</sup> چې دا کتاب يې د اوږد والي د کبله نه شي رانقل کولي.</sub>

# د 'قَوْم آخَرِينَ' څخه دلته څوک مراد دي؟

٣ خيني مفسرين كرام وايي چې دلته د ﴿ قَوْمٍ ءَاخَرِينَ ﴾ (بل قوم) څخه هغه خلك مراد دي کومو چې د نوح الله سره په کشتۍ کښې نجات موندلي وه (۲) نو د معني حاصل به يې داسې شي: الله جي تاسو د ښو نېکانو خلکو (د نوح الله د کشتۍ د ملګرو) خليفه ګان ياست همدارنګه الله الله الله الله نادر دى چې ستاسو خليفه ګان هم نېكان خلک وګرځوي.

مګر مونږ ته داسې ښکاري چې ذکر شوي تفسير به د مثال په توګه ښودلي شوي وي، دا ځکه چې د هرې طبقې خلک د پخوانۍ طبقنې دپاره خليفه ګان ګڼل کېږي او هم دا چې نېکان خلک خو بوازې د نوح الله په ملګرو کښي انحصار نه لري.

﴿وَجَعَلُواْ لِلَّهِ مِمَّا ذَرَأً مِنَ ٱلْحَرْثِ وَٱلْأَنْعَامِ نَصِيبًا فَقَالُواْ هَاذَا لِلَّهِ بِزَعْمِهِمْ وَهَاذَا لِشُرَكَآبِنَا ۚ فَمَا كَانَ لِشُرَكَآبِهِمْ فَلَا يَصِلُ إِلَى ٱللَّهِ ۖ وَمَا كَانَ لِلَّهِ فَهُوَ يَصِلُ إِلَ شُرَكَآبِهِمْ مَا يَحْكُمُونَ ﴿ وَكَذَالِكَ زَبَّنَ لِكَثِيرٍ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ قَتْلَ أُولَنِدِهِمْ شُرَكَآؤُهُمْ لِيُرْدُوهُمْ وَلِيَلْبِسُواْ عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ وَلَوْ شَآءَ ٱللهُ مَا فَعَلُوهُ ۗ فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ۞﴾

[۱۳۶] او مشرکانو الله ﷺ ته د هغه شي څخه برخه ټاکلې ده چې ده ﷺ پيدا کړي دی چې د کښتونو او څارويو څخه عبارت دی (او بوتانو ته يې ترې هم برخه ټاکلې ده)، نو دوی وايي چې دا (برخه) خاص الله ﷺ لره ده، د دوی په محومان، او دا (برخه) خاص زمونو شریکانو (بوتانو) لره ده.

and the state of

<sup>(1)</sup> تفسيرالعناد ج۸ ص١١٥

<sup>&</sup>lt;sup>۲۱)</sup> دوح السعاني ج۸ ص۳۰

اننا (۸) نو هغه برخه چې د دوی د شریکانو (بوتانو) دپاره وي نو (هغه د) الله د وی (برخې) تدند وصلکون نو هغه برخه چې د دوی د شریکانو (بوتانو) د الله څخه لره وي نو هغه د دوی (د) بوتانو (شریکان ته وصل کېږي (ورباندې زياتوي يي).

هغه شي ډېر بد دي چې دوي (ورباندې) حکم کوي (کوم چې وړاندې ذکر شي.

او (ای پیعمبره: حد مشرکانو ته د دوی شریکانو (بوتانو) د دوی د اولادونو وژار بوتانو) د دوی د اولادونو وژار بنالر بنائسته کړی دی همدارنګه ډېرو مشرکانو ته د دوی شریکانو (بوتانو) د دوی د اولادونو وژارم ښائسته کړی دی، همدارت په برو د وی (په معنوي مرګ باندې) هلاک کړي او د دې دپاره چې ښائسته کړي دي، د دې دپاره چې دوی (په معنوي مرګ باندې) دوي باندې خپل دين ګډ وډ کړي.

او که د الله کا اراده شوې وی نو دغه (ذکر شوي کارونه) به یې نه وی کړي، نو (ای پیغیر مشرکان د هغه څه سره پرېږده چې دوی يې (په الله کا باندې) دروغ تړي.

په وړاندې نژدې آيت کښې الله کا نبي کريم عليه ته توصيه کړې وه چې مشرکان مخاطب کر جې ي وردندې کردې اوسي، ډېر ژر به په نتيبر اي مشرکانو! په کوم حالت باندې اوسي، ډېر ژر به په نتيبر باندې خبر او ډېر ژر به په خپلو کړو باندې پښيمانه شئ.

د دې ایتونو څخه نیولې تر ډېرو ایتونو پورې د مشرکانو حالت بیان شوی دی چې دوي، عقيدي او عمل د حيثه په كومو حالاتو باندي وه.

#### شان نزول يا د ايتونو مصداق

څرنګه چې د ایتونو شان نزول په حقیقت کښې د ایتونو دپاره مصداق په ګوته کوی او به تنسر باندې په پوهیدلو کښي د لوستونکو سره زیات کومک کوي، نو مونږ غواړو چې په دې مقام کښ د لوستونکو توجه لاندې نکاتو ته ورواړوو چې د عبدالله بن عباس رضيفها او نورو علماوو کرام څخه روايت شوي دي(١):

۱\_ د ایتونو د نزول په وخت کښې د مشرکانو دا عادت وه چې د خپلو غلو (دانو) میودانوار بالآخره د خپلو څارويو څخه به يې څه برخه د الله څخ په نامه باندې بېلوله ترڅو الله څخ ترې راضې يې نژدې کړي.

۲\_ د هغوی په اصطلاح، د الله گا برخه به یی په میلمنو او مسکینانو باندې مصرفوله او ۱ ماشومانو په تربيد کښې به يې تري کار اخست، او د بوتانو برخه به يې د بوت خانو په جواله ترميم، قربانيو او بالآخره د منجاورانو په مصارفو کښې لګوله،

+-1-1-100 pm

aphilippe a

<sup>(</sup> ١) المعرر الوجيز ج۶ ص١٥٤؛ روح المعاني ج٨ ص٣٢

<sup>(</sup> ۲) تفسير المراغي ج۸ ص۴۲

رو اننا (۸) او اننا (۸) ۱۳ مشرکانو به د الله ﷺ د برخی هومره رعایت او حفاظت نه کاوه څومره رعایت او حفاظت به ېې چې د بوتانو د برخې کاوه. که څه هم دوی به د همدې فرق وجه دا بیانوله چې بوتان فقیران دي په برخو باندې یې پاملرنه په کار ده او الله څخ غني دی، که برخه یې ضایعه شي هم باک یې نشته، په برسو. مېر اصلي وجه يې د اوه چې د دوی د يو پلوه د بوتانو سره د الله څخ په نسبت محبت زيات وه او د مهر الله بلوه څومره چې د بوتانو څخه ډارېدل هومره د الله څخ څخه نه ډارېدل لاندې څو مثالونه د نظره

الف: که باد به د بوتانو د برخې څخه څه شي د الله څخ برخې ته وروالوزاوه نو هغه به يې بېرته خبل ځای ته انتقالاوه، اما د عکس په صورت کښې به يې په خپل حال پريښوده او د بوتانو برخه به يې ورباندې غټوله.

ب که د بوتانو پورې د مربوطې کروندې څخه به د الله که مربوطي کروندې ته اوبه وبهېدلې نو سمدستې به يې بندولې خو د عکس په صورت کښې به هيڅ خبره نه وه او د بوتانو کرونده به يې ورباندې خړوبوله.

ج که د بوتانو په برخه به څه اسماني آفت پېښ شو او څه زيان به يې ورته ورساوه نو د هغه جبيره بديي د الله على د برخي څخه كوله او د تاوان په اندازه به يې پكښې زيادت كاوه ، اما د عكس په صورت کښې به يې پوره کولو ته حاضر نه وه.

د که اشد ضرورت به وردمخه شو نو د الله گله د برخې څخه به يې اجراء کاوه اما د بوتانو برخې ته به يې په هينڅ صورت کښې لاس نه ور ووړ ، په اصطلاح چې لاس يې ګورن ونه وهي.

ه که د الله على برخي به بنه وده وكړه او بنه حاصلات به يې ونيوه او د بوتانو د برخي حاصلات به مزه ناک نه وه نو برخې په يې سره تبديل کړې، د الله ﷺ په برخه باندې په يې د بوتانو د برخې نوم کېښود او د بوتانو برخې ته به يې د الله الله د برخې لقب ورکړ.

و که د بوتانو برخه به تمامه شوه او د منجاورانو او بوت خانو مصرف به پوره نه شو نو پاتی مصارف به يې د الله گد د برخې څخه د ا جراء لاندې نيوه، اما که د مسکينانو او مېلمنو مصارف به د الله ﷺ د برخې څخه پوره نه شوه او د بوتانو په برخه کښې به زيات وه نو هغه ته به يې ګوتې نه وروړي چې بوتان خپه نه شي.

ز: د الله گا د برخې په څاروي باندې به د حج يا عمرې دپاره سورېده خو د بوتانو د برخې په

څاروي باندې به په هيڅ صورت کښې نه سورېده ح: بالآخره د الله ﷺ د برخې څاروي په يې د بوتانو په نامه سره ذبحه کاوه مګر د بوتانو د برخې

په څاروي باندې به يې د ذبحې په وخت کښې د الله ﷺ نوم نه ياداوه. لنډه دا چې الله څخه په دغو ايتونو کښې د مشرکانو ذکر شوي جنايات او هم د اولاد وژنې جنايات منعکس کړي دي او د دوی د بې عقلي مشخصه په ده پر ته کړې ده چې حاصل يې داسې راوځي:

### د مطلب خلاصه

۱\_ای پیغمبره! د مشرکانو د غیر مشروع حالاتو څخه دا حالت هم دی چې د یو پلوه عقیده لرې چې کروندې او څاروي، بلکې هر شی الله څخ پیدا کړی دی او بوتان ورسره پکښې برخوال نه خو د بلې خوا یې په خپلو کروندو او څارویو کښې لکه څنګه چې د الله څخ د ډپاره برخه ټاکې همدارنګه بوتان هم بې برخي نه پرېږدي او په خپل خیال داسې وېش کوي چې دا د الله څخ برخه ده از مونږ د شریکانو (بوتانو) برخه ده، حال دا چې په خلقت کښې داسې نه شي ویلی چې دا الله پیدا کړي دي او دا زمونږ شریکانو (بوتانو) پیدا کړي دي.

پيدا شوه نو د الله الله الدې يې بورځ و د مشركانو بله سپين سترګي او بې ادبي دا ده چې د هغې برخې د د د دې باندې علاوه، د مشركانو بله سپين سترګي او بې ادبي دا ده چې د هغې برخې د د حفاظت او ساتنه كوي كومه يې چې بوتانو ته ټاكلې وي چې په هيڅ صورت باندې د همدې برخې د څخه څخه شي د الله گل برخې ته نه وركول كېږي، مګر بالعكس د بوتانو په برخه كښې كه څه نواقص پيدا شوه نو د الله گل په برخه باندې يې تبديلوي او كه هغه تمامه شوه په دې باندې يې پوره كوي او د اسې نور

س\_ ای پیغمبره! د مشرکانو یو کفر دا دی چی بوتان په مالی عباداتو کښی هم برخوال ګڼی لکه څنګه چې دوی ته په بدنی عباداتو کښی برخه ورکوي، او بل کفر یې دا دی چې په عباداتو کښې الله گټ په نسبت د بوتانو زیات احترام کوي، نو دا ډېره بده عقیده او بد حکم دی چې دوی یې کوې ۴\_ ای پیغمبره! لکه څنګه چې مشرکانو ته د دوی شریکانو (بوتانو) په مالي عباداتو کښې ذکره شوې کړنلاره ښایسته کړې ده، همدارنګه یې دوی ته د خپلو اولادونو وژل هم ډولي ګرځولي دې ترڅو دوی د هلاکت کندې (دوزخ) ته وغورزوي او دین ورباندې ګډوډ کړي، حتی چې جنایان هم ورته عبادات څرګندېږي بلکې جنایات یې د دین جزه ګڼلی دی.

۵ ای پیغمبره! دنیا د ازمېښت او امتحان ډګر دی د همدې کبله الله گدوی ته ازادي ورکړې ده، که نه نو که د الله گداراده شوې وی چې دغه کارونه دې ونه کړي نو يو کار به يې هم نه وی کړی نو د خپلو دروغينو عباداتو او دروغينو اعمالو سره يې پرېږده، ډېر ورباندې مه غمژن کېږه، د قيامت ورځ راروانه ده ډېر ژر به دوی د ندامت سره مخامخ شي.

توضيحات

۱ په آیت شریف کښې مطلب دا نه دی که بالفرض مشرکانو د الله څخ د برخې ساتنه د بوتانو د برخې د ساتنې سره برابره کړې او یا یې ترې اضافه کړې وی نو دوی ته به د ملامتۍ لقب نه دی ورکړی شوی، بلکې مطلب یې دا دی چې دا کار په شرک باندې علاوه یوه بله بې ادبي او بله بې احترامي ده چې دوی یې مرتکب شوي دي.

 رواننا (۱) درړدې، ده څخه ته پاکې ده، حال دا چې خپلو ځانونو ته هغه څه غواړي چې مينه او محبت ورسره لړي چې زامن دي.

پې رو د اولاد ثابتول يو کفر دی او په اولاد کښې ورته ـد دوی په نزد ـ د حقير اولاد کښې ورته ـد دوی په نزد ـ د حقير اولاد لورګانو ثابتول بل کفر دی.

# "شُركَائِهِمْ" حُه معنى؟

۲\_ په دې مقام کښې مفسرينو کرامو د ﴿ شُرَكَآبِهِمْ ﴾ دپاره ډېرې معناوې کړې دي ۱٬۰، لکه شركي انډيوالان، د بوتانو منجاوران، انسي يا جني شيطانان مګر مونږ د لنډون په غرض په بوتانو سره معنی کړ چې ټولو ته شامل شي، دا ځکه چې بوت خو يوازې متعارفو جماداتو پورې مختص نه دى بلكي هر شي چې د الله ملله د عبادت څخه غافلوونكي وي د سړي دپاره د بوت په نوم يادېږي، برابره خبره ده چې په عمل کښې وي او که په عقيده کښي.

نبي كريم ﷺ به يوه أورده حديث كنبي فرمايلي چي «تَعِسَ عَبْدُ الدِّينَارِ وَعَبْدُ الدِّرْهَمِ وَعَبْدُ الْحَمِيصةِ إِنْ أَعْطِيَ رَضِيَ وَإِنْ لَمْ يُعْطَ سَخِطَ»(٢) يعني: هلاك شو د دينار (طلاوو) بنده، او د پيسو بنده او (هم) د زونډي دار څادر بنده، که رد دغو شيانو څخه څه شي ورکړي شي راضي کېږي او که ورنه کړي شي په غُصه کېږي. يعنې خوشالي او خفګان يې د الله ﷺ د رضا په حاصلولو پورې تړلي نه وي بلکي په مادياتو پورې نښتې وي.

# د اولاد وژنې وجوهات

٣\_دا قاعده ده چې هر ظالم د ظلم کولو دپاره څه بهانه تراشي که څه هم د هغې بطلان ښه پوره څرګند وي. نو مشرکانو په هم د خپلو اولادونو د وژلو دپاره لاندې بهانې تراشلې ۳۰؛

الف: ځينو به خپل اولادونه (لورګاني يا زامن) د فقر د کبله وژل چې يا به يې سمدستې لاس تنګ وه او يا به د تنګ لاسۍ څخه ډارېده چې په نفقه باندې به يې د فقر سره مخامخ شي.

ب: ځينو په خيال کاوه چې د اولاد په قربانۍ سره به الله چې ته يا بوتانو ته نژدې شي لکه څنګه چې ابراهيم نځ د خپل زوي (اسماعيل عه) ذبحه کولو ته چمتو شوي وه. مګر دې ته به يې فکر نه

وه چې هغه ته خو الله ﷺ امر کړی وه او دوی يې ترې منعه کړي دي.

ج ځينو به د خپلو اولادونو دبحه کول په خپلو ځانونو باندې نذر ايښوده، لکه څنګه چې عبد المطلب (د نبي کريم ﷺ نيکه) په لسو زامنو کښې د يوه زوى ذبحه کول په خپل ځان باندې نذر کړي وه، چې د سيرت کتابونو يې مفصله قيصه ليکلې ده (۴). د همدې کبله د نبي کريم ﷺ په القابو کښې

The stand regular course by the to the heart to the

and the second section of

١١) زاد المسيرج٣ ص٨٩

<sup>(</sup>٢) صعيع البخاري ج١ ص٢٠٤

<sup>(</sup>٢) دوح المعاني ج٨ ص٣٠: تفسير العراغي ج٨ ص٤٤

<sup>(</sup>۴) سیرت ابن حشام ج۱ ص۱۶۴

ولو اننا (۸) يو لقب ۱بن الدييخين دی٬۱۰ يعنې د دوه وو ذبحه کړی شوو زوی، چې يو يې پلار (عبدالله) دی او بل یی نیکه (اسماعیل عدی) دی.

يې نيخه (اسماعين سم) دی. د: ځينو به لورګانې د دې کبله ژوندۍ ښخولې چې د لور ودېدل به ورته شرم ښکارېده او مرد د؛ ځينو به نور داي د دې جد رو د د بندۍ په حيثه ونيوله شي او پيغور به راته ترې جوړ شي دې کبله چې په کورنيو جنګونو کښې به د بندۍ په حيثه ونيوله شي او پيغور به راته ترې جوړ شي

## سوال جواب

۴\_که څوک وايي چې: مشرکانو د لورګانو د وژلو او د ژونديو ښخولو دپاره څه بنياد درلود؟ مونږ وايو چې: دا بې رحمي صرف په غصه باندې پيل شوې وه هغه دا چې ۲٠٠٠

يو ځل په کورنيو جنګونو کښې څه زنانه بنديانې بيولې شوې وې چې په دوي کښې د قيس بن عاصم لور هم وه، بله ورخ جګړه په سوله فيصله شوه او د سولې يو جز دا وه چې بنديانې زناندي پرېښودلي شي چې خپلو کورونو ته ستني شي.

ټولي بندياني ستنې شوې مګر د قيس بن عاصم لور بيرته ستنه نه شوه، او چا چې بندي کړي وه د همغه سره خوښه شوه، نو قيس سوګند ياد کړ که په کور کښې يې لور تولده شي نو هغه به ژوندۍ ښخه کړي. قيس په خپلو نورو (نوو زېږېدونکو) لورګانو باندې همدغه نقشه عملي کړ، اړ په مشرکانو جاهلانو کښې يې د بې رحمۍ ډېره کېښودله.

﴿ وَقَالُوا هَاذِهِ - أَنْعَامُ وَحَرْثُ حِجْرٌ لا يَطْعَمُهَا إِلَّا مَن نَّشَآءُ بِزَعْمِهِمْ وَأَنْعَامُ خُرَّمَنْ ظُهُورُهَا وَأَنْعَدُ لَا يَذْكُرُونَ آسْمَ ٱللَّهِ عَلَيْهَا ٱفْتِرَآءً عَلَيْهِ ۚ سَيَجْزِيهِم بِمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ٥ وَقَالُواْ مَا فِي بُطُونِ هَيذِهِ ٱلْأَنْعَيْرِ خَالِصَةٌ لِذُكُورِنَا وَمُحْرَّمُ عَلَىٰ أَزْوَا حِنَا ۚ وَإِن يَكُن مَّيْنَةُ فَهُمْ فِيهِ شُرَكَاءً ۚ سَيَجْزِيهِمْ وَصْفَهُمْ ۚ إِنَّهُ، حَكِيمُ عَلِيمُ قَذْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ قَتَلُوا أُولَئدَهُمْ سَفَهًا بِغَيْرِ عِلْمٍ وَحَرَّمُوا مَا رَزَقَهُمُ ٱللَّهُ ٱفْتِرَا إِعْلَى ٱللَّهِ ۚ قَدْ ضَلُواْ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ ٢ the start of the start of the start

[۱۳۸] او مشرکان (په خپل محومان سره) وايي چې دغه، څاروي دي او که غلي، منعه کړي شوې (حرامي) دي، نه به يې خوري مگر هغه څوک چې زمونږ خوښه وي (مونږ يې ورته ټاکو)، او (همواين چې دغه) څاروي دي چې سورلي يې حرامه کړی شوې ده. او (هم وايي چې دغه) څاروي دې چې <sup>د</sup>

<sup>(</sup> ۱) تفسير ابن كثير ج۴ ص١۶

<sup>(</sup> ۲) روح السعاني ج۸ ص۳۲

واهارای) الله دو درباندې دوی نه یادوي (باید ورباندي یاد یې نه کړي) (دا ټول دروغ ویل دي) په الله دو باندې دروغ ویل، ژر دی چې دوی ته به په هغه څه جزا ورکړي شي چې دي دوی چې د دروغ تړي.

باندې دري د او مشرکان وايي چې هغه څه چې د دغو څارويو (چې د بوتانو په نامه نذر کړی شوي دي ا ۱۳۹] او مشرکان وايي چې هغه څه چې د دغو څارويو (چې د بوتانو په نامه نذر کړی شوي دي) په ګېډو کښي دي خاص زمونږ د نارينه وو دپاره دي او زمونږ په زنانه وو باندې حرام کړی شوي دي (خو په دې شرط چې ژوندي ترې وزېږېږي)، او که هغه مړه وي (مړه وزېږېږي) نو دوی (نارينه او زنانه ټول) پکښې شريک دي. ژر دی چې الله څخ به د همدې (دروغين) بيان جزا ورکړي، په نا همدې څخ د حکمت څښتن (او) د علم خاوند دی.

اله اله اله اله هغه كسان زيانكاران شوه چې د حماقت د كبله يې بدون د پوهې څخه خپل اولادونه وژلي او هغه مالونه يې (په خپلو ځانونو باندې) حرام كړي كوم چې الله څخ دوى ته روزي كړي دي، (دا دروغ تړل دي) په الله څخ باندې دروغ تړل يقينًا دوى بې لارې شوه او دوى لاره موندونكي نه دي.

#### د مطلب خلاصه

په دې ایتونو کښې هم د وړاندینیو ایتونو مضمون تعقیب شوی دی او د مشرکانو نامشروعو کارونو ته استونو کښې بدعتونه جوړ نه کړي، نو کارونو ته اشاره شوې ده ترڅو مومنان ترې عبرت واخلي او په دین کښې بدعتونه جوړ نه کړي، نو حاصل یې داسې راوځي: ای پیغمبره! د مشرکانو د ځینو نورو یې ځایه تصرفاتو یادونه په لاندې ډول وکړه:

۱\_ مشرکان ځینو څارویو ته او د ځینو غلو دانو حاصلاتو ته اشاره کوي او وایي چې دا به نه خوري مګرهغه څوک چې مونږ ورته د خوراک او استفادې دپاره په خپل خیال خاص کړي دي. هغه دا چې د بوتانو په مصارفو به لګېږي، د بوت خانو ترمیم به پرې کېږي او بالآخره د بوت خانو منجاوران به ترې خپل خوراک او څښاک برابروي، په نورو ټولو خلکو باندې ترې استفاده کول حرام دي، که چا ترې استفاده و کړه هغه ګناهګار دی.

٣\_ دوى ځينې نور څاروي د بوتانو په نامه په ګوته کوي چې په دغو باندې به هيڅوک د ذبحي په وخت کښې د الله څخ نوم نه يادوي او په هرچا باندې واجبه ده چې د بوتانو په نامه باندې يې ذبحه کړي، علاوه په دې دا هم چاته روا نه ده چې د سورلۍ استفاده ترې وکړي او د عمرې يا د حج او يا د بل نېک کار سفر ورباندې وکړي او په شا باندې يې د لبيک اللهم لبيک چيغه پورته کړي.

ای پیغمبره! ذکر شوي تعینات د الله گه د جانبه نه دي شوي بلکې الله څه ذکر شوي څاروي او د غلو دانو حاصلات د ټولو بندګانو دپاره خلق کړي دي، مګر مشرکان د دغو ټولو تعیناتو نسبت الله څه ته کوي او په الله څه باندې دروغ تړي، نو ډېر ژو به یې جزا وګوري

اننا (۸) ۴\_ مشرکان ځينو نورو څارويو ته اشاره کوي او وايي چې د دغو څارويو اولادونه فقط د نارينه و پورې اختصاص لري چې غوښه يې وخوري او په زنانوو باندې يې خوراک حرام دی، هواکه وو پورې اختصاص تري چې د. يې دغو څارويو اولادونه مړه وزېږېده نو بيا پکښې نارينه او زنانه ټول شريک دي چې غوښې يې وخوري، هيڅوک يې په خوراک باندې نه ګناهګارېږي.

دري دي چې الله د دغه بيان او د دغو تعيناتو جزا هم ورکړي، خو سمدستي جزا ورکول د حکمت غوښتنه نه ده ترڅو ابتلاء او ازمېښت تکميل شي. يقينا الله د برسيره پر دې چې حکيم دي، د پوهي خاوند هم دي د هرچا د جزا ونډه ورته معلومه ده.

۵\_ای پیغمبره! هغه خلک چې په بې عقلۍ سره بدون د شرعي دلیل څخه خپل اولادونه وژني او يا په الله ﷺ باندې دروغ تړي او په خپلو ځانونو باندي حلال رزقونه حراموي دوي د يو پلو، ړ ابدي دوزخ سره مخامخ كيدونكي او تاوانيان دي او د بله پلوه په دنيا كښې هم خساره مند دي. چې هم د اولادونو د نعمت او هم د مالونو د نعمت څخه بې برخې شوه او هم تري الله ﷺ راضي نه شو بلکي ورباندې په غضب شو.

لنډه دا چې دوي محمراهان شوه او په راتلونکي کښې هم لاره موندونکي نه دي، که څه هم دوي خپل ځانونه لاره موندونکي ګڼي.

### توضيحات

١\_ ځينو مفسرينو كرامو١١٠ ليكلي دي چې په ﴿ وَأَنْعَدم حُرِمَتْ ظُهُورُهَا ﴾ جمله كښي هغو څلورو ډلو څارويو ته اشاره ده کوم چې په [الماندة:٣٠٣] ايت کښې د "بَحِيْرَة، سَائِبَة، وَصِيْلَة، حَام په نومونو باندې ياد شوي دي، چې هملته يې شرحه تېره شوې ده، هيله ده چې لوستونکي يې يو

٢\_ مفسرينو كرامو د ﴿ وَأَنْعَنَّمُ لَا يَذْكُرُونَ آسْمَ آللَّهِ عَلَيْهَا ﴾ جمله په لاندې دوه تفسيرونو باندې تفسيره کړې ده<sup>(۲)</sup>:

الف: چې په دغو څارويو باندې به د ذبحې په وخت کښې د الله ﷺ نوم نه يادېږي ترڅو بونان ناراض نەشى.

ب: چې د حج يا عمرې سفرونه به ورباندې نه کول کېږي چې په شا باندې يې د الله څخ نوم ياد کړی شي، او نه به پرې بل نېک کار کول کېږي.

څرنګه چې مونږ ته دواړه تفسيرونه سره منافي نه ښکاري نو ځکه مو په خلاصه مطلب کښې دواړو ته اشاره وکړه.

# ما في البطن څه معنى؟

م خينو مفسرينو كرامو د ﴿ مَا فِي بُطُونِ هَـذِهِ ٱلْأَنْعَامِ ﴾ دكلماتو څخه دوه شيان اخستي دي، م حبوب در همدغو څارويو شوده او بل د همدغو څارويو بچي کوم چې د دوی په ګیډو کښې وي او لا برد همدغو څارويو به ښودو او بچې د دوی په ګیډو کښې وي او لا د بردلي نه وي، او دغه مفهوم خو د څارويو په شودو او بچې (جنین) دواړو باندې صادقېږي څکه دواړه د څارويو په بُطون (په داخل) کښې دي<sup>(۱)</sup> د د څارويو په بهتره ښکاري چې دلته يوازې جنین مراد کړی شي ځکه چې:

مهر د. الف: به راتلونكي [۱۴۳] آيت كښي د همدې څخه په ﴿ أُمَّا ٱشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ ٱلْأُنثَيْنِ ﴾ باندې نعبېر کړی شوی دی چې د شودو اراده کولو ځای پکښې نشته

بر مها في البطون دوهم حالت په ﴿ وَإِن يَكُن مَّيَّنَةً ﴾ پورې اختصاص لري ځکه چې په شودو باندې د ﴿ مَيْنَةً ﴾ اطلاق نه كېږي، نو متبادره دا ده چې فقط جنين به مطلب وي او بس، والله ﷺ أعلم.

# سوال جواب

۴\_ که څوک وایې چې: په دې کښې څه حکمت دی چې الله ﷺ د مشرکانو دوه شرکیات (د غارويو او کروندو تحريم او د اولادونو وژنه) په ذکرو شوو ايتونو کښې خلط ملط بيان کړه؟ مون وايو چې: دا د دې كبله والله الله اعلم چې دواړه شركيات سره يو تربله متناقض ښكاري، ځکه چې مشرکان د يو پلوه د فقيرۍ د ډاره خپل اولادونه وژني او د بله پلوه خپل مالونه ضايع کړي او په خپلو ځانونو باندې يې حراموي، ته به وايې چې دوي د فقر څخه بالکل نه ډارېږي. دوی ته په کار وه چې مالونه يې په خپلو اولادونو باندې مصرف کړي وي او د وژلو څخه يې صرف نظر شوي وی، نو په اصطلاح سر او مال به يې دواړه د خطر څخه بچ وی، حال دا چې دوی په دواړو کښې د تاوان متحمل شوه. يا په بل عبارت: د بارانه وتښتيده او د ناوې لاندې يې شپه شوه،

اوغوږيې ګاټه سريې بايلود ، چې هم يې مالونه ضايع شوه او هم يې اولادوند ﴿ وَهُو ٱلَّذِي أَنشَأَ جَنَّتِ مَّعْرُوشَتِ وَغَيْرَ مَعْرُوشَتِ وَٱلنَّخْلَ وَٱلزَّرْعَ مُخْتَلِفًا أَكُلُهُ وَٱلزَّيْنُونَ وَٱلرُّمَّانَ مُتَشَيِّهًا وَغَيْرَ مُتَشَيِّهٍ كُلُواْ مِن ثُمَرِهِۦٓ إِذَآ أَثُمَرَ وَءَاتُواْ حَقَّهُ، يُوْمَ حَصَادِهِ ۦ ۖ وَلَا تُسْرِفُوا ۚ إِنَّهُ، لَا يَحِبُ ٱلْمُسْرِفِينَ ۞ وَمِنَ ٱلْأَنْعَامِ حَمُولَةً وَفَرْشًا حُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ وَلَا تَتَّبِعُوا خُطُونِ ٱلشَّيْطَنِ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُبِينٌ ﴿ نُمُنِيَةَ أَزْوَجٍ مِنَ ٱلضَّأْنِ ٱثْنَيْنِ وَمِنَ ٱلْمَعْزِ ٱثْنَيْنِ ۚ قُلْ ءَالذَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أُمِ

وبواننا (٨) الشَّمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ ٱلْأُنتَيَنِ نَبِّونِي بِعِلْمٍ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ الْأَنتَيَنِ أَبَّا لِلْمُ الشَّمَلَةِ عَلَيْهِ أَرْحَامُ ٱلْأُنتَيَنِ أَبَرُ بِعِلْمٍ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ الْأَنْ أَبِينَ الْأَنْ أَبِينَ الْمَا اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ٱلْإِبِلِ ٱثْنَيْنِ وَمِنَ ٱلْبَقَرِ ٱثْنَيْنِ ۗ قُلْ ءَ ٱلذَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ ٱلْأُنثَيَيْنِ أَمَّا ٱشْتَمُلُنَ عَلَيْهِ أَرْحَامُ ٱلْأُنثَيَيْنِ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَآءَ إِذْ وَصَّنكُمُ ٱللَّهُ بِهَنذَا ۚ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَى عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا لِيُضِلُّ ٱلنَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمٍ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ [۱۴۱] او الله رفي هغه اقدس ذات دي چې (ډول-ډول) باغونه يې پيدا کړي دي چې (پد لرکيو باندي، پورته کړی شوي دي او (په لرګيو باندې) نه دي پورته کړی شوي، او (هم يې) د کجوړو وني بودنې پور<sup>د س</sup>ړي ري او کښتونه (پيدا کړي دي) چې خوراک يې مختلف دی، او (هم يې) د زيتون او انارو (ونې پيدا <sub>کړې</sub> دي) چې (په يو حيث) يو بل ته ورته دي او (په بل حيث) يو بل ته ورته نه دي.

(دلته د الله الله عكم دا دى چى) د دې (ذكرو شوو) ونو (او بوټو) د ميوجاتو (او حاصلاتو) دند خوري کله چې حاصل ورکړي (او ميوه ونيسي). او حق (زکات) يې د پرېکولو (حاصل ټولولو) په وخت كښى وركړئ، او اسراف د شرعي حد څخه تجاون مه كوئ يقينا الله ﷺ اسراف كوونكي نه خوښوي [۱۴۲] او (الله ﷺ) د څارويو څخه بار اوچتوونکي او (په ځمکه باندې) خورېدونکي (هم پيدا

(دلته هم د الله ﷺ حکم دا دي چي) د هغو څارويو څخه خوري (او نورې استفادې ترې کوي) چي الله ﷺ درته روزي کړي دي او د شيطان د قدمونو (غوښتنو) پيروي مه کوئ، يقينًا شيطان ستاسو دپاره ښکاره دښمن دی (د دښمن پيروي کول محمراهي ده).

[۱۴۳] (يا په بل عبارت: الله ﷺ) اته جوړې (پيدا کړې دي) چې د ګاړو څخه دوه جوړې دي (نراو ښځه) او د اورو څخه هم دوه جوړې دي (نر او ښځه).

(ای پیغمبره! مشرکانو ته) ووایه چی ایا الله رفخ (د ذکرو شوو څلورو جوړو څخه) نران (ګډ، وز) حرام کړي دي او که ښځې (ګډه، اوزه) يې حرامي کړې دي او يا يې هغه بچيان (حرام کړي دې) چې د ښخو (ګډو، اوزو) رحمونه (ګېډې) ورباندې مشتملې دي؟ په (يقيني) علم سره خبر راکړي (چې الله رځ د ذکرو شوو څلورو جوړو څخه کوم يو حرام کړی دی) که تاسو رښتيني ياست (چې ذکر شوې تحريمونه الله رفخة كړي دي).

[۱۴۴] او (الله ﷺ) د اوښانو څخه هم دوه جوړې (اوښ، اوښه پيدا کړې دي) او د غوايانو څخه يي هم دوه جوړې (غوا، غوايد پيدا کړي دي).

(اوښه، غوا) او يا يې هغه بچيان (حرام کړي دي) چې د ښځو (اوښو، غواوو) رحمونه ورباندې اشتمال لري؟

انا (۱۸) که د پیغمبر د خولی سند نشی وړاندې کولی نو) ایا تاسو هغه وخت حاضر وی چې الله که تاسو رده ... به همدغه تحریم باندې توصیه کوله (د کوم چې تاسو مدعیان یاست)؟.

ې د دواړو جوابونه منفي دي،نو د هغه چا څخه غټ ظالم به بل څوک وي چې په ر د دې د پاره دروغ تړي چې بدون د يقيني علم څخه خلک محمراه کړي، بې شکه الله څخه له ده . غالم قوم ته لارښوونه نه کوي راو د ايمان راوړلو توفيق نه ورکوي چې استعداد يې د خاورو سره خاورې کړی وي).

ارتباط

په وړاندينيو ايتونو کښې په څارويو او د کروندې په حاصلاتو کښې د مشرکانو مزخرف ردروغين) احكام ښودل شوي دي او په دې ايتونو كښې الهي حقيقي تشريع بيانه شوى ده او هم ماصل یې داسې کېږي:

### د مطلب خلاصه

۱\_ای پیغمبره! مشرکان پوه کړه چې د تشريع او احکام صادروني حق په الله کې پورې مختص دى، نه مشركان د تشريع حق لري، نه شيطانان او نه بل څوك. دا ځكه چې الله که هغه اقدس دات ډي چې ډول ډول باغونه او کروندې يې د ځمکې څخه رازرغونې کړې دي لکه:

الف ځيني باغونه يې د داسې بوټو څخه جوړ کړي دي چې په څپرو باندې د ځمکې څخه هسک <sub>(بورنه)</sub> کړی شوي وي، لکه د انګورو چیلې او د نورو ډول-ډول ګلانو ونې او بوټي چې په نورو لرګيو باندي پورته کړی شؤي وي.

ب: ځينې باغونه په لرګيو باندې نه دي پورته کړي شوي او چيلۍ ترې نه دي جوړې شوې، چې يا په خپلو ډډونو باندې هسک ولاړ وي، لکه د مڼو باغونه، او يا په ځمکه باندې خواره واره پراته ري، لكه د هندواڼو باغونه.

ج همدارنګه الله گله د خرما (کجورې) ونې د نورو ونو څخه په ممتاز ساختمان سره جوړې

د: د غلو دانو يې مختلف ډولونه او رنګونه پيدا کړي دي چې بيل خاصيتونه او خوندونه لري. ه د زيتون او انار د ونو يې هم داسې باغونه پيدا کړي دي چې د ونو شکلونه يې سره يو بل ته ورته دي مگر د ميوو نوعيت يې جدا دي. همدارنګه د انار ټولي ونې يو شکل لري چې يوه بلې ته رونه ده، خو په حاصلاتو کښې يې زښت ډېر اختلاف دی، لکه بې دانه انار، دانه لرونکي انار، خواږه، تروه، ميخوش او داسي نور.

نو پوښتند دا ده چې ايا د ذکر شوو شيانو څخه کوم د الله څخ څخه په غير بل چا پيدا کړی دی؟

Downloded from: bawarketabtoon.com

پوره واضحه ده چې جواب دي و دا حلال دي او دا حرام ايا دا عجيبه نه ده چې ټول شيان الله و بلغ د دې خبرې د دې خبرې د بلغ څوک د دې خبرې حق نه لري چې دا حلال دي او دا حرام ايا دا عجيبه نه ده چې ټول شيان الله و بلغ د دې خبرې حق نه لري چې د احلال دي او دا حرام ايا د الله و بلغ بان د م بل څوک د دې خبرې ځي که حري و چې پيدا کړي دي او د تحليل او تحريم حکمونه يې مشرکان صادروي او په الله څخه باندې دروغ تړې اله

په کروندو کښې د الله ﷺ حکم

۲\_ په ذکرو شوو شیانو کښې د الله ریخه حکم او تشریع دا ده چې: ای انسانانو! ټول میوجان تاسو ته حلال دي، دا ستاسو د استفادې د پاره دي، مګر لاندې دوه حکمونه په ياد ولرئ. 

ب. مه په ورکړه کښې اسراف کوئ چې خپلو ځانونو ته هيڅ پرېنږدئ او ټول په فقيرانو <sub>باندي</sub> و پشي، او مه يې په خوراک او استفاده کښې اسراف کوي چې يا د اندازې څخه اضافه وخوري چې ودېسى، ارسايى، او يې په غير شرعي (شيطاني) كارونو كښې مصرف كړئ، يا حلالو ته د مرامو لقب ورکړئ او يا بالعکس په حرامو باندې د خلالو نوم کښېږدئ، تاسو ته د استفادې حق درکړي شوي، نه د تشريع، الله څخ خو اسراف كوونكي او د شرعي حدودو څخه تېرېدونكي نه خوښوي

# د څارويو په باره کښې هدايات

٣\_اي پيغمبره! مشركانو ته دا هم ووايه چې په څارويو كښې هم د الله ﷺ څخه په غير بل دوي د تشريع او حکم صادروني حق نه لري. دا ځکه چې ټول څاروي هم الله څخ پيدا کړي دي، چې ځيني ستاسو دپاره درانه بارونه د ځمکي څخه هسکوي او د يو ځاي څخه يې بل ځاي ته انتقالوي، په دغه ډول څارويو کښي الله ﷺ د حمل او نقل استعداد پيدا کړي دي چې د يو پلوه قوتناک او زوروږ دي او د بله پلوه ستاسو دپاره ذليله او حکم منونکي دي، که بالفرض الله رفخ تاسو ته نه وي تابع کړي نو يو څاروي به مو نه ايل کړي وي، نه به مو ورباندې څه شي بار کړي وي او بالآخره نه به مو د هغه د شا څخه د سورلۍ استفاده کړې وي.

او ځينې يې داسې پيدا کړي دي چې تاسو د هغوی د پوستکو او وړيو څخه د فرش او ظرن استفاده کوئ او د ذبحي په وخت کښې يې په ځمکه باندې غزوئ (ځملوئ) او ستاسو زور ورباندې دپاسه دي، په اسانۍ سره يې ذبحه کولي شئ او هم ترې شوده را لوشلي شئ.

په څارويو کښې د الله ﷺ حکم

۴\_ په څارويو کښې هم الله کا د لاندې دوه حکمونو هدايت او توصيه کوي چې: الف: الله پخت ټول څاروي ستاسو د استفادې دپاره پيدا کړي او تاسو ته يې روزي کړي دي، نوهم ترې دنياوي ګټه واخلي چې هووښي او شوده يې وخوري او نورې استفادې ترې وکړي، او هم نوم الانعام ۱۱) الانعام ۱۱) افر<sup>ي کټمې</sup> د نظره مه غورزوی، د فقيرانو او هسکينانو مراعات وکړی او په شريعت کښې چې الدري لهم المحمد الم مقادير و تاكل شوه هغه په عمل كښې پياده كړى او المدن به صدفاتو كښې پياده كړى المدن المدن

ر نه په ځارويو کښې هم د شرعي حدودو څخه تجاوز مه کوئ، او د شيطان د قدمونو پېروي مه به به د تحلیل او تحریم حق خپلو ځانونو ته ورکړئ او دا ځکه چې شیطان ستاسو اساسي د طان غه نستنه دا ده حر تاسه په دن ۱۱ آن تر کوئ چې د شیطان غوښتنه دا ده چې تاسو په دنیا او آخرت کښې د خسران سره مخامخ کړي.

# د څارويو جوړې

۵ ای پیغمبره! مشرکان پوه کړه چې الله کن په څارويو کښې نر او ښځه د دې دپاره پيدا کړي نې کله نر څاروي ته ګوته ونيسۍ چې د دې څخه استفاده حرامه ده او د حام نوم ورباندې کېږدئ او کله ښخې څاروۍ ته دغه لقب ورکړئ او د "بحيره"، سانبه او وصيله په نومونو باندې يې مانې کړئ، او بالآخره کله د څارويو په هغو بچيانو باندې د تحريم او تحليل حکمونه صادر کړئ کوم چې د مورګانو په ګېډو کښې وي او لا زیږیدلي نه وي؛ چې که دا ژوندي وزېږېده نو یوازې نارينه يي غوښه خوړلي شي او زنانه پرې ګناه کارېږي، او داسې نور.

لنه، دا چې الله د څارويو اته جوړې پيدا کړې دي چې تفصيل يې دا دى:

الف: دوه جوړې (نر او ښځه) يې د ګډو څخه پيدا کړې دي او دوه جوړې (نر او ښځه) يې د اوزو پینه، چې ټول څلور کېږي.

نو ای پیغمبره! مشرکان مخاطب کړه چې آیا الله ﷺ د دغو دواړو نوعو نران (ګه، اوز) حرام کړي <sub>ډي او</sub> که د دواړو نوعو ښځې (ګډه، اوزه) يې د حلالتوب څخه غورزولي دي او بالآخره يا يې د دغو دواړو بچيو (وري، سېرلي) ته د حرامتوب لقب ورکړی دی؟

بلكي د ذكرو شوو حكمونو څخه يو حكم هم الله ﷺ نه دى كړى، كه تاسو يې په الله ﷺ باندې ررتېئ نو د کوم پيغمبر د خولې سند وړاندې کړئ او يا ادعا وکړئ چې دا حکم تاسو پخپله د الله الله څخه اورېدلي دي.

ب: همدارنګه الله ﷺ دوه جوړې (نر او ښځه) د اوښانو څخه پيدا کړي دي او دوه جوړې يې

دغوابانو څخه، چې ټول څلور جوړې کېږي. ای پیغمبره! مشرکان مخاطب کړه چې ایا الله گل د دغو دواړو نوعو نران (اوښ، غوایه) حرام کړي دي. يا يې د دواړو نوعو په ښځو (اوښه، غوا) باندې دغه حکم کړی دی او بالآخره يا يې د

دواړو بچيانو (جونګي، خوسکي) ته دغه لقب ورکړي دي؟!.

دلته هم الله څخ د ذکرو شوو حکمونو څخه يو حکم هم نه دی کړی، که نه نو دليل وړاندې کړی چې دا حکم يې ستاسو په حضور کښې کړی دی او يا تاسو ته د کوم پيغمبر د خولې څخه پاتې دی. نو کله چې ستاسو سره يو دليل ه منځ د نو معلومه شوه چې تاسو په الله گا باندې بې سنده

واو اننا (۸) واو اننا (۸) د دې د پاره ترې غلطه کړئ. او الله څخ عنادي ظالم او سمه لاره ترې غلطه کړئ. او الله چخ عنادي ظالم او د دې د پاره دروغ تړئ ترڅو خلک تېر باسئ او سمه لاره ترې غلطه کړئ. او الله چخ عنادي ظالم او ته هدايت نه په نصيب كوي او توفيق نه وركوي.

١\_د ﴿ مَعْرُوشَنتِ وَغَيْرَ مَعْرُوشَنتِ ﴾ دواړه کلمي اصلاد "عرش" څخه اشتقاقي شوې دي، عرش د کوټي چټ او يا څېرګي ته وايي چې د سيوري دپاره جوړ کړی شوی وي<sup>(۱)</sup>. خو په دې مقام کښې د توهې پــــ ريــ پر ي يې مفسرينو کرامو متعدد تفسيرونه کړي دي<sup>۲۰</sup> چې که ټول هم مراد شي څه منافات سره ندلري مسريو عراس مان مرافعه (رئيس المفسرين) څخه لاندې دوه تفسيروند روايت شوي ديام الف: ﴿ مَعْرُوشَنتِ ﴾ هغه باغونه دي چې په ځمکو باندې خواره واره وي، لکه د هندواڼو باغ، ار ﴿ وَغَيْرَ مَعْرُوشَتِ ﴾ هغه دي چې په خپل ډډ باندې هسک ولاړ وي او د چا پورته کولو ته حاجتونه لري، لكه د كجورو باغ.

ب: ﴿ مَّعْرُوشَتِ ﴾ هغه دي چې خلكو كرلي (كښېنولي) وي او ﴿ وَغَيْرَ مَعْرُوشَتِ ﴾ هغه دي چي په خپل سر په ډاګونو او غرونو کښې را زرغون شوي وي.

توفيق په تحقيقي توګه تحليلې کړې دي چې بيا تحليلولو ته يې ضرورت نه ګورو.

# حصاد څه معني؟

٣\_ د حصاد کلمه د کښتونو پرېکولو او رېبلو ته وايي، برابره خبره ده چې په وخت سره وي لکه چې غلې دانې پخې شي او يا ميوه جات ورسېږي او يا بې وخته وي لکه چې شنه کرونده د پخېدلو څخه وړاندې ورېبله شي (۴).

په دې مقام کښې اوله معني مراده ده چې حاصل يې داسې کېږي چې د کښتونو او ميوجانو من د حاصلاتو د راغونډولو په وخت کښې ورکړئ چې کله ستاسو د تصرف لاندې راشي. او داسې بې مطلب نه دی چې د رېبلو په وخت کښې يې، چې لا د بوسو او وښو څخه مو نه وي صاف کړي، من ورکړئ<sup>۵</sup>. البته چې د رېبلو وخت ته يې د زيات تاکيد دپاره اضافت وکړي شو ترڅو پکښې <sup>څوک</sup> سستى وند كرى.

<sup>(</sup> ۱) مفردات الراغب ص۲۴۱

<sup>(</sup> ٢) التفسير الكبير ج١٢ ص٢١١

<sup>(</sup>٢) تفسير الغرطبي ج٨ ص٩٨

۱۲۱ مفردات الراغب ص۱۱۹

s ۵) روح المعاني ج۸ ص۲۸

# د ځمکنيو حاصلاتو زکات

ا در کاتونو بحث د فقهې په کتابونو کښې ښه تفصيلوار بيان شوي دي، مګر په دې مقام ا محر بیان سوی دی، مخر په دې م ارتباط سره لاندې معلومات محترمو لوستونکو ته وړاندې کوو: کوه دی م کرود: عاد الله بن عباس رضافها د تفسير په مطابق دلته د حق څخه زکات مراد دی(۱)، چې په الله الله الله مکه معظمه کښې فرض کړی شوی وه او مقادیر او نور تفصیلات یې په مدینه موره کښې د هجرت څخه وروسته واضحه شوه (۲).

رود د عاصلاتو د وضاحتونو څخه لاندې يو آيت او يو حديث د مثال په توګه ولولئ: المقرة: ۲۶۷] يعني: اي هغو كسانو كومو چې ايمان راوړي دي د هغو پاكېزه شيانو څخه رد نفېرانو باندې نفقه وکړئ چې تاسو يې په کسب سره لاس ته راوړئ او د هغو څخه هم چې مونږ درنه د ځمکې څخه را بهر کړي دي.

نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چي: «فِيمَا سَقَتْ السَّمَاءُ وَالْعُيُونُ أَوْ كَانَ عَثْرِيًّا الْعُشْرُ وَمَا سُقِيَ بِالنَّصْحِ نِصْفُ النورياً عنى: په هغو حاصلاتو كښې چې په باران يا چينو باندې خړوبېږي او يا سېلابي وي (د سلاب به اوبو باندې اوبه کېږي) لسمه برخه زکات واجب دی، او هغه چې (د څاګانو څخه) په راويستال شوو اوبو باندي خړوبېږي نيمايي عشر (شلمه برخه) واجبه ده.

د ذکرو شوو آیت او حدیث او هم د دغه آیت څخه چې اوس پکښې بحث روان دي لاندې نکات

څرګندېږي

اول د ځمکنيو حاصلاتو زکات لسمه برخه او يا شلمه برخه ده او بس. دوهم په ځمکنيو حاصلاتو کښې نصاب شرط نه دي (۴)، بلکې په لږو کښې لږ او په ډېرو کښې ډېر لازم دی، اگر که يو من يا يو پاو وي.

درېم: په ذکر شوي زکات کښې د کال تېريدنه شرط نه ده، که بالفرض سړي ته د يوې ځمکې فخديد كال كښى څو ځله حاصلات لاس ته ورشي نو هر ځل پكښى زكات واجب دى. څلورم: همدارنګه په نوموړي زکات کښې د حاصلاتو نوعیت څه اثر نه لري، نو هر شي چې د کړوندو څخه په قصدي توګه چاته لاس ته ورشي زکات پرې واجبېږي. اما په بوسو، وښو او لرګيو کښې زگات نشته ده چې دا قصدي حاصلات نه دي.

<sup>(</sup>۱) تفسير الغازن ج٢ ص٢٩٥

١٨٩ اضواء البيان ج٢ ص١٨٩

<sup>&</sup>lt;del>ا آ) صعيع البخاري ج</del> ١ ص ٢٠١

ا) شرع معاني الآثار للطحاوي ج١ ص٣٤٥ 8 اعكام القرآن للجصياص ج٢ ص٩

# سوال جواب

۵\_ که څوک وایې چې: نبي کریم ﷺ معاذ ﷺ (جلیل القدر صحابي) یمن ته د والي (حاکم) به حیث استولی وه''، یوه ورځې نوموړي نبي کریم ﷺ ته مکتوب ورواستاوه چې د شنو بوټو (ترکار پې پوښتنه یې ترې کوله (چې ایا په دغو کښې زکات شته او که نه؟)، نو نبي کریم ﷺ په جواب کې وفرمایل چې: «لَیْسَ فِیهَا شَيْءٌ»٬۲۰ په دغو کښې څه شي نشته.

وفرمایل چې: «س بیه سي سه په د حاصلاتو نوعیت بې اثره نه دی او په ځینو حاصلاتو کښې د کات نشته؟! زکات نشته؟!

رف سند. مونږ وايو چې: څرنګه چې نوموړي صحابي د حاکم په حيث پوښتنه کړې وه چې ايا زه پر ترکاريو کښې زکات راغونډ کړم او که څنګه؟ نو نبي کريم ﷺ ورته اجازه ورنه کړه. دا د دې کبلانه چې په هغو کښې زکات شته، بلکې د دې کبله چې که حکام دغه کار وکړي نو زکات به وروست او خوسا شي چې ژر يې په مستحقينو باندې نه شي ويشلي، په کار دي چې خاوندان يې پکښې پخپله زکات ورکړي ۲۰. نو د نصوصو په منځکښې څه تناقض نشته.

# اسراف څه معنی؟

۶\_د ﴿ وَلَا تُسْرِفُوا ﴾ كلمه د اسراف څخه اخستله شوې ده اسراف او سوف لكه شوف و حد څخه تجاوز ته ويل كېږي، برابره خبره ده چې تجاوز په كيف (صفت) كښې وي او يا په كم (عدد) كښې "

علماوو کرامو يې په دې مقام کښې ډېرې معناوې کړي دي<sup>۵۱</sup> خو مونږ ته دا بهتره ښکاري چې د شرعي حدودو څخه وتل، په هر ډول چې وي، ټول په ذکره شوې جمله کښې شاملېږي. لاندې څو مثالونه يې ولولئ:

الف: په خپلو څارويو کښې د شريعت د اجازې څخه په غير د تحريم حکم کول اسراف دي، لکه چې مشرکانو به ځينې څاروي د بوتانو او منجاورانو په نامه وقف کول.

ب خپل حلال مال د الله رفت په معصيت كښې خرځ كول هم اسراف دى، كه څه هم ډېر لږ او كوچنى مال وي.

ج د خپل مال څخه د ورېښمو جامي اغوستل د نارينه وو دپاره هم اسراف ګڼل کېږي. د: خپل ټول مال فقيرانو ته ورکول چې د خپل عيال فرضي نفقه يې په غاړه پاتې شي هم د سراف څخه شمېرل کېږي او بالمقابل فرضي زکات نه ورکول هم اسراف دي.

ا ) جامع الترمذي شريف ج ١ ص ٢٤٧

نه الم الترمذي ج ١ ص ١٣٨

<sup>،</sup> بدانع الصنانع إج ٢ ص٥٩

<sup>)</sup> مفردات الراغب ص ۲۳۶ أذ العسير ج٣ ص ٩٣

الاسام (۱) الاسام (۱) د دخل څخه اضافه خرڅ کول، يا په بل عبارت: د خپل توان څخه زيات مصرف

کول، هم په اسراف کښې شامل دي.

ل هم په سر د په خپل عيال يا په خپل ځان باندې د توان په حالت کښې تنګي وروستل هم اسراف دئ و په خپل می د شریعت د چوکاټ څخه اضافه اوبه مصرفول هم اسراف دی، لاندې اعاديث ولولئ:

رب و درځې نبي کريم ﷺ سعد شوليد چې اودس يې کاوه (او اوبه يې زياتې استعمالولې) نو ورته پوټور کې ... بې وويل چې: «مَا هَذَا السُّرَفُ» دا څه اسراف دي (چې ته ورباندې مشغول يې)؟! هغه وويلې چې ايا به اوداسه کښې هم اسراف شته؟! نو نبي کريم ﷺ وفرمايل چې: «نعّم وَإِنْ کُنْتَ عَلَى نَهْرِ جَارِ» ١٠ بعني: هو! اګر که ته په جاري (بهيدونکې) ويالي باندې وې، (که اوبه نه ضايع کېږي نو وخت خو

انده دا چې اسراف کول حرام دي، د ذکر شوي بيان څخه سړی ښه پوهېږي چې اسراف څه شي ته وايي؟ نو په کار دی چې سړی خپل ځان د شيطان د وروڼو څخه وند ګرځوي. الله څخه فرمايي چې: ما وبي المُبَدِّرِينَ كَانُواْ إِخْوَانَ ٱلشَّيَّطِينِ ﴾ [الإسواء: ٢٧] يعنى: يقينًا اسراف كوونكي د شيطانانو وروڼه دي (د دوی غوندې ناشکره دي).

# وَ حَمُولَةً وَ فَرْشًا حَدِ معنى؟

٧\_د ﴿ حَمُولَة ﴾ كلمه جمعه ده أو د خيل لفظ څخه مفرد نه لري ٢٠ او ﴿ وَفَرْشًا ﴾ كلمه مصدر ده چې د مفروش په معنی سره ده <sup>۲۱</sup>، په دې مقام کښې يې علماوو کرامو متعددې معناوې کړې 

الف: حَمُولَة مغه څاروي دي چې درانه شيان پورته کوي او افرش د هغه څاروي څخه عبارت دي چې د ذبحې دپاره په ځمکه باندې غزول کېږي او يا يې د وړيو او ويښتانو څخه فرشونه جوړېږي٠٥٠. ب خموله د غټو څارويو څخه عبارت ده او فرش د وړو څارويو په معنی دی لکه جونګي او خوسکیان (۴۶).

مګر مونږ ته د الف او نشر غیر مرتب په اعتبار سره داسې ښکاري چې ځموله به د اوښانو او غوايانو څخه عبارت وي چې درانه شيان حمل كولى شي او ييوه او جغ په غاړه باندې وړلى شي چې

<sup>(</sup>۱) سنزابن ماجه ص۱ ص۲۴

<sup>(</sup> ۲) روح المعانی ج۸ ص۲۹

<sup>(</sup>۲) مفردات الراغب ص۲۸۹

<sup>(</sup> أ) زاد السير ج٢ ص٩٤ : البحر المحيط ج۴ ص ٤٧٠

۵۱) تغسير الكشاف ج۲ ص۷۲

اع، النفسير الكبير ج١٣ ص٢١٤

و اننا (۸) ځمکه قولبه کړي، او د فرش لقب به ګډو او اوزو ته ورکړی شوی وي چې د قد د وړوکوال ځمکه قولبه کړي، او د فرش لقب به ګډو او اوزو ته واره پراته وی. دا ځکه چې د ه څه پې کېله ځمکه قولبه کړي، او د فوس محم باندې خواره واره پراته وي. دا ځکه چې د (ځمولاً وَارْمِ الله وي. دا څکه چې د (ځمولاً وَارْمُا) داسې ګڼل شوي دي لکه چې په ځمکه باندې خواره واره پراته وي. دا څکه چې د (ځمولاً وَارْمُا) داسې ګڼل شوي دي لحه چې چې د اواقع شوه چې همدغه ذکر شوي څاروي پکښې شرحه شواري څخه د ﴿ تَمَنيِيَةَ أَزْوَجٍ ﴾ کلمه بدل واقع شوه چې همدغه ذکر شوي څاروي پکښې شرحه شوېدې له د ﴿ تَمْنَيْهِ ارْوَجِ ﴾ مستجمع على الله على على الله ورته دي کومي چې د کروندو په بيان کښې لږ څه وړاندې ذکرې شوې دي.

# وزَوج څه معني؟

۸\_د ﴿ أَزْوَج ﴾ كلمه د ازوج جمعه ده چې مونو ترې په جوړې سره تعبير كوو. دوه شيان چې بر ۱۸ د بل سره مقارنت او پيوستون ولري لکه نارينه او ښځينه، يا لکه دوه څپلۍ اودوه پڼې، هريوه تدم زوج ويل کېږي لکه څنګه چې د دواړو مجموعې ته زوج وايي<sup>(۱)</sup>.

وین چېږي د چې مقام کښې همدغه اول استعمال په نظر کښې نیولی شوی دی، د همدې کبله د ګړو او ارزو او هم د اوښانو او غوايانو مجموعې ته ﴿ ثُمَانِيَةَ أَزْوَجٍ ﴾ ويل شوى دى، كه بالفرض د دوهم استعمال مراعات شوى وي نو "أربعة أزواج" به نازل شوى وي.

## سوال جواب

٩ که څوک وايي چې: الله ﷺ په وړاندينيو ايتونو کښې د مشرکانو د تحريم ټول صورتونه به مستدله توګه رد کړه چې هيڅوک د الله څخ څخه په غير د تحريم او تحليل (تشريع) حق ندلري نړ پوښتنه دا ده چې په څه منظور په وروستنيو ايتونو کښې مشرکان مخاطب کړي شوه چې ابا د څارويو د نر او ښځي د تحريم او يا د څارويو د بچيانو د تحريم حکم الله د صادر کړي دي؟

مونږ وايو چې: په دغو ايتونو کښې الله ١٠٠ نبي کريم ١٠٠ ته د يوې ډلې مشرکانو د مباحثي جواب ورښودلی دی چې په همدې موضوع کښې ورغلي وه. هغه دا چې يوه ورځې د مشرکانو يوه غټه ډله د مالک بن عوف په مشرۍ نبي کريم ﷺ ته ورغله او پوښتنه يې ترې وکړه چې ايا تا د حرام کړي شوو څارويو د تحليل حکم صادر کړي دي؟ نو الله الله نبي کريم ﷺ ته ذکر شوي جواب ورزده کر چې داسي داسي ورته ووايد نو حاصل يي دا دي:

ای مشرکانو! الله ﷺ خو دغه اته جوړه څاروي د خلکو د انتفاع دپاره خلق کړي دي او دوی نه یې روا کړي ده چې د غوښو او سورلیو څخه یې ګټه واخلي. نو کله چې تاسو د ځینو څاروبو <sup>ځغه</sup> استفاده حرامه بولئ او نسبت يې الله څخ ته كوئ چې دا د ده څخ حكم دى نو تاسو ته په كار دې چې جواب راکړئ چې: الله ﷺ د لاندېنيو دريوو وجو څخه د کومې يوې وجې د کبله ذکر شوی <sup>دکم</sup> صادر کړی دی:

۱ ۱) مفردات الراغب ص۲۲۰

الانعام (۱) (۱) د تحریم وجه یې ذکورت (نرتوب) ګڼئ چې د همدې کبله د نر اوښ (د حام په نوم) (انه: که د تحریم اوښ (د حام په نوم) مدری نامونو گله، نو اوز او نو غوایه هم حرام محنلي وي. نامونو

در د تحریم وجه انوثت (ښځتوب) په نظر درځي نو د تحریم حکم ته مو په کوم دلیل په دریوو غارويو (بحيره، سائبه، وصيله) پورې اختصاص ورکړي دي؟

ويو المحدو ج که د تحريم وجه درته ولديت ښکاري چې په يوازې زنانه وو باندې يې حرام بولئ نو بچيان ج در اوښه پوري اختصاص نه لري، نور څاروي هم بچيان زيږوي، په هغو باندې د تحريم نو بوادې . کم ولې نه صادروی؟. يا په بل عبارت: که ولديت د تحريم وجه وي نو په کار دی چې د هيڅ کلم وي غاروي غوښه حلاله ونه ګڼۍ ځکه چې داسې څاروي نه موندل کېږي چې هغه د څاروي بچې نه وي <sub>اد د</sub> هغه څخه نه وي زېږېدلي.

نو کله چي د جرګې مشر (مالک بن عوف) ذکره شوې خطابه واورېده، ساکت پاتې شو او ﴿ فَبُهِتَ الَّذِي كَفَرَ ﴾ [البقرة: ٢٥٨] ورباندي صادق شو او بالآخره نبي كريم رفي يم مخاطب كر چي: 'تَكَلُّم وَأَنا النفع ۱۰۰ يغني ته خبرې كوه او زه به يې اورم (ماسره د خبرو كولو توان پاتې نه دى).

نوموړي ځکه متحير شو که ويلي يې وي چې په څارويو کښې د تحريم انتخاب الله على کړي دي، نو د دې جواب يې نه شو ويلي چې آيا ته پخپله پيغمبر يې او يا د پيغمبر د خولي کوم سند لري؟، او که ویلي یې وي چې دا زمونږ انتخاب دي نو خپل ځان به یې په لوي لاس ملامته کړي وي ځکه چې دوي خو دهوه کوله چې دا انتخاب زمونو نه دي دا د الله د پلوه دي.

﴿ قُلُ لَّا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَى مُحُرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمٍ يَطْعَمُهُۥ ٓ إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْدَمًا مُسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ، رِجْسَ أَوْ فِسْقًا أُهِلَّ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِۦ ۚ فَمَنِ ٱضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا كُلَّ ذِى ظُفُوٍ وَمِنَ ٱلْبَقَرِ وَٱلْغَنَمِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ شُحُومَهُمَاۤ إِلَّا مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمَاۤ أَوِ ٱلْحُوَايَا أَوْ مَا آخْتَلُطَ بِعَظْمٍ ۚ ذَٰ لِكَ جَزَيْنَاهُم بِبَغْيِمٍ ۗ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ ٢٠ فَإِن كَذَّبُوكَ فَقُل رَّبُّكُمْ ذُورَحْمَةٍ وَاسِعَةٍ وَلَا يُرَدُّ بَأْسُهُ، عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ٢٠٠٠ [۱۴۵] رای پیغمبره ۱ ورته) ووایه چې زه خو په هغه شي کښې چې ماته (تر اوسه پورې) وحې کړی شوی دی، حرام کړی شوی شي نه مومم په هيڅ خوړونکي باندې چې هغه خوري (نارينه وي او

ولواننا (۸) که ښځينه، مګر دا چې هغه مرداره وي يا بهيدونکې وينه وي او يا د خنزير غوښه وي ځکه مالا که ښځينه، مګر دا چې هغه مرداره وي يا بهيدونکې يا فسقي څاروی وي چې د الله څوري د الله څوري کې دا که ښځينه) مکر دا چې هغه سرو در وي . که ښځينه) مکر دا چې هغه سرو در وي . رخنزير) بې شکه پليت (نجس العين) دي، او (بالاخره) يا فسقي څاروي وي چې د الله څود نامونو په غير پرې بل اواز پورته کړي شوي وي.

هیر پرې بل اواز پورده نړی سوی رپ نو هغه څوک چې ناچاره کړی شي (او د لودې مړ کېږي) په داسي حال کښې چې (په بل ناچاره باندې نو هغه څوک چې ناچاره کړی شي حد څخه، تحاوز کوونکی نه وی (چې د ضوورت پرې د نه وي د د نو هغه څوی چې پاچاره تړی سي د ځخه ، تجاوز کوونکې نه وي (چې د ضرورت څخه اظام بغاوت کوونکې نه وي او هم (د شرعي حد څخه ) تجاوز کوونکې نه وي (چې د ضرورت څخه اظام پناوت کوونکې نه وي او هم (د شرعي حد څخه ) تجاوز کې د کې شوې شيان په ور ته جلال کې بغاوت دوونځي په وي د سم د د وي د کې د د د د د د د د د د کر شوي شيان يې ورته حلال کړي دي. وخوري) نو يقينا ستا رب څخ بښونکې (او) مهربان دې (ذکر شوي شيان يې ورته حلال کړي دي. رري) نو يفينا سنا رب ده جبود کې د يه يهوديت کښې شامل دي مونږ هر نوک درلودونې [۱۴۶] او په هغو کسانو باندې چې په يهوديت کښې شامل دي مونږ هر نوک درلودونې ۱۲۶۶ او په هغو کو د کې د د غوايانو او ګڼو څخه مو ورباندې د دغو (ځارس څاروی حرام کړی وه (لکه اوښ او نور)، او د غوايانو او ګڼو څارس ځاروی خرام نړی وه رات کربی که وارده چې يا د دواړو په شاګانو باندې بار وي او يا په کولو وازدې (حرامي کړې وې) مګر هغه وازده چې يا د دواړو په شاګانو باندې بار وي او يا په کولو باندې او يا هغه چې د هډوكي سره نښتې وي (لكه د لم وازده).

دا (په يهودو باندې ځکه حرام کړی شوي وه چې) دوی ته مو د دوی د بغاوت (ظلم) د کبله (دنياوي) جزا وركړې وه، او (يهودان ترې منكر دي مكر) يقينًا مونږ رښتيا ويونكي ياستو

ري ، رو دو ۱۳۷ تا دو داد دغو دلائلو څخه وروسته هم) مشرکانو تاته د دروغو نسبت رکز (ای پيغمبره!) که (د دغو دلائلو څخه وروسته هم) نو رورته) ووايه چې: ستاسو رب څل راي مشركانو) د پراخه رحمت خاوند دى ركه نه نو تاسويدي يوپنا کړي وي) او د ده ﷺ عذاب د مجرمانو (ظالمانو) د قوم څخه نه اړولي کېږي (ضرور به پرې مبتلا شي).

# ارتباط

په وړاندېنيو نژدې ايتونو کښې د مشرکانو څخه غوښتل شوي وه چې د هغه تحليل او تعريم، ثبوت په باره کښې کوم چې تاسو يې مرتکب شوي ياست څه علمي دليل وړاندې کړئ، چې يا درنه الله على وحي كړى وي او يا مو د كوم پيغمبر څخه اوريدلي وي. كله چي هغوى ساكت پاتي شوه نو په دې ایتونو کښې نبي کريم ﷺ ته امر شوي دي چې د هغوي مزخرفات په علمي دليل سره رد کړې چې حاصل يې داسي راوځي:

#### د مطلب خلاصه

۱\_ ای پیغمبره ۱ مشرکانو ته ووایه چې زه پخپله پیغمبر یم زه په خپله وحې کښې د هغه له تحريم نه مومم کوم چې تاسو يې د تحريم مدعيان ياست، زما وحي دا ده چې سمدستې <sup>صرف</sup> لاندې شيان په هر خوړونکي باندې حرام دي، برابره خبره ده چې ناريند وي او که زنانه: الف: مرداره حرامه ده، چې يو څاروي پرته د شرعي ذبحي څخه مړ شي او روح ورکړي. ب دارې وهونکې وينه؛ چې د رګونو څخه دارې وهي او په قوت سره را بهر کېږي. ج: د خنزیر (خوص) غوښه او نور شیان لکه وازده او ماغزه، ځکه چې دا نجس العین دی او مرا يی حرام دي.

انه (۱۸) د هغه څاروي چې د ذبحي په وخت کښې ورباندې د الله څخه د نامه څخه په غير د بل چا يا د بل 

نوم د میانو د تحریم څخه هغه څوک وتلي دي چې خوراک ته یې اړ شي او د مجبوریت د دورد کې د دوراک باندې اخته شي، خو په دې شرط چې په بل مضطر (مجبور) باندې بغاوت ونه که بې د د کرو شیانو څخه کوم یو شی یې د لاسه واخلي او خپل مجبوریت پرې پورته کړي، او هم کړې چې په دې شرط چې په خوراک کښې د شرعي جواز څخه تجاوز ونه کړي چې د مجبوريت د پورته کولو ني زيات وخوري يا ورباندې ځان موړ کړي

دا ځکه چې: ای پیغمبره! ستا رب د بندونکی دی، که د کومې يوې مړۍ په زيادت کښې خطا نی په هغې باندې به یې ونه نیسي، او مهربان دی چې د مجبوریت په حال کښې یې ذکر شوي ئبان حرام ونه محرځول.

٢ ـ اي پيغمبره! مشركان مخاطب كړه چې كوم څاروى چې تاسو يې حرام بولئ هغه په پخوانيو اډيانو کښې هم حرام نه وه. هو يوازې په يهودانو باندې مونږ دا شيان حرام کړي وه:

الف: د هغه څاروي غوښه مو په هغوي باندې حرامه کړې وه کوم چې نوک لرونکي وي او د پښو ګونې يې جدا جدا نه وي، چې يا بالکل ګوتې ونه لري لکه اوښ، او يا ګوتې ولري خو يوه د بلې سره نښتي وي لکه بطه (مرغاوۍ) او داسې نور.

ب: د غوايانو او ګډو څخه مو په هغوي باندې صرف وازده حرامه کړې وه خو لاندې وازدې د تحريم څخه وتلي وي:

> اول: کومه وازده چې د ذکرو شوو دواړو څارويو په شا باندې پرته وي، هغه حلاله وه. دوهم: کومه وازده چې د دواړو په کولمو باندې پرته وي هغه هم حرامه نه وه.

درېم: کومه وازده چې د هډوکي سره اتصال لري او ورپورې نښتې وي هغه هم د تحريم څخه وتلي وه، لکه د ګډې د لم وازده.

د ذکر شوو درېواړو نوعو څخه په غير نورې هر ډول وازدې په پهودانو باندې حرامې وې، لکه د جګر وازده او داس*ې* نور.

٣\_ ای پیغمبره ۱ دا هم ورته ووایه چې په یهودانو باندې هم ذکر شوي محرمات په اول وخت کښې حرام نه وه خو کله چې هغوی بغاوت وکړ نو دنياوي جزا مو ورکړه او ذکر شوي شيان مو ورباندې حرام کړه. يا په بل عبارت: چې کله به يهودانو په ظلم او بغاوت کښې اضافه کوله مونږ به په دوی باندې د خپلو نعمتونو په تحريم کښې زيادت کاوه، ترڅو چې په هغوي باندې ذکر شوي شیان ټول حرام کړی شوه.

که څه هم يهودان ادعا کوي چې ذکر شوي محرمات يوازې په دوى (يهوداني) باندي حرام نه وه بلکې آن د ابراهیم عند څخه را پاتې دی، مګر خبره دغسی نه ده، مونږ په هره خبره کښې رښتیني TYX

واو اننا (۸) ياستو، يهودان ځکه دا خبره کوي ترڅو دوى خپل ځانونه د بغاوت د پېغوره خلاص کړي، خوالله و درته حقيقت څرګند کړ

درته حقیقت حرصه ای استره به اثبات و رسیده چی د مشرکانو انحرافی محرمان به اثبات و رسیده چی د مشرکانو انحرافی محرمان بود ای پیغمبر ته هم الله دی وحی کړی، نه تاته او نه ستا څخه وړاندې نورو پیغمبرانو طبهادم ته نو پیغمبر ته هم الله دی دوی د ذکر شوی ثبوت سره سره ستا تکذیب کوی نو ورته ووایه چی ای مشرکانو! ستاسورب و که دوی د ذکر شوی ثبوت سره سره کار وه چی سمدستی یی درباندی عذاب نازل کړی وی.

# توضيحات

# سوال جواب

مونږ وايو چې: د [البقرة: ۱۷۳] آيت لاندې د دې مقام پورې مربوط په زړه پورې تحقيقات او هم د ذکر شوي سوال جوابونه ليکلي شوي دي چې بيا ليکلو ته يې اړتيا نه ګورو ، فقط همدومره ورباندې په دې مقام کښې اضافه کوو چې ځينو مفسرينو کرامو ليکلي دي چې ذکر شوى آيت شريف په مکه معظمه کښې نازل شوى دى چې تر هغه وخته پورې نور محرمات نبي کريم ﷺ ته نه وه وحې کړى شوي "۱۲ بلکې په مدينه منوره کښې د محرماتو لست په احاديثو سره بشپړ شو. ځينو مفسرينو کرامو «۲ نور جوابونه هم کړي دي چې دا کتاب يې د اوږدوالي د کبله د رانقلولو حوصله نه لري.

#### يادونه

٣ ـ كوم څاروى چې د غيرالله په نامه باندې ذبحه شي هغه په آيت شريف كښې د ﴿ فِسْفًا ﴾ به

<sup>(</sup>١) تفسير الخازن ج٢ ص٠٠٠؛ احكام القرآن للجصاص ج٢ ص١٧

<sup>(</sup>٢) المعرر الوجيزج؟ ص١٥٨

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير ج١٣ ص٢٢٠

الانعام (۱<u>)</u> الانعام (۱<u>)</u> نامه باد کړی شو، دا ځکه چې دا کار په فستق او کفر کښې ژورې جرړې لري، ته په وايي چې ټول نامه به معنی و در شریعت څخه وتل دي. همدغه ډول ته الله علی اشاره کوي چې فرمايي: ﴿ وَإِنَّهُۥ لَفِسْقٌ ﴾ نمون الانعام: ۱۲۱] او يقينًا دغه كار (چې د بوتانو په نامه ذبحه وكړي او بيا يې وخوري) فسق دى او د پريعت د چوکاټه وتل دي.

# حَوَايَا فه معنى؟

٤\_ د حَوَايَا كَلِمه د حَوِيَّة جمعه ده او حَوِيَّة كولمي ته وايي (١) ذكره شوى كلمه به ﴿ ظُهُورُهُمَا ﴾ باندې عطفه ده (۲)، نو د معني حاصل يې داسې کېږي چې هغه وازده هم په يهودانو باندې حرامه نه و کومه چې د ذکر شوو دواړو څارويو په کولمو باندې پرته وي.

٥ يهودان شرمېده چې په دوي باندې د جنايتونو د كېله ځينې حلال شيان حرام كړي شوي وه، نو د همدې کبله دوي د جنايتي محرماتو څخه بالکل انکار کاوه او دعوه يې کوله چې دا شيان د يخوانيو شريعتونو څخه را پاتې دي. چې پوره بحث يې د [آل عمران:٩٣] آيت لاندې تېر شوي دي اوبيا ليكلوته يي ضرورت نه محورو.

﴿ سَيَقُولُ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ لَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَآ أَشْرَكْنَا وَلَا ءَابَآؤُنَا وَلَا حَرَّمْنَا مِن شَيْءٍ كَذَالِكَ كَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ حَتَّىٰ ذَاقُواْ بَأْسَنَا ۗ قُلْ هَلْ عِندَكُم مِّنْ عِلْمِ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا ۚ إِن تَتَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنْ أَنتُمْ إِلَّا تَخْرُصُونَ ﴿ قُلْ فَلِلَّهِ ٱلْحُجَّةُ ٱلْبَلِغَةُ ۗ فَلَوْ شَآءَ لَهَدَنكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ قُلْ هَلُمَّ شُهَدَآءَكُمُ ٱلَّذِينَ يَشْهَدُونَ أَنَّ ٱللَّهَ حَرَّمَ هَلذَا ۚ فَإِن شَهِدُواْ فَلَا تَشْهَدْ مَعَهُمْ ۚ وَلَا تَتَّبِعْ أَهْوَآءَ ٱلَّذِيرَ كَذَّبُواْ بِفَايَلْتِنَا وَٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْاَحِرَةِ وَهُم بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾

[۱۴۸] ژر دی چې هغه کسان به ووايي چې شرک يې کړی دی (داسې چې) که د الله ﷺ اراده شوي وی نو مونږ به شرک نه وی کړی او نه زمونږ پلرونو، او نه به مونږ څه شی حرام کړی وی. همدغه ډول د دروغو نسبت رپيغمبرانو عيماسلام ته) هغو کسانو هم کړی وه چې د دوی څخه پخوا وه (د دوی پلرونه وه)، آن تر دې چې زمون عذاب به يې وڅاکه (او د هلاک سره به مخامخ شوه).

<sup>(</sup>۱) مغردات الراغب ص۱۳۷

<sup>(</sup>۲) تفسيرابي السعود ج۳ ص١٩٥

اننا (۸) (ورته) ووایه چې ایا ستاسو په نزد څه پوهه (علمي دلیل) شته چې مونږ ته یې راوباسي (او مونړ ته پرې قناعت راکړي)؟.

رې قناعت را دړی د. رتاسو علمي دليل نه لرئ ځکه چې تاسو د بل هيڅ شي پېروي نه کوئ مګر د محومان، او تاس نه ياست مكر الكلونه كوئ (او ثبوت درسره نشته).

شوې وي نو تاسو ټولو ته به يې هدايت کړي وي (او مطلب ته به يې رسولي وي).

روي تو المعلق بروي عبد من معد شاهدان راولئ چې (ستاسو دپاره شاهدي ورکړي چې) يقينا (۱۵۰ (ورته) ووايه چې خپل هغه شاهدان ر دغه (شيان چې تاسو يې حرام بولئ) الله د شخه حرام کړي دي.

نو رای پیغمبره) که (بالفرض) دوی (شاهدانو) شاهدی ورکړه نو ته دوی سره شاهدی مه ورکړ د دوی شاهدي مه قبلوه) او د هغو خلکو د خواهشاتو پیروي مه کوه چې زمونږ ایتونو ته د دروغو رد دوی ساسدي سه بسوي در خواهشاتو پيروي هم مه کوه) چې په آخرت باندې په داسې حال کښي نسبت کوي او د هغو خلکو (د خواهشاتو پيروي هم مه کوه) چې په آخرت باندې په داسې حال کښي عقیده نه لري چې د خپل رب څخ سره (په عبادت کښې بوتان) برابروي. (ستا امت دې نه د هغوي شاهدي مني او نه دې د کافرانو د خواهشاتو پيروي کوي)

په وړاندېنيو ايتونو کښې په اثبات ورسېده چې مشرکان د خپلو مزخرفاتو په اثبات کښي د علمي دلايلو څخه عاجز دي، په دې ايتونو كښې الله ﷺ خپل پيغمبر ﷺ ته خبر وركوي چې مشركان به ډېر ژر يو بل ډول دليل ته لاس واچوي او هغه به علمي دليل وګڼي، چې که الله على زمونږ په کړنلاره باندې راضي نه وي نو د هغې د تحقق مخه به يې نيولې وي او مونږ به توان نه درلودي چې په هغې باندې عمل وکړو، نو معلومه شوه چې دا شرعي کړنلاره ده.

# د مطلب خلاصه

١\_ يعنى: اى پيغمبره! ژر دى چې مشركان به په فاسد استدلال سره په خپلې شركي كړنلارې باندې د حقیت پرده واچوي، هغه دا چې دوی به ووایي مونږ چې هرڅه کړي دي او په هر څاروې باندې مو چې د حرام کړي شوي نوم ايښي دي دا ټول مو د الله کې په اراده باندې کړي دي، که د الله اراده شوې وی نو نه په مونږ شرک کړی وی او نه زمونږ پلرونو او نه په مو په کوم څاروي باندې د تحريم حکم کړي وي؛ نو کله چې الله ﷺ د کامل قدرت سره سره مونو ذکرې شوې کړنلارې عملې كولو ته پريږدي نو معلومه شوه چې په همدې باندې الله ﷺ راضي هم دى، او ته په الله ﷺ باندې دروغ تړې چې دا کار د الله ﷺ خوښ نه دي.

٢\_ ای پيغمبره! لکه څنګه چې ستا د زمانې مشرکان تاته د دروغو نسبت کوي او په خپلې کړنلارې باندې د حقې لارې نوم ږدي همدارنګه د دوی پخوانيو يا د دوی پلرونو او نيکونو هم د پيغمبرانو سهرانو سهران تكذيب كري وه او در خوا مورد المورد المورد

الأنعام (۱)

الأنعام (۱)

الأنعام (۱)

الأنعام (۱)

الأنعام (۱)

الأنعام (۱)

الأنعام (۱) سه ۲۰ می دوی هم بی تعذیبه پاتی نه شی. مدارنگه به دوی هم بی

دارنگه میره! د مشرکانو اصلي خطا په دې کښې ده چې د الله څخ اراده او د الله څخ شرعي امر اران دوي وايي چې هر شي ته چې الله ﷺ اراده وکړي چې موجود شي نو په هغه باندې الله ﷺ پوښې کښي، دوي وايي چې هر شي ته چې الله ﷺ

امر هم کوي.

مال دا چې خبره داسې نه ده، د الله د ارادې سره رضا او خوښي لازمه نه ده لکه چې په بدو کارونو کښې د الله څخ اراده شته خو ورباندې راضي (خوښ) نه دی، اما په هر شي باندې چې الله څخ نړعي امر وکړي نو په هغه باندې به راضي هم وي. نرعي امر

ع نو اى پيغمبره! مشركان مخاطب كره چي آيا تاسو كوم علمي دليل لرئ چي الله ري ستاسو به شرکي کړنلارې باندې امر کړی دی؟ که لرئ يې نو رامېدان ته يې کړئ، که نه نو تاسو محض په اېكل روان ياست، ستاسو تخمين دا دى چې د ارادې سره رضا تړلې او لازمه ده. خو په دې تخمين كنى غلط شوي ياست.

٥ اي پيغمبره! كله چې مشركانو ستا په حضور كښې خپل فاسد استدلال تېركړ او تا په ذكرې شرى توګه باندې د هغه رد وکړ نو بيا ورته ووايه چې د الله څخ دلايل نهايت کامل قوي دي چې په مبغ صورت باندې يې څوک رد نه شي کولی، اما ستاسو دلايل ټول دروغين او بي اندازي کمزوري دی چې کمزوري يې د غني جال ته ورته ده او ډېر ژر څرګندېږي.

او دا هم ورته ووايه چې که د الله څخ اراده وشي تاسو ټولو ته به هدايت وکړي او په سمه لاره باندې به مو برابر کړي؛ چې يا درڅخه د بدو استعداد واخلي او ملائک درڅخه جوړ کړي، يا د خبل عادت څخه مخالفت وکړي او په فاسد استعداد باندې مو فاسده نتيجه مرتبه نه کړي او بالآخره يا مو فاسد استعداد به نبك استعداد باندي بدل كړي، مكر الله الله على دا يو كار هم نه كوي ځکه چې هر يو د حکمت څخه مخالف دی.

۵ ای پیغمبره! د ذکر شوو ټولو دلایلو په آخر کښې مشرکان مخاطب کړه چې کله تاسو علمي دلبل تېر ند کړی شو نو اقلا شاهدان تېر کړئ چې همدا ستاسو په نزد حرام کړی شوي شيان د الله ﷺ په نزد باندې هم حرام دي او د تحريم حکم ورباندې د همده ﷺ د پلوه صادر شوي دي.

نو اول خو دوی دغسې شاهدان نه شي موندلی چې د عقل خاوندان وي او ذکره شوې شاهدي <sup>ورک</sup>ړي، او که بالفرض څه سادګان یې د همدغه دروغین شهادت دپاره ودرول نو نظر ذکرو شوو دلايلو ته د هغوي شهادت رد كړه چې ستاسو شهادت د الله څه د شهادت په مقابل كښې د اعتبار

ع ای پیغمبره! مشرکان زښتي ډېرې هلي ځلې کوي ترڅو تا خپلو مزخرفاتو ته پیرو جوړ کړي، نو پام کوه چې نه د تکذیب کوونکو په مورونکو مورونه د هغو خلکو چې په آخرت باندې عقیده او م وبواننا (۸) ایمان نه لري، او بالآخره نه د هغو خلکو چې د خپل رب څخ سره بوتان برابروي او په عبادت کښر

# توضيحات

۱\_ په دې مقام کښې الله ﷺ غيبي خبر راکړ چې مشرکان به داسې ووايي، وروسته همدا غيبې ۱\_ په دې مدم سبې سرو د کره شوې پلمه وړاندې کړه لکه چې الله د همدوی څخه حکايت کوې خبر رښتيا شو او کافرانو ذکره شوې پلمه وړاندې کړه . جِي: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ لَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَا عَبَدْنَا مِن دُونِهِ ، مِن شَيْءٍ غُنُ وَلَا ءَابَاوُنَا وَلَا حَرْمُنا شوې وي نو مونږ به د ده ﷺ څخه په غير د هيڅ شي عبادت نه وي کړي.

نه مونږ او نه زمونږ پلرونو، او نه به مو د ده ﷺ (د اجازې) څخه په غير څه شي حرام کړي وي، دا وه د قرآن کريم يوه غيبي معجزه چې واقع شوه.

### سوال جواب

٦ \_ كه حُوكِ وايي چي الله على فرمايلي دي چي: ﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ مَا فَعَلُوهُ ﴾ [الأنعام: ١١٢] يعني: که د الله الله اراده شوی وی نو نه به مشرکانو شرکیات کری وی او نه به شیطانانو یو تربله باطلی خبرې ښودلې وي. نو پوښتنه دا ده چې د ﴿ لَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَآ أَشْرَكْنَا وَلَا ءَابَآؤُنَا وَلَا حَرَّمِنَا مِن شَيْءٍ ﴾ په جمله کښې خو فقط همدغه مضمون منعکس شوي دي چې هرڅه د الله على په اراده پورې تړلي دي. نو باید چې په مشرکانو باندې آفرین ویل شوی وی چې حقه خبره یې وکړه، نه دا چې د ملامتۍ لاندې ونيولي شي؟

مونږ وايو چې: د مشرکانو همدغه مضمون مطلب نه وه بلکې د هغوی مطلب دا وه چې الله ﷺ زمونږ د شرکیاتو اراده کړې، او د ارادي سره خوښي او رضا تړلې ده نو الله ﷺ زمونږ په کړنلاره (شركياتو) باندې راضي دى، او پيغمبر دروغ وايي چې الله ﷺ ورباندې ناخوښ دى بلكي اراده او امر يو شي دي، نو څرنګه چې الله ﷺ زمونږ د کړنلارې اراده کړې ده چې مونږ او تاسو ټول پرې اتفاق لرو نو ضرور يې امر هم ورباندې کړي دي او ورباندې خوښ هم دي. لاندې وضاحت ولولئ: الف: څرنګه چې د ذکرې شوې حملې څخه د هغوي مطلب د پيغمبرانو تکذيب وه نو ځکه ذکره شوى جمله په دغى جملى سره تعقيب شوه چى: ﴿ كَذَ لِلاَ كَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ بعنى: همدغسې د تکذیب خبرې د دوي پخوانیو (پلرونو) هم کړې وې چې د عذاب سره مخامخ شوه.

ب: همدغه مطلب الله رضى دوى څخه په صراحت سره حكايت كوي چي: ﴿ وَإِذَا فَعَلُواْ فَاجِئَةً قَالُواْ وَجَدْنَا عَلَيْهَا ءَابَآءَنَا وَٱللَّهُ أُمَرَنَا بِهَا ۖ قُلْ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَأْمُرُ بِٱلْفَحْشَآءِ ﴾ [الأعراف: ٢٨] يعني أو کله چې مشرکان ناکاره کارونه وکړي (لکه بوت پرستي اونور) نو وايي چې مونږ په همدې باندې پلرونه موندلي دي او الله محق رات يري ام كري مي مين موندلي چني يقينا الله على په بدو كارونو

الانا(۱۸) الا امرنه کوي، که څه هم اراده ورته کوي او د ارادې سره رضا تړلې نه ده. اللا الله مال حي: ﴿ وَلَا يَرْضَمُ لِعَدَادِهِ اَلْحُدُ مِنْ مِنْ رَضَا تَرْلَي نه ده.

ج الله صحیح الله صحیح کفر ورته نه خوښوي او ورباندې راضي نه دی، او د دوی دپاره د کاره د دی، او د دوی دپاره د دی. د در ... پیان اراده هم کوي او ورباندې خوښ هم دی.

ان اراده سام د الله الله د ارادې سره نه خوښي او رضا ضرور ده او نه ورسره مجبوريت ملګري دي. انه ۱۵۰ به و صاحت په غرض بدون د تشبیه څخه ذکره شوې مسئله په بندګانو کښې ولولئ: د به و صاحت په عرض بدون د تشبیه ولولئ:

د کله داسې کېږي چې د حکومت مشر اراده وکړي چې رشوت خور مامور ته په بدله څېره کښي د درکړي، او يا اراده وکړي چې دغه کار د يوه دستوري سړي په ذريعه اجراء کړي او نوټونه رنون در په در در استاره منایت کار جنایت په داګه شي او په اصطلاح در با پشتاره متل ورباندي مان کې اوراندې کولی چې ووايي ای مشره! تا خو ماته د رسوت راکولو اراده کړې وه نو ته خو په دغه کار باندې خوښ وې نو په کار ده چې جزا رانه کړې. ای مشره ستا د ارادې په اثر زه مورد وم چې رشوت مي اخستي وي، دغه جنايت مي بي اختياره کړي دي، ايا په غير اختياري كارباندى څوك مجازات كېږي؟.

ه د قيامت په ورځ به مشركان دا ارزو كوي چې كاشكې دنيا ته بېرته واستولى شي، مگر دا اعتذار به نه شي وړاندې کولي چې اي ربه! زمون جنايات خو ستا په اراده موجود شوي دي او ته ررباندې راضي او خوښ وې نو نن ورځ ورباندې ولي په غضب يې؟، او نه به داسې ويلي شي چې ای ربدا مونو خو ستا د ارادې په اثر مجبور وو چې جنايات مو کړي وي، زمونو اختيار خو سلب شوی وه، مونږ د جزا څخه معاف کره.

#### عجيبه قيصه

و يوه ورځې يو کوږ سترګي کيسه بر د قاضي حضور ته راوستل شو، په مجلس کښې دوه سړي همناست وه چې يو په جبري عقيده وه چې د الله که د ارادې سره د سړي اختيار سلب کېږي، او بل سني وه چې د أهل السنة والجماعة په عقيده وه، په دغه مجلس كښي لاندې سوال جواب وشودا،

قاضي دغه جنايت كار ته څومره جزا وركړم؟

جبري: بايد پنځلس دُرې ووهل ش*ي.* 

سني بايد دېرش درې جزا ورکړي شي ....

جري: دا ولي؟!

سني پنځلس د کیسه برۍ د کبله او پنځلس د دې کبله چې سترګي یې کږې دي. جبري د سترګو په کوږوالي کښې خو د ده اختيار نشته، دا خو د الله څخ کار دی.

اننا (۸) سني: ستا په عقيده خو په کيسه برۍ کښې هم اختيار نه لري او په پنځلس درو باندې ورته قايل يي.

جبري لا جوابه هک پک پاتي شو او حاضرينو ته خجالت شو.

۳\_که څوک غواړي چې په ذکره شوې موضوع کښې ښه اوږد بحث د نظره تېر کړي او ښه په زړه پوري تحقيق پکښې ولولي نو هيله ده چې ځينو اوږدو کتابونو ته مراجعه وکړي ۱۰٪ ﴿ قُلْ تَعَالَوْا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ ۖ أَلَّا تُشْرِكُواْ بِهِ - شَيْكًا وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَنِا وَلَا تَقْتُلُواْ أُولَادَكُم مِنْ إِمْلَوْ مِنْ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ ۖ وَلَا تَقْرَبُواْ ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ۚ وَلَا تَقْتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ذَٰ لِكُرْ وَصَّلَكُم بِهِ - لَعَلَّكُرْ تَعْقِلُونَ ١ وَلَا تَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْيَتِيمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّىٰ يَبْلُغَ أَشُدُّهُرُ وَأُوْفُواْ ٱلْكَيْلَ وَٱلْمِيزَانَ بِٱلْقِسْطِ لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۖ وَإِذَا قُلْتُمْ فَٱعْدِلُواْ وَلَهُ كَانَ ذَا قُرْيَىٰ وَبِعَهْدِ ٱللَّهِ أُوْفُوا ۚ ذَالِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ - لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿ وَأَنّ هَاذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَّبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ - ذَالِكُمْ وَصَّنكُم بِهِ - لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ، اللَّهُ

[۱۵۱] (ررته) ووايه چې (اي خلكوا) راشئ چې هغه څه درباندې ولولم كوم چې ستاسو رب 🕸 په تاسو باندې حرام کړي دي؛ (هغه دا) چې د خپل رب ﷺ سره هيڅ شي مه شريکوئ، او د مور او پلار سره راحسان کوئ احسان کول، او خپل اولادونه د فقر د کبله مه وژنئ رځکه چې مونږ تاسو ته هم روزي دركوو او هغوى ته هم (تاسو نه خپلو ځانو ته روزي وركولى شئ او نه هغوى ته)، او بدو (بي حيا) کارونو ته مه ورنژدې کېږئ، کوم يي چې ښکاره وي او کوم يې چې پټ وي، او هغه نفس مه وژنئ چې الله على (يې وژل) حرام كړي دي، مكر په حقد سره.

دا (احكام) چې دي په همدې باندې درته (خپل رب رفق كلک حكم كوي، شايد چې تاسو د عقل څخه کار واخلي (او په حکمتونو باندې يې پوه شي).

[۱۵۲] او د يتيم مال ته مه ورنژدې کېږي مګر په هغې طريقې سره چې نېکه وي. (همدغه خوي نه) ترهغه (ادامه ورکړی ترڅو) چې يتيم خپل قوت ته ورسېږي (او د تدبير خاوند شي) ان (۱۰) او پیمانه او تله په انصاف سره پوره کوئ (مد په کاني کښې چل کوئ او مد ډنډې وهئ)، مونې مېڅوک نه مکلف کوو مګر د هغه د وسې په اندازه (په غیر اختیاري کمبود باندې مو نه نیسو)، او هېدو. کله چې تاسو خبرې کوی (هر ډول خبرې چې وي او هرچاند چې متوجه وي) نو عدل کوی (او د که چې او د الله څخه مه تبرېږي) اګر که (ستا د خبرو ذي ربط سړی) د خپلولۍ خاوند وي. او د الله څخ په عهد باندي وفا كوئ.

رای خلکو!) دا احکام چې دي په همدې باندې درته ځپل رب څه کلکه توصيه کوي شايد چې تاسو (په لږه توجه سره) پند واخلئ.

[۱۵۳] او (بل دا چې) يقينًا دغه (اسلام چې څه احکام يې بيان شوه) زما برابره لاره ده نو پيروي يي وکړي، او (د دې څخه په غير) د (نورو) لارو پيروي مه کوئ چې دغه لارې په تاسو د خپل رب څخ د لارې څخه تيت پرک کړي.

رای خلکو!) دا احکام چې دي په همدې باندې درته خپل رب څه کلکه توصيه کوي شايد چې تاسو پرهيزګاران جوړ شئ.

### ارتباط او شان نزول

په وړاندې ایتونو کښې د مشرکانو د تحلیل او تحریم کړنلاره رد کړی شوې وه او بیا ترې غوښتل شوي وه چې که بالفرض په رد باندې يې قناعت نه لرئ نو خپله کړنلاره په علمي دليل او يا د شاهدانو په شهادت تابِته کړئ، خو دوي د دواړو څخه عاجز شوه او د ځينو روايتونو په بنا د نبي كريم ﷺ څخه يې وغوښتل چې اي شيء حَرَّمَ الله "١٠ هغه كوم شي دى چې الله ١٠٠٠ حرام كړي دي؟ نو دغه ايتونه نازل شوه چي: ﴿ قُلْ تَعَالُوا ﴾ الآيات.

#### د مطلب خلاصه

يعني: اي پيغمبره! ټول خلک عموما او مشرکان خصوصا دعوت کړه چې راشي غوږ ونيسي چې د هغو محرماتو نومليک درباندې ولولم چې الله که په ټولو اديانو کښې په دائمي توګه حرام کړي دی، هغه دا چې:

١\_ د الله على سره په هيڅ وجه شريک مه دروئ، نه په عبادت کښې او نه د احکامو په تشريع

(تحلیل او تحریم) کسی.

۲\_ د مور او پلار سره بده وضعه مه کوئ او ازار مه ورکوئ، په دې باندې علاوه د دوی سره احسان کوي او د دوي احسانات مه هېروي.

٣\_ خپل اولادونه د فقيرۍ د کبله مه وژنئ چې تنګ لاسي ياست، او مه د دې څخه ډارېږي چې د دوي په نفقه باندې په فقيران جوړ شي او بالآخره مه يې د بوتانو د ندر د کېله او مه يې د دنياوي عار د وجې وژنئ (چې دا به واده شي او زه به د زوم والا شم).

١١) تفسير البغوي ج٢ ص١٤٠

اللا (٨) الله عن مونو تاسو ته هم روزي دركوو او ستاسو اولادونو ته هم، تاسو لكه في او دا ځکه چې موبې ناسو ته سم ررزي خپلو اولادونو روزي ورکول هم ستاسونمواري خپلو اولادونو روزي ورکول هم ستاسونمواري خپلو اولادونه هم مه وژني؛ نه ده، نو لکه څنګه چې خپل ځانونه نه وژنئ خپل اولادونه هم مه وژنئ.

ده، نو احد حدد چې چې - ر برسيره پردې لکه څنګه چې ستاسو په زومتوب باندې ستاسو خسران نه شرمېږي نو تاسوېد

خپلو زومانو باندې ولي شرمېږي؟.

و رومانو باندې رسې د چې د د و رومانو به اداره نشي کړي او پکښې وانو په ۱ د او پکښې وانو په ۱ د او پکښې وانو په ا بې ځيه او بدو د روس شئ، د الله څخ سره اخلاص پیدا کړئ چې د خلکو په غیاب کښې هم د ناجانزو کارونو څخه ځانونه سی، دانه دو سره در س پیده پرک بې بې بې د کوئ، چې د کچنیتوب اعلان یې کړی وي، او بې کړی دی، او مە بتى يارانى كۈئ

هي د كوم انسان وژنه چې الله څخ حرامه كړې ده او تاسو ته هم معلومه ده چې دا حرامه ده من مه وژنئ، هو که د وژلو موجبه يې موجوده شوه رچې يا مرتد شي يا زنا وکړي او بالآخره يا بل څړی

ووژني نو هغه بېله خبره ده چې په وژلو يې نه نيولي کېږي.

اي خلكو! د ذكرو شوو محرماتو په هكله الله على تاسو ته په ډېر تاكيد سره حكم كوي نو شابد چې د عقل څخه کار واخلئ او په نادانۍ سره ذکر شوي کارونه ونه کړئ.

۶\_ د يتيم مال ته هم مه ورنژدې كېږئ چې د خپل مال څخه دفاع نه شي كولى نو په مرامو كښى به اخته شئ. يا په بل عبارت: خپل ځانونه ترې ترهغه وخته پورې اداره كړئ چې ترڅو هند قوت ته وزسېږي او د خپل مال ساتنه وکړي شي، نو بيا به د ده مال د نورو مسلمانانو د مالونو په شان حرام بولئ.

هو که دیتیم مال ته د خیر په نیت ورنژدې شئ چې د هغه وصیتوب وکړئ او یا یې پانګه په تجارت باندې واچوي او يا مو د بل كوم خير نيت وي نو الله على بد اجر دركړي.

٧\_ په تله او پيمانه کښې نقصان مه کوئ او دواړه په انصاف سره پوره کړئ، هو که تاسو خپله وسه وكړه او بيا هم څه زيادت او كمبود پكښي واقع شو نو الله رځا به درته عفوه وكړي، او دا ځكه چې الله ﷺ هرڅوک د هغه د وسې په ميچ مکلف کوي او بس.

٨\_ کله چې تاسو خبره کوئ، هر ډول خبره چې وي، که د اصلاح خبره وي، که د شهادت خبره او يا د نورو موضوعاتو پورې مربوطه خبره وي نو د انصاف څخه مه تېرېږي که څه هم د خبرې پورې مربوط سړی ستاسو د خپلوانو څخه وي، او يا درسره په ګوند کښې اشتراک ولري او يا مو <sup>بله</sup> اړيکه ترمنځ موجوده وي.

لنډه دا چې د انصافي وينا څخه مه تېرېږئ که څه هم ستاسو د نژدې دوست په تاوان دي، ځکه چې د قيامت په ورځ به ستاسو په ښه باندې درنه شي.

٩\_ بې وفايي مه کوئ او په خپلو ټولو عهدونو باندې کلک ولاړ اوسئ، مه د الله د سرا ٢ عهد کښې بې وفايي کوئ او مه د بندګانو پېره Downloded from bawarketabtoon.com

الانعام (۱<u>)</u> خلکوا د ذکرو شوو احکامو په عملي کولو باندې درته بل څوک نه بلکې الله څخ درته توصيه ای کالی کولو گټې يې دومره ډېرې او څرګندې دي چې تاسو هم ورباندې په يوې وړې کې د يې کاليو دريه توصيه کړې. او د عملي کولو گټې يې واخلي: دې نوهه سره پوهېږي چې پند ترې واخلئ

رسره پوسېږي. ۱. د مختلفو شيطاني لارو پېروي مه کوئ چې تاسو به د الله گد د لارې څخه متفرق او ټوټه. نونه کړې، په جنګونو او جګړو باندې به اخته شئ او بالآخره دښمن به مو غښتلی شي او يو به د بل

اى زما بند كانو! زما لاره خو دغه ده، چې سمه سيده لاره ده او هيڅ كوږوالى پكښى نشته، د دې لارې څخه پرته ټولې لارې کږې وږې دي چې مطلب ته مو نه شي رسولي.

اي خلکو! دا چې ذکر شوه د الله څخ تاکيدي احکام دي او د دې دپاره يې درنازل کړي دي چې نايد عمل پرې وکړئ او پرهيزګاران درڅخه جوړ شي او بالآخره د دوزخ څخه ځانونه وساتئ.

#### توضيحات

١\_ د ﴿ تَعَالُوا ﴾ كلمه چې د تَعَالَ د كلمي جمعه ده اصلًا د دې دپاره وضعه شوې ده چې د لوړې خود څوک په هغه چا باندې غږ وکړي کوم چې په ژوره کښې وي او خپل ځان ته يې راوبلي چې راپورته شه، مګر په استعمال کښې پکښې د لوړې او ژورې لحاظ د منځه تللي دي او د محض بللو سوال جواب

٢ \_ كه څوك وايي چې: د ﴿ أَلَّا تُنْفِرِكُوا ﴾ جمله په اعراب كښې څه شي واقع شوې ده؟ مونږ وايو چې: مفسرينو کرامو د ذکرې شوې جملې په تعريب کښې زښت ډېر قولونه کړي دي<sup>۲۱)</sup> مګر کوم قول چې په زړه پورې ښکاري هغه دا دی چې د ان توری د ﴿ مَا حَرِّمَ ﴾ دپاره تفسير دی او د 'لا' توری د نهي دپاره دی. نو د معنی حاصل يې داسې راوځي: راشئ چې هغه نصوص درباندې ولولم په کومو کښې چې الله ﷺ په تاسو باندې څه اقوال او افعال حرام کړي دي، هغه دا چې د الله کا سره شريک مه دروئ ... تر آخره پورې.

# يوه پوښتنه او د هغې جواب

٣\_ که څوک وايي چې: په راتلونکي لسو احکامو کښې خو واجبات هم شته نو د ذکر شوي جواب په بنا يې د عطف په اعتبار سره د معني حاصل داسې راوځي چې الله گان په تاسو باندې د مور او پلار سره ښه کول هم حرام کړي دي او داسې نور، حال داچې دا خو باطله معني ده؟

١١) تغسير الكشاف ج٢ ص٧٨

ا ) تنسير الخازن ج٢ صـ ٥٠٤ روح المعاني ج٨ صـ ٥٧ المعاني ج٨ مـ Downloded from: bawarketabtoon.com

اننا (۸) مونږ وايو چې: په اوامرو کښې ذکر شوی تحريم د هغو اضدادو ته متوجه دی. نو د معنی حامل مونږ وايو چې: په اوامرو کښې د کې د اړه مه کوئ، په کيل او وزن کښې کميد د مرام مونږ وايو چې: په اوامرو سبې د روي د موزاره مه کوئ، په کيل او وزن کښې کمبود مه کوئ او د د کېږي چې د مور او پلار سره بده موزاره مه کوئ ، په کيل او وزن کښې کمبود مه کوئ او يې داسې کېږي چې د مور او پلار سره بده موزاره مه کوئ او يې د عمدې مه کوئ (۱) بالآخره په خبرو کښې د انصاف څخه مه تېرېږي او بد عهدي مه کوئ(١).

۴\_ که څوک وايي چې: په دې کښې څه حکمت دي چې په دغو څلورو احکامو کښې مړن ثبوتي (ايجابي) څنډه ذكره شوه او بس؟

مونر وايو چي \_والله على اعلم ترڅو مونږ اشارة پوه کړي چې په دغو احکامو کښي لکه نوي مور و يو چې د مثال په توګه لازمد ده چې سلبي څنډه حرامه ده همدارنګه يې ثبوتي (ايجابي) څنډه واجبه ده. د مثال په توګه لازمد د پې چې سبي حدود او پلار ته په ضرر نه رسولو باندې اکتفاء ونه کړي بلکې علاوه په دې احسان او ښکې سړی مور او پیرو د په وړاندې دومره تواضع وکړي ته به وايي چې غلام (مريم) د خپل مول (بادار) په وړاندې خدمت ته ولاړ دی.

د همدې جواب تائيد د لسم حکم څخه کېږي چې د امر ضد (نهني) هم پکښې نازله شوې ده چې ﴿ فَأَتَّبِعُوهُ ۚ وَلَا تَتَّبِعُوا ٱلسُّبُلَ ﴾ يعنى زما د سمى لارى بيروي كوئ أو د شيطاني لارو بيروي مدكوي

### املاق څه معني؟

۵\_د ﴿ إِمْلَقِ ﴾ كلمه په اصلي تورو كښي د "مَلْقَة" د تورو سره برابره ده، "مَلْقَة" تورې دېرې د وایی خو په دې مقام کښې ترې فقر مراد دی<sup>(۲)</sup>، ته به وایي چې د تورو ډېرو څخه پرته نور څه نه لري يعنى خپل اولادونه د بالفعل يا بالقوه فقيرۍ او يا د نورو وجوهو د كبله مه وژنئ.

د اولاد وژنې وجوهات مونږ د الله څخ په توفيق د [الانعام:١٣٧] آيت لاندې ليکلي دي چې ډېر لرې نه دي او په کتلو باندې يې سړي ډېر نه ستومانه کېږي، نو هیله ده چې د دې مقام د به پوهېدلو دپاره هلته يو ځل مراجعه وکړي شي.

ظاهري او باطني محناهونه

ع\_كه څه هم د ﴿ مَا ظُهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَلَ ﴾ ته ورته كلمات په [الأنعام: ١٢٠] آيت كښې نژدې تېر شوي دي او هم هلته مونږ خوښه کړې وه چې بايد ظاهري ګناه او باطني ګناه ته يوازې په ښکاره زنا او پتې زنا پورې اختصاص ورنه کړي شي ترڅو ټولو ګناهونو ته شامل شي، مګر په دې مام كښې راته دا بهتره ښكاري چې د ﴿ مَا ظَهَرَ ﴾ څخه به بيرغي زنا مراده وي او ﴿ وَمَا بَطَلَ ﴾ څخه به پټه زنا مطلب وي. ځکه چې د همدې حکم څخه وړاندې حکم دا دی چې اولادونه مه وژنئ او وروسته حکم ترې دا دی چې بې ګناه خلک مه وژنئ، نو غالبه دا ده والله د اعلم چې دلنه بهم

١١) تفسير ابي السعود ج٢ ص١٩٨

الانعام (۱) الانعام (۱) نامراده وي چې دا هم د اولاد وژنې يو ډول دی څوک چې ثابت نسب ونه لري نو په اکثره وختو نا مراده وي پې او که ژوندی پاتې شي هم په وژلو شوو کښې شعېرل کېږي او د اعتباره لويدلی کېږي او د اعتباره لويدلی کنها دران ۱۰ به در کبله په فاسدو اخلاقو باندې روږدی کېږي چې دا هم معنوي مرګ دی. دی اد یا د عدم تربیي د کبله په فاسدو اخلاقو باندې روږدی کېږي چې دا هم معنوي مرګ دی. ادیا . محمون ته نبي کريم مخ په يوه اوږده حديث کښې اشاره کړې ده چې: «وَاللهِ لَأَنَا أَغْيَرُ مِنْهُ الله أَغْبَرُ مِنِي وَمِنْ أَجُلِ غَيْرَةِ اللهِ حَرَّمَ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ»(") يعني: قسم دي چي زه د ده ر عد ۱ می اوند (زنا محاني) حرام کړي دي، برابره خبره ده چې څرمحند وي او که په پرده کښي. نړمه کارونه (زنا محاني) حرام کړي دي، برابره خبره ده چې څرمحند وي او که په پرده کښي.

د 'أشده' كلمه

٧ خيني مفسرين كرام وايي چي د ﴿ أَشُدَّه ﴾ كلمه د "شِدَّة" جمعه ده، لكه "أنعم" او "يعمّة "(١)، مېر مونږ ته په دې مقام کښې هغه قول غوره ښکاري چې ذکره شوې کلمه يې د جمعې په صورت کېږي مفرده ګنلې ده لکه "آنك" (سرپ) چې د جمعې په صورت کښې مفرده ده ۱، او دا ځکه چې دلنه بي مفرد ضمير ته اضافت شوى دى، چې د معنى حاصل يې داسې كېږي چې: د يتيم مال ته تر منه مه نژدې کېږئ ترڅو چې داسې وخت ته ورسېږي چې په کارونو کښې فکر کولي شي او د ښه تصرف خاوند جوړ شي. پاتې شوه دا خبره چې دغه کوم وخت دي، نو د دې جواب د [النساء: ۶] آيت لاندې د الله على په توفيق تېر شوى دى، هيله ده چې هملته وكتل شي.

د دی ایت ارشاد

٨ ـ الله الله الله عند حق څخه په مفرده كلمه باندې تعبير كوي او باطل په جمعه ذكر كوي، لكه چې په [البقرة: ٢٥٧] آيت كښى يى حق ته په ﴿ ٱلنُّورِ ﴾ أو باطل ته په ﴿ ٱلطُّلُمَنتِ ﴾ باندى اشاره كړى ده. په دې مقام کښې يې هم د همدې قانون په مطابق حقه لاره مفرده ﴿ عَن سَبِيلِهِ ﴾ ذکره کړه او د باطلو لارويي جمعه ﴿ ٱلسُّبُلَ ﴾ نازله كړه. دا د دې دپاره چې مونږ ته ارشاد وكړي چې حقه لاره نقط يوه ده چې د الله ﷺ لاره ده او باطلې لارې زښتې ډېرې دي چې هر يو شيطان د تېر ويستلو دپاره بيل بيل چل وړاندې کوي او د حقى لارې نوم ورباندې ږدي.

همدا مضمون په لاندې حديث شريف کښې په ډېره ښه توګه تفسير شوي دي:

عبدالله بن مسعود على وايي چى: «خَطْ لَنَا رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمًا خَطًّا ثُمَّ قَالَ هَذَا سَبِلُ اللهِ ثُمُّ خَطَّ خُطُوطًا عَنْ يَمِينِهِ وَعَنْ شِمَالِهِ ثُمُّ قَالَ هَدِهِ سُبُلٌ عَلَى كُلُّ سَبِيلٍ مِنْهَا شَيْطَانُ يَدُعُو إِلَيْهِ ثُمُّ للا ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي ﴾ (الآية)» (أ) يعني: يوه ورخي نبي كريم ﷺ زمون د پوه كولو دپاره يو مستقيم

، رُمو راستعاراه فوي دن او به هرم كذر كالمي ماحتو: -

<sup>(</sup>١) صعيع البخاري ج٢ ص١١٠٣

<sup>(1)</sup> نفسير الفاسعي ج٤ ص٧٨٤

<sup>-</sup> Director and a sent of the expertance of the contract of the contract of د ۱ السان العرب ج۳ ص ۲۳۶؛ تفسير القرطبي ج۸ ص ۱۳۵ - مساور القرطبي ج۸ ص ۱۳۵ - مساور القرطبي عالم في عالم المسان

۲۰) سن الدارمي ج۱ ص ۶۰

واو اننا (۸) منتقیمًا پی دا د الله گلا لاره ده، بیا یی د همدغه خط بنی خوا او چېخوانور خط، کش کړ او ویی فرمایل چی دا د الله گلا لاره ده، بیا یی د همدغه خط بنی خوا او چېخوانور خطونه کش کړه، بیا یی وویلی چی دا (د مثال په توګه) مختلفی لارې دی چی په هره یوه بانوې شیطان ولاړ دی او بلل کوي. بیا نبی کریم گد استشهاد په ډول ذکر شوی آیت شریف ولوست چې فروان هندا صِرَاطی مُستَقِیمًا په تر آخره پورې

﴿ ثُمَّ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَابَ تَمَامًا عَلَى ٱلَّذِ تَأَخْسَنَ وَتَفْصِيلاً لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدُى ﴿ ثُمَّ اللّهِ عَاللّهُ مُبَارَكٌ فَاتَبِعُوهُ وَاتَّقُوالعَلَيٰ وَمُدُى وَمَدَ لَكِتَابُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكٌ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُوالعَلَيٰ وَرَحْمَةً لَعَلّهُم بِلِقَآءِ رَبِّهِمْ يُؤْمِنُونَ ﴿ وَهَاذَا كِتَابُ أَنزَلَ اللّهِ عَلَىٰ طَآبِفَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا وَإِن كُنّا عَن دِرَاسِمِ اللّهُ وَمُونَ ﴾ تُرْحَمُونَ ﴿ أَن تَقُولُوا إِنَّمَا أُنزِلَ ٱلْكِتَابُ عَلَىٰ طَآبِفَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا وَإِن كُنّا عَن دِرَاسِمِ اللّهِ لَعَنهِ اللّهِ عَنهُم أَفَقَدُ جَآءَكُم لَعُنهُم مِن كَذَب بِعَايَنتِ ٱللّهِ وَصَدَف عَنهُ اللّهُ مِمْن كَذَب بِعَايَنتِ ٱللّهِ وَصَدَف عَنهُا لَيَ اللّهِ وَصَدَف عَنهُا لَي اللّهِ وَصَدَف عَنهُا لَي اللّهِ وَصَدَف عَنهَا لَي اللّهِ وَصَدَف عَنهُا لَا اللّهِ وَصَدَف عَنهُا لَمُ مِنْ ذَبّ بِعَايَنتِ ٱللّهِ وَصَدَف عَنهُا لَمُ مَن كَذَب بِعَايَنتِ ٱللّهِ وَصَدَف عَنهُا لَمُ اللّهُ مِنْ ذَبّ اللّهُ عَن رَبِّكُمْ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمّ نَكَذَب بِعَايَنتِ ٱللّهِ وَصَدَف عَنهُا لَي اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ مُنْ كَذَب بِعَايَنتِ ٱللّهِ وَصَدَف عَنهُا اللّهُ اللّهُ عَنْ وَرَحْمَةٌ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمّ نَكَذَب بِعَايَنتِ ٱللّهِ وَصَدَف عَنهُا أَنْ اللّهُ الل

سَنَجْزِي ٱلَّذِينَ يَصْدِفُونَ عَنْ ءَايَّتِنَا سُوءَ ٱلْعَذَابِ بِمَا كَانُواْ يَصْدِفُونَ ،

[۱۵۴] رای پیغمبره!) بیا (خلکو ته ووایه چې:) مونږ موسی ایم ته په هغه ډول باندې کتاب ورکړی وه چې هغه رپه عدل او صدق کښې) پوره راو کامل) وه او د هر (ضروري) شي دپاره تفصیل وه او رد خلکو دپاره) هدایت او رحمت وه، شاید چې دوی د خپل رب گل په ملاقات (د قیامت به ورځ) یقین راو باور) وکړي.

[۱۵۵] او دغه (قرآن کریم هم) داسې کتاب دی چې (بل چا نه بلکې) مونږ نازل کړی دی، د برکت څخه ډک دی، نو پېروي یې وکړئ، او (په دې کتاب سره خپل ځانونه د ګناهونو څخه) وساتئ شاید چې په تاسو باندې (د الله څخ د پلوه) مهرباني وکړی شي.

[۱۵۶] (دغه کتاب مو د دې امله درنازل کړ) چې وبه واياست رتاسو د قيامت په ورځ چې يقينا اسماني کتاب خو زمونږ څخه وړاندې په دوه ډلو (يهودو او نصاراوو) باندې نازل کړي شوي وه (چې د هغوي په ژبه وه او په هغوي پورې مختص وه) او بې شکه مونږ د هغوي د قرائت (لوستلو) څخه ناخبره وو (چې هغوي پکښې څه مضامېن لوستل).

[۱۵۷] او یا به (هلته) ووایاست که چېرې یقینًا په مونږ باندې اسماني کتاب نازل کړی شوی وی نو د دوی (یهودو او نصاراوو) څخه به مونږ غوره هدایت موندونکي وی (چې د هغوی څخه زمونږ استعداد قوي دی او په عزم کښې کلک یاستو).

نو تاسو ته هم د خپل رب د پلوه واضحه دلایل او (هم) هدایت او رحمت درغی (چی ایمان و رباندی راوری او د قیامت د حسرت څخه ځانونه و کی ایمان ورباندی راوری او د قیامت د حسرت څخه ځانونه و کی ایمان د د د د کی ایمان و ک

الانعام (۱) الانعام (۱) الانعام (۱) الانعام (۱) الانعام (۱) الدين الله على اوه دروعو نسبت دوي او اعراض کړې (د ایمان راوړلو څخه مخ اړوي). ژر به مونږ هغو کسانو ته چې زمونږ د ایتونو څخه اعراض کړې (د ... کړې په بد عذاب سره د دې کبله جزا ورکړو چې دوی دي چې رپه مستمره توګه) اعراض کوي.

# د مطلب خلاصه

په دې ایتونو کښې د وړاندېنيو ایتونو مضمون تعقیب شوی دی. چې خلاصه یې دا ده: اراى پيغمبره! خلكو تهبيا دا هم ووايه چې مونږ په يوه زمانه كښې هم خپل مخلوق بي هدايته نه دېږېنې چې د ضلالت په تورو تيارو کښې يو پلو او بل پلو ځغلې، د همدې کبله مونږ موسي عدد نه کناب (تورات) ورنازل کړی وه چې په ډېره بهتره توګه د عدل او صداقت د حیثه په خپل وخت کښې پوره او کامل وه، په دې کتاب کښې د هر شي تفصيل وه، د وخت ټول ضروريات پکښي بيان ئوي وه، د ژوند په ټولو اړخونو کښې يې لارښوونه کوله، او بالآخره دا کتاب د خلکو دپاره د الله ﷺ يورحمت وه شايد چې دوي د خپل رب ځخ په ملاقات (د قيامت په ورځ) يقين او باور وکړي.

نوموړي کتاب د عدل او صداقت د حيثه تماميت درلود او هم د خلکو دپاره هدايت او رحمت وه، خو چا چې ورڅخه استفاده ونه کړه هغوي محروم پاتې شوه او د محمراهۍ په کندو کښې پريوتل. ۲\_ای پیغمبره! یو ځل بیا د خپل امت خلکو ته زمونو پیغام ورسوه چی تاسو ته هم مونو داسی کناب رقرآن کریم، درنازل کړي دي چې د تورات څخه په څو چنده د عدل او صداقت د حیثه پوره او

درحمت او هدایت څخه ډک دي، بلکې دا داسې کتاب دي چې سراسري برکتونه او ښېګني دي، د دنيا او آخرت ټولې لارې چارې پکښې په پوره توګه شرحه شوې دي. نو راشئ د همدغه کتاب پيروي وکړئ او د الله ﷺ څخه وړار شئ، هوا پرستي مه کوئ، شايد چې په تاسو باندې د الله ﷺ د

پلوه رحمت وکړي شي او د دوزخ د اوره بچ شي.

۳\_ ای خلکو! مونږ ځکه د دغه کتاب (قرآن کریم) پیروی ته تاسو دعوت کوو او ښېګڼې یې درته واضحه کوو او یا ځکه مو دغه برکتناک کتاب درنازل کړ چې تاسو به ووایاست چې زمونږ څخه وړاندې په دوه ډلو (يهودو او نصاراوو) باندې دوه کتابونه (تورات او انجيل) نازل کړی شوي وا خو مونږ هغه دواړه نه شوه لوستلي، د هغو لغت زمونږ د لغت څخه غیر وه، د هغو د قرائت او تلارت څخه مونږ ناخبره وو، په دې باندې علاوه دغه دواړه کتابونه د خاصو خاصو خلکو دپاره

نازل شوي وه او مونږ څه مکلفیت نه درلود چې عقیده ورباندې وکړو. همدارنګه ځکه مو د دې کتاب پېروۍ ته دعوت کوو او يا ځکه مو دا کتاب درنازل کړی دی چې تاسو به د قيامت په ورځ وواياست چې که بالفرض په مونږ باندې د يهودو او نصاراوو غوندې کتاب نازل شوی وی نو مونږ به د هغوی څخه ښه هدايت موندونکي جوړ شوي وی او د هغوی څخه به مو ورباندې ښې منګولې ښخې کويېووي څکه چې مونږ د هغوی څخه په استعداد کښې قوي Downloded from: bawarketabloog.gom

ويو اننا (^) ياستو، زمونږ د وطن آب او هوا ښه ده او بالآخره مونږ په عقل کښې د هغوی څخه پاخه ياستوار عزم مو د هغوي څخه کلک دي.

مو د هغوی محمد مدادی تاسو ته د يهودو او نصاراوو د کتابونو څخه ښه کتاب د خپل رب دور اربوای منه او چت او واضحه دلایل درنازل شوه، ته به وایی چی سراسری هدایت او رحمن پلوه درغی او جنه او جنه او رحمن پلوه درغی او بستار په درغی او ایمان ورباندی راوړی. که تاسو دغه مبارک کتاب ته نیا دى، نو راسى د دې ك بار او غټ ناشكران اوسى، او دا ځكه څومره چې نعمت غټېږى په منه باندى ناشكرى هم غته ناشكري جوړېږي.

نو د هغه چا څخه به بل غټ ظالم څوک وي چې د الله د په ايتونو او د ذکر شوي مبارک کتار هدايتونو ته د دروغو نسبت وكړي او د عقيدي كولو څخه يې مخ واړوي؟١.

يمون دي چې مونږ به هغو کسانو ته چې زمونږ د ايمونو څخه انکار او اعراض کوي د ناکاره (در) عذاب جزا ورکړو، او دا د دې کبله چې دوې ذکر شوی اعراض په دوامداره توګه کوي آن تر دې چې په همدغه حالت باندې دمرګ سره مخامح شي.

# توضيحات

۱\_که څوک وایي چې: د 'ثُمُّ' کلمه خو د تاخیر دپاره وضعه شوې ده او د ﴿ ثُمُّ ءَاتَبُنَا مُوسَّى ٱلْكِتَنَ ﴾ جمله خو په نژدې ﴿ وَصَّنكُم ﴾ باندې عطفه ده ، نو د معني حاصل يې داسې راوځي چې: په دغو احكامو باندى مو تاسوته توصيه وكره بيا مو موسى الله ته كتاب وركر؛ حال دا چي موسى الله ته خو څو قرنه وړاندې کتاب ورکړي شوي وه؟!.

مونر وايو چې:

الف: لكه څنګه چې د [البقرة: ٢٩] آيت لاندې ليكلي شوي دي چې د نيم كلمه كله كله په بيان کښې د تاخير دپاره استعمالېږي، نه په واقع کښې. په دې مقام کښې همدغه استعمال په نظر کښې نیولی شوی دی'۱۰.

ب: ذكره شوي جمله د 'قُلْ په تقدير سره په ﴿ قُلْ تَعَالُواْ ﴾ باندې عطفه ده (٢) نو معني يې داسې كبري چى اى پيغمبره! خلكو ته ووايه چى: ﴿ تَعَالُواْ ... ﴾ تر آخره پورې، او بيا ورته ووايه چي مونږ موسى نع ته کتاب ورکړی وه... تر آخره پورې.

على الذي أحسَن عُدمعني؟

٢\_ مفسرينو كرامو د ﴿ تَمَامًا عَلَى ٱلَّذِي أَخْسَنَ ﴾ دپاره ډېر تفسيرونه كړي دي ٢٠ مگر څرګندا

the all a to the lighter with the seen

<sup>(</sup>١) تفسير ابي السعود ج٣ ص٢٠١

<sup>(</sup> ۲) تفسير الطبري ج ۸ ص ۸۹

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ج٨ ص٠٩

الانغام (۱) دا بریښي چې مونږ موسی النه ته کتاب (تورات) ورکړی وه په داسې حال کښې چې دا بنه بې د اسې ال کښې چې دا منی بې انصاف او صدق (رښتينتوب) کښې په ډېر ښه ډول سره پوره وه او د خپل وخت د خلکو کال د خپل وخت د خلکو کاب په احسنه توګه پوره کول. دا ډول معنی د لاندې وجوهو د کبله بهتره ده: مردریات یې په احسنه توګه پوره کول. دا ډول معنی د لاندې وجوهو د کبله بهتره ده:

روريات يې د الله ده: الله عين آيت كښې ﴿ وَهُدًى وَرَحْمَةً ﴾ دواړه كلمې د كتاب د صفاتو څخه دي چې د ﴿ تَمَامًا ﴾ الله باندى عطفې دي، نو بايد چې دغه كلمات ﴿ تَمَامًا عَلَى ٱلَّذِت أَحْسَنَ ﴾ هم د كتاب د صفاتو پر در در موسی الله یا نورو مسلمانانو د صفاتو څخه، لکه چې مفسرین کرام یې وایي.

۱۶۶۰ مین درای کښی په تمامیت باندې تورات لا څه چې د الله او کلمات توصيف بري دي، لكه چي فرمايي: ﴿ وَتَمَّتُ كُلِمَتُ رَبِكَ صِدْقًا وَعَدْلاً ﴾ [الأنعام: ١١٥] يعني: اوستا د ب څخ (هره يوه) کلمه د صدق او عدل د حيثه پوره ده.

نو په کار ده چې دلته هم د تماميت صفت تورات ته راجع کړی شي او دا متبادره معني هم ده.

#### يادونه

٣ د ځينو مفسرينو كرامو د بيان څخه معلومېږي چې ﴿ أَن تَقُولُوا - أَوْ تَقُولُوا ﴾ دواړه ايتونه د مشركانو د هغې خبرې په جواب كښې نازل شوي دي كومه به چې دوى كوله، هغه دا چې وقائل اللهُ الْيَهُوْدَ وَالنَّصَارِي كَيْفَ كَذَّبُوا ٱلْبِيَائِهُمْ فَوَ اللهِ لَوْ جَاءَنَا لَدِيْرُ وَ كِتَابُ لَكُنَّا أَهْدَى مِنْهُمْ (١) يعنى: يهود أو نصارا دى الله على مره كري، دوى څنګه خپلو پيغمبرانو عبماللام ته د دروغو نسبت كوى، نو په الله على مو دي سوگند وي كه مونو ته پيغمبر او كتاب راغلي وي نو مونو به د دوي څخه ښه هدايت موندونکی وی (او د پیغمبرانو عبمادم تکذیب به مو نه وی کری).

نو د جواب حاصل یې داسې راوځي چې مونږ ځکه دغه مبارک کتاب درنازل کړ چې تاسو داسي-داسي خبرې کولي.

مونږ ته دا بهتره ښکارې چې په دې ايتونو کښې د قيامت د ورځې د اعتذار مخنيوي حکايت شوی دی، نو د معنی حاصل به یې داسې شي چې موتر ځکه دغه مبارک کتاب درنازل کړ چې د نيامت په ورځ به تاسو داسې داسې اعتذارونه وړاندې کولي، خو د دې کتاب په نزول سره مو ستاسو داعتذارونو مخنیوی وکړ، نو د دې کتاب څخه وروسته تاسو هیڅ اعتذار نه شي وړاندې کولي. الله على الل مِن فَنْلِهِ - لَقَالُواْ رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولاً فَنَتَّبِعُ ءَايَتِكَ مِن قَبْلِ أَن نَذِلً وَتَخْزَك ﴾ [طه: ١٣٣] يعنې او که يقينًا مونږ کافران د دې (کتاب) څخه وړاندې په عذاب سره هلاک کړي وي نو دوي په ويلی چې ای زمونږ رېدا ولي دې مونږ ته پيغمبر نه رالېږه چې ستا د ايتونو متابعت مو د دې څخه السلامك ورتعم أووائكانو و قيض وبالراعوش او بد

ولواننا (٨) ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْتِيَهُمُ ٱلْمَلَتِ كَهُ أَوْ يَأْتِيَ رَبُكَ أَوْ يَأْتِي بَعْضُ وَايَسَورَبُكُ فَنُ يَأْتِي بَعْضُ ءَايَنتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنُهَا لَمْ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَنْ إِ إِيمَنِهَا خَيْرًا ۗ قُلِ آنتَظِرُوٓا إِنَّا مُنتَظِرُونَ ﴿ ﴾

ر. [۱۵۸] ایا دوی (مشرکان) انتظار وباسی (بلکی انتظار نه وباسی) مگر دی ته چی (د اروا گانو د قبض دپاره) پرښتې ورشي، او يا ستا رب څخ (د ده څخ عذاب) ورشي او يا ستا د رب څخ (د قدرت) ځينې نښې ورشي.

په کومه ورځ چې ستا د رب ﷺ (د قدرت) ځينې نښې ورشي (او لمر د مغرب څخه طلوې وکړي)، نو داسې هيڅ نفس ته به د ده ايمان (راوړل) څه کټه ونه شي رسولي چې د دي څخه وړاندي يې نه ايمان راوړي وي او نه يې په خپل ايمان کښې د خير کسب کړي وي (دغه نفس نه دي مېر کافر نفس دی).

رای پیغمبره! ورته و واید چی تاسو انتظار و کړئ یقینا موند هم انتظار کوونکي یاستو (وروسته به څرګنده شي چې تاسو ته خير کېږي او که مونږ ته.

# ارتباط

military and the state of

د دې سورت د پيل څخه تر دې ځايه پورې لاندې مضامين په مختلفو اساليبو سره ښه پوره

١\_ د الله ﷺ وحدانيت، د نبي كريم ﷺ نبوت، د قيامت د ورځې حقانيت او بالآخره دا خبره چې هر شي د الله على په قدرت كښې دى او په ازل كښې ليكلي شوى دى.

۲\_ د مشرکانو مزخرف عقاید او د دوی تحلیل او تحریم رد شو.

٣\_د دوى ټول شبهات او اعتراضات جواب كړى شوه او د بهانو انو مخه يې ونيوه شوه.

نو په ذکر شوي آيت شريف کښې د مشرکانو په حالاتو باندې يوې تبصرې ته اشاره شوې ده چې حاصل يې داسې کېږي: White the William Street Committee of the Committee of th

# له الله عبدا مصور به مل خال غيصكا وسلكه ما

ای پیغمبره ۱ څرنګه چې د مشرکانو د ایمان د نه راوړلو دپاره ټولې بهانې او حیلې د منځه يووړلی شوې او ټول شبهات يې جواب کړی شوه نو چې اوس هم دوی په ايمان باندې نه مشرف کېږي معلومه شوه چې دوی کلک عناد نیولي دي، او ترڅو چې هغه څه په سترګو ونه ګورې د كومو څخه چې منكر دي ترهغه پورى به ايمان رانه وړي نو دوى انتظار نه وباسي مكر دې ته چې ۱\_ ملائک ورته د ارواګانو د قبض دیاره ورشي او پر سخو کو وګوري چې آخرت ته روان دي.

اننا (۱۸) ۲ الله څخه ورياندې مهلک عذاب ورنازل کړي او د فرعون غوندې ترې د نجات لاره ورکه کړي. ٣ د قيامت د قيام ځينې نښې په خپلو سترګو وګوري او باور يې راشي چې دنيا ورانېدونکې ده او نژدې ده چې ژوند ختم شي.

و توریخ د ذکرو شوو درېواړو صورتونو څخه په هر يوه صورت کښې مشرکان د ايمان راوړلو چانس د لاسه ورکوي، او دا ځکه چې په اولنيو دواړو کښې به دوی ته بالکل فرصت ورنه کړی شي چې آمنت رایمان می راوړی دی) ووايي. او په درېم صورت کښې که څه هم دوی به د ایمان راوړلو فرصت . کدل چاته څه ګټه نه رسوي.

د الله ﷺ په نزد خو هغه ايمان د اعتبار وړ دي كوم چې بالغيب وي، او په دغه وخت كښې چې د تيامت د قيام ابتدايي نسي بنكاره شي نو ايمان راوړل د بالغيب د مرحلي څخه د بالمشاهده مرحلي ته ورتبرېږي. كه ايمان بالمشاهده د الله على په نزد مقبول وى نو ټول كافران به جنتيان جوړ شوي وي ځکه چې د قيامت په ورځ خو يو کافر هم په خپل کفر باندې باقي نه پاتې کېږي.

کله چې ذکره شوې علامه څرګنده شوه نو لکه څنګه چې د هر مومن ايمان نه ضائع کېږي همدارنګه یې نېکي هم اوبه نه وړي، برابره خبره ده چې پخوانۍ نېکي وي او که د ذکر شوې علامي د تحقق څخه وروسته يې صورت موندلي وي (نوې نېکې وې)، مګر په نوو نېکيو کښې يوه نېکي، يعنې د فسق او ګناه څخه توبه ويستل، پخواني حيثيت د لاسه ورکوي، داسې چې پخوا الله ﷺ د توبي د قبول وعده كړې وه او په دغه وخت كښې يې د قبول وعده نشته. نو كه الله ﷺ په خپل فضل سره د يوه عاصي مومن توبه قبوله كړي او د ګناه څخه ورتېر شي، د ده ﷺ د لوي رحمت څخه څه لرې نه ده، که څه هم د توبې دروازه بنده ده. اما د دغه وخت توبه د هغو توبو د جملې څخه وتلي ده چې الله ﷺ يې د قبلولو وعده کړې ده.

نو ای پیغمبره! کافران (مشرکان) مخاطب کره چی اوس هم ایمان نه راوړی نو منتظر اوسی چی وړاندې په څه مخې ته درشي او مونږ هم منتظر يو چې ستاسو حالات په سترګو وګورو.

١\_ ځينې مفسرين کرام وايي چې په دې مقام کښې د ﴿ ٱلْمَلَتِ كِتُ ﴾ څخه هغه پرښتې مرادې دي کومې چې مشرکانو د فرمايشي معجزې په توګه غوښتې وې<sup>(۱)</sup>.

نو د معنی حاصل یې داسې راوځي چې ايا مشرکانو خپل ايمان راوړل فرمايشي معجزو ته ټال کړي دي چې ملائک ورته راښکته شي 🔒 🚅

مګر مونږ ته دا بهتره ښکاري چې دلته به د ﴿ ٱلْمَلَيْكِكَةَ ﴾ څخه هغه پرښتې مرادې وي کومې چو

وبواننا (۸) د روح د قبض دپاره هر چانه ورځي. مونږ ځکه دغه تفسیر خوښ کړ چې د پرښتو په اول ډول نزول د روح د قبص دپاره سر په د ايمان راوړلو فرصت نه ورکول کېږي لکه چې فرمايي: ﴿ وَلَوْ أَنْزُلْنَا مُلَكُمْ کسی خو مسر و روی نوکار به فیصله کا یعنی: او که موند پرښته نازله کړې وی نوکار به فیصله لَقْضِی آلاَمْرُ نُدَّ لَا يُنظَرُونَ ﴾ [الانعام: ۸] یعنی: او که موند پرښته نازله کړې وی نوکار به فیصله شوي وي (مشركان به مړه شوي وي) بيا به ټال نه وي وركړي شوي.

ی وی رستران به چې دوی به د ایمان راوړلو فرصت ولري خو ایمان به یې مقبول نه وي لکه چې فرعون د مرګ په حال کښې ايمان راووړ خو د الله ﷺ په دربار کښې مقبول ونه گرځيد: [يونس: ۹۱].

# ايا د اتيان نسبت الله على ته صحت لرى؟

\_ ٢\_د همدغي جملي ﴿ أَوْ يَأْتِيَ رَبُّكَ ﴾ غوندي جمله په [البقرة: ١٠] آيت كښي تېره شوي ده چي ﴿ إِلَّا أَن يَأْتِيُّهُمُ آللَّهُ فِي ظُلَلٍ مِنَ ٱلْغَمَامِ ﴾، چي مفصل جواب يي هلته د الله ١٤ په توفيق تهر شوي دې مګر په دې مقام کښې ورباندې وراضافه کوو چې د وړاندېنيو او بېرتنيو جملو او هم د ايتونو د سوق په اعتبار سره ظاهره دا برېښي چې دلته دنياوي حالت مراد دي او دا هم څرګندېږي چې دلته د ﴿ أُوْ يَأْتِي رَبُّكَ ﴾ جمله د كنايي په توګه د مهلك عذاب څخه عبارت ده، لكه چې په بل ځاي كښي د مهلک عذاب څخه د ذکر شوي تعبير سره مشابه تعبير شوی دی چې: ﴿ قَدْ مَكَرَ ٱلَّذِيرِ ﴾ مِن قَبْلِهِمْ فَأَتَى ٱللَّهُ بُنْيَنَهُم مِنَ ٱلْقَوَاعِدِ فَخَرَّ عَلَيْهِمُ ٱلسَّقْفُ مِن فَوْقِهِمْ وَأَتَنهُمُ ٱلْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [النحل: ٢۶] يعنى: بي شكه هغو كسانو (د خپلو پيغمبرانو عبمال الم سره) چل (پټ تدبير) کړي وه کوم چې د دوي څخه وړاندې وه نو الله الله د دوي آبادۍ ته د بنيادونو د پلوه ورغي نو (د خپلې آبادي) چت ورباندې ورپرېووت او د داسې خوا څخه عذاب ورغي چې دوي (ورباندې) شعور هم نه درلود يعني كومه څا چې دوى د پيغمبرانو عيمالې دپاره كنودې وه په هغې كښې پخپله ولوېده. نو دلته يې د معني حاصل داسې راوځي چې: مشركان يا دې ته منتظر دي چې اي پيغمبره ستا د رب کا عذاب ترې راچاپير شي، خو په دغه وخت کښې هم د دوي ايمان د الله کا په نزد مقبول نه دي

د قيامت په کومه يوه علامه باندې د توبې دروازه بندېږي؟

۳\_علماوو کرامو د قیامت د علامو څخه په هغې علامه کښې چې د هغې په ظهور سره د توبې دروازه بندېږي او په آيت شريف کښې ورته په ﴿ بَعْضُ ءَايَنتِ رَبِّكَ ﴾ سره اشاره شوې ده لاندې تعینات کری دی<sup>۸۱</sup>:

الف: دغه علامه يوازې د مغرب څخه د لمر راختل دي.

ب: چې لمر او سپوږمۍ دواړه د مغرب څخه راوخېژي نو د توبې دروازه بندېږي.

the the graph

I have being in the

17. W. Jan. 19. 189 9%

of which will be

The control

Buy 1000 100 171

ج د دغو دربوو علامو (د مغرب څخه د لمر راختل، د دابه الارض څرګندېدل، د ياجوج او ج دا خوشې کيدلو) څخه چې هرې يوې تحقق وموند د توبې دروازه تړله کېږي.

د د مغرب څخه لمر راختل، دجال او دابه الارض، درېواړه د توبې دروازه بنده وي.

د. د. جمهورو علماوو په نزد د توبې دروازه فقط د مغرب څخه د لمر په راختلو باندې بندېږي او بس ۱۱، همدا نظر حق دی ۱۲ څکه چې د لمر د مغرب څخه په فوق العاده توګه راپورته کېدل د او بس دنياوي نظام د خرابېدلو او د دنيا د ورانېدلو څخه په ډېره ښه او څرګنده توګه نمايندګي کوي، ته دېدې په وايي چې د دنيا ځنکدن دي او په ځنکدن کښې خو د توبې دروازه بندېږي

لاندى وضاحت ولولئ:

اول: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چي: «إِنَّ اللهَ عَزُّ وَجَلَّ لَيَقْبَلُ تَوْبَةَ الْعَبْدِ مَا لَمْ يُغَزّغِرْ» (٣ يعني: الله ﷺ د بنده توبه ترهغه قبلوي ترڅو چې د غرغرې حالت نه وي رسېدلی (روح یې ستونې ته نه وي ورغلی او ځنکدن يې نه وي پيل شوي).

دوهم: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي جَي: «لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى تَطْلُعُ الشُّمْسُ مِنْ مَعْرِيهَا فَإِذَا رَآهَا النَّاسُ آمَنَ مَنْ عَلَيْهَا فَذَاكَ حِينَ لَا يَنْفَعُ نُفْسًا إِيمَائُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنْتُ مِنْ قَبْلُ»(٢) يعني: قيامت به تر هغه قائم نه شي ترڅو چې لمر د مغرب څخه راوخېژي، نو کله چې (راوخيژي او) خلک يې وګوري نو هغه خلک به ټول ايمان راوړي چې د ځمکې په مخ باندې وي نو دا به هغه وخت وي چې هيچا ته به د ايمان راوړل ګټه ونه رسوي (مقبول به نه شي) چې پخوا يې ايمان نه وي راوړي

درهم: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چي: «لَا تَلْقَطِعُ الْهِجْرَةُ حَتَّى تَلْقَطِعَ البَّوْبَهُ وَلَا تَلْقَطِعُ النَّوْبَهُ حَتَّى نَطْلُعُ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا»(٥) يعنى هجرت به ترهغه قطعه نه شي ترجُو چي توبه قطعه شي، او توبه به تر هغه قطعه نشي ترڅو چې لمر د خپل مغرب څخه راوخېژي

څلورم: نبي کريم ﷺ په يوه اوږده حديث کښې فرمايلي دي چې: الله ﷺ د مغرب د پلوه يوه دروازه په هغه وخت کښې پيدا کړې ده چې اسمانونه او ځمکي يې پيدا کړي، د دغې دروازې براخوالی دومره زیات دی چې په پلنوالي کښې يې سور سړې څلويښت (۴۰) کاله يا اويا (۷۰) کاله مزل کوی.

دغه دروازه د توبي دپاره بهرته ده «لَا يُعْلَقُ حَتْى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْهُ» السُّمْسُ عِنْمَ ترهغه به بنده نه شي ترڅو چې لمر د همدې (مغرب) طرف څخه راوخېژي

<sup>(</sup>١) تفسير القاسمي ج۶ ص٧٩٧

<sup>(</sup>٢) دوح المعاني ج٨ ص٤٣

<sup>(</sup>۲) سنزابن ماجد ص۳۱۴

<sup>( \*)</sup> ضعيع البغاري ج٢ ص85٧ (۵) سنن أبي داود ج ۱ ص۲۲۶

<sup>(</sup>ع) جامع الترمذي ج٢ ص١٩٣

په دغه وخت نسم محمد د.ې د المشاهده مرحلي ته رسېږي او ايمان بالمشاهده هيچا ته ر دائمي دوزخ څخه نحات نه شي ورکولي.

# سوال جواب

۴\_که څوک وايي چې: په دغه وخت کښې که يو مؤمن د ګناه څخه توبه وباسي ايا د الله څخه به نزد باندې مقبوله ده؟

باندې منبود. مونږ وايو چې: ځينې مفسرين کرام وايي لکه د کفر څخه چې توبه ويستل اعتبار نه لري همدارنګه د ګناه څخه توبه هم د منلو قابله نه ده<sup>۱۱</sup>۰ او ځينې نور وايي چې د توبې د عدم قبول اختصاص په کافر پورې دي او د مومن توبه په دغه وخت کښې هم قبلېږي(۲)

مګر مونږ ته داسې برېښي چې د ګناه څخه په دغه وخت کښې د توبې قبليدل د الله علي په وعده کښي داخل نه دي، هو که په خپل فضل سره د کوم مؤمن توبه قبوله کړي نو دا بېله خېره ده.

د دې نظير به داسې وي چې د قيامت په ورځ الله ﷺ د يوه کافر د کفر څخه هم نه تېرېږي، اما په دغي ورخ كښي چې هرڅه بالمشاهده الارځېدلي دي، ځينو الناه الارانو ته الاناهونه بښي بلكي لا په حسناتو باندې يې ورته بدلوي چې چاته يې اراده وشي.

# د مغرب څخه د لمر راختلو په اړوند څو ټکئي کې سپوسې د ايا

 ۵\_ ځينو مفسرينو کرامو<sup>۲۱)</sup> د مغرب څخه د لمر په راختلو کښې رښت ډېر معلومات او روايات راغونډ کړي دي مګر مونږ صرف په لاندې ټکو باندې اکتفاء کوو:

الف: مشهوره دا ده چې لمر به د مغرب څخه فقط يوه ورځ را وځيرې او نورې ورځې به د خپل عادت مطابق د مشرق څخه راخېژي او په مغرب باندې به پريوزي (۴).

ب: کله چې لمر د مغرب څخه راوخيژي نو د اسمان نيمايي پورې به راپورته شي او بيا به بيرته تاوشي او په مغرب باندې به پرېوزي (۵)، په دغې ورځ کښې به طلوع او غروب د يو ځاي څخه وي ج د ذكر شوې غتې علامې د څرګندېدلو څخه وروسته به هم په خلكو باندې دنيا ودانه وي او آن يو سلو شل (١٢٠) کاله به دوام وکړي، خپل عادي ژوند به کوي حتى چې د خرما ونې به هم ولري چې د نورو ونو څخه وروسته مېوه ورکوي ۴٠٠٠

( ) sin Bong + & WAY

A 4-41-51-11

to the special of the same 191 year of you

During Wall

<sup>(</sup> ۱) تغسير ابن كثير ج۲ ص١٩٥

<sup>(</sup> ۲) تفسير القرطبي ج ٨ ص١٤٨

٣ ) الدر المنثور ج٣ ص ٣٩؛ تغسير ابن كثير ج٢ ص١٩٣٠

<sup>(</sup> ۴) روح المعاني ج۸ ص۶۲

<sup>(</sup> ۵) تفسير ابن كثير ج۲ ص۱۹۴ ( ۶) تغسير القرطبي ج۸ ص١۴٨

# يوه پوښتند او د هغې جواب

۶ که څوک وايي چې: په دغو يو سلو شلو (۱۲۰) کالو کښې د لاندې کسانو ايمان مقبول دی او که نه:

ار له ... الف: چې د مغرب څخه د لمر د راختلو په وخت کښې صغیر وي (خطاب ورته متوجه نه وي) او پيا بالغ شي

ب چې هلته لېوني يا بي هوښه وي او بيا هوښيار او يا په سد شي.

ج چې يا د ذكرې شوې علامې د تحقق څخه وروسته وزېږېږي او د بلوغ وخت ته ورسېږي. مونږ وايو چې: د دغو كسانو ايمان مقبول دى، ځكه چې د دوى ايمان د بالغيب څخه د بالمشاهده مرحلې ته نه وځي د ۱۰، والله گا أعلم.

### سوال جواب

٧\_ كه څوک وايي چې: د دغو كلماتو: ﴿ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَبُهُا لَمْ تَكُنْ ءَامَتَ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتَ

إِيمَنهُا خَيْرًا ﴾ د معنى حاصل خو ظاهراً داسى راوخي چې هيچانه د هغه ايمان په دوه صورتونو
كښې گڼه نه شي رسولى، يو دا چې پخوايې بالكل ايمان نه وي راوړى او په دغه وخت كښې ايمان
راوړي، او بل دا چې ايمان خو يې پخوا راوړى وي خو نېك عمل يې پكښې نه وي كړى او په دغه
وخت كښې غواړي چې نېك عمل ورسره پيوسته كړي او د ايمان څخه نجات بښونكى ايمان جوړ
كړي، كه نه نو ايمان يې د الله الله په نزد مقبول نه دى.

حال دا چې الله کا فرمايي: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِنْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرُه ﴾ [الزلزال: ٧] يعني: نو هرچا چې د يوې ذرې په اندازه د خير کار کړی وي هغه به وګوري (او اجر به يې واخلي). او معلومه ده چې بې عمله ايمان خو لوی خير دی ايا دا به ضايع شي؟

مونږ وايو چې: دلته د او توری د نفي په سياق کښې واقع شوی دی چې عموم فائده کوي. نو د معنی حاصل يې داسې راوځي چې: په دغې ورځ کښې ايمان داسې کس ته ګټه نه شي رسولی چې بخوا يې نه ايمان راوړی وي او نه يې د خير کار کړی وي، او پوره څرګنده ده چې دغه حالت خو يوازې په کافر باندې تطبيقېږي نه په بي عمله ايماندار

# يوه پوښتنه او د هغې جواب

۸ که څوک وايي چې: په دې تقدېر د ﴿ أَوْ کَسَبَتْ فِي إِيمَانِهُ وَ جملې په نزول کښې څه مله که څوک وايي چې: په دې تقدېر د ﴿ أَوْ کَسَبَتْ فِي إِيمَان کښې ښېګڼې به د کومه کړي، چُرته چې حکمت دی، ځکه څوک چې اصل ايمان ونه لري نو په ايمان کښې ښېګڼې دغه جمله هيڅ اثر نه لري؟ اظرف نه وي هلته مظروف هم نه وي. لنډه دا چې په ذکر شوي مطلب کښې دغه جمله هيڅ اثر نه لري؟

مونږ وايو چې: په ذکرو شوو کلماتو کښې د لاندې دوه وو مطالبو بيان ته اشاره ده: مون وايو چې: په د درو سوو حد ک بې ايمان او نېک عمل دواړه څه ګټه نه شي رسولي ځکه چې د الف: کافرانو ته په دغې ورځ کښې ايمان او نه نېک عمل، او په دغې ورځ کښې د الف: کافرانو له په دیم روی د ایمان درلود او نه نېک عمل، او په دغې ورځ کښې يې نه ايمان مقبول دي او نه نېک عمل درلودلي شي.

اجتماعي توګه وي چې باعمله ايمان ولري، او يا په انفرادي توګه وي چې يوازې ايمان ولري ماعي توت وي چې . د اما په همدغه انفرادي صورت کښې که د ذکرې شوې علامي د تحقق څخه وروسته وغواړي چې د پخوانيو ګناهونو څخه توبه تائب شي نو د موعود مقبوليت څخه لوېږي او د الله څخ په فضل پورې توقف لري أوبس.

نو که بالفرض ذکره شوې جمله په نزول کښې نه وي اضافه شوې نو دوهم مطلب به هم پوره نه وي شرحه شوى، وَاللّه ﷺ أعلمَ بِمراده.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا لَّسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ ۚ إِنَّمَاۤ أَمْرُهُمْ إِلَى ٱللَّهِ ثُمَّ يُنْبُهُم يِمَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ١ مَن جَآءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ، عَشْرُ أَمْثَالِهَا وَمَن جَآءَ بِٱلسَّيِّعَةِ فَلَا يُجُزَّيَ

# إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ ﴾

[۱۵۹] بي شکه هغو کسانو چي خپل (اصلي حق) دين يې ټوټه-ټوټه کړي دي او دوي ډلي-ډلي جُورٍ شوي دي رچي ټول په باطله روان دي) ته رای پيغمبره !) د دوی څخه په هيڅ شي کښې نه يې (تاته هيخ مسوليت نشته، ځکه چې) يقينًا د دوي کار الله کا ته (مفوض، پرېښودل شوي) دي بيا به يې (چې کله دوي د الله ﷺ په حضور کښې ودرېږي) په هغو کارونو باندې خبر کړي چې دوی په دنيا کښې) وه چې کول به يې.

[۱۶۰] هرڅوک چې يوه نېکي راولي (وکړي) نو ده لره راقلا) د هغې نيکۍ لس مثله رچنده) دي، او هرڅوک چې يوه بدي راولي (وکړي) نو جزا به ورنه کړی شي مګر د هغې په مثل (يو په يو)، او دوی چې دي تېري به ورباندې ونه کړي شي.

## ارتباطونه

۱\_ په وړاندېنيو ايتونو کښې توصيه شوې وه چې د يوې (حقې) لارې پيروي وکړئ چې متحد شي او د باطلو لارو پيروي مه کوئ چې ټول به تيت پرک شئ؛ په دې ايتونو کښې د همدې مضمون يوه مصداق ته اشاره شوي ده.

۲\_ هلته د بې وخته ايمان اهانت او عدم مقبوليت بيان شوى وه او دلته په خپل وخت سره د ایمان او نورو نېکيو قدرداني ښودل شوی ده چې حاصل يې داسې کېږي:

(A) (i)

# د مطلب خلاصه

ای پیغیبره! تا خو ټولو خلکو ته، یهود دي او که نصارا، مشرکان دي او که بله ډله، حقه لاره برنبودله چې د الله الله لاره ده او ټول پیغمبران عبماله ورباندې تللي دي نو هر چا چې ستا خبره ونه بله او د شیطاني باطلو لارو پیروي یې وکړه او خپل ځانونه یې په متفرقو ډلو باندې ووېشل نو د دی په باره کښې تاته هیڅ مسولیت متوجه نه دی، تاخو خپله غاړه په احسنه توګه فارغه کړه، د دوی پل کارو بار الله د ته مفوض دی چې هرڅوک به په خپلو کړو وړو خبر کړي او موافقه جزا به ورکړي ای پیغمبره! د نېکې جزا او یا د بدې جزا ورکولو په هکله د الله د قانون دا دی چې د یوې نېکې په مقابل کښې اقله درجه لس چنده اجر ورکوي، او د ورپورته چندونو اندازه یوازې الله د نېکې په مقابل کښې اقله درجه لس چنده اجر ورکوي، او د ورپورته چندونو اندازه یوازې الله د ته مغلومه ده چې ترڅو چندونو پوري به یې رسوي، اما د یوې بدۍ په مقابل کښې د یوه مثل څخه مغلومه ده چې ترڅو چندونو و ورکړي نو دا به د بندګانو سره تېری وي او الله د تېري خومنزه دی.

#### توضيحات

۱ که څه هم ځینو مفسرینو کرامو لیکلي دي چې دلته داهل الکتابو (یهودو او نصاراوو) تفرق ارنشتت ته اشاره ده (۱) مگر مونږ ته دا بهتره ښکاري چې د آیت شریف مفهوم عام پریښودلی شي زڅو د دې امت ټولو گمراه ډلو ته شامل شي، ځکه چې په نصوصو کښې د مفاهیمو عموم په نظر کښې نیول کېږي، نه خصوص د مورد. نو د معنی حاصل به یې داسې شي چې: د هغو کسانو په کړ وړو باندې تاته څه مسئولیت متوجه نه دی کومو چې خپل اسماني دین چې د ابراهیم د په څخه رنه پاتې وه ټوټه توټه کړ، څوک مشرکان شوه څوک مجوسیان او بالآخره چا خپل ځان ته یهودیت غوره کړ او چا په نصرانیت منگولې ښخې کړې او داسي نور. همدارنګه د هغو کسانو په باره کښې مره نه د یې چې خپل دین به (چې تا ور وړې دی) تجزیه کړي، څوک به معتزله شي، څوک جریه او څوک بله ډله. لکه چې همداسې وشوه، دا آمت هم په درې اویا ډلو باندې ووېشلی شو.

#### يادونه

۲\_مونږ د [آل عمران:۱۰۵] آيت لاندې د دې امت د ګمراه ډلو او هم د اهل الکتابو د تفرق او نشتت په باره کښې څه معلومات ليکلي دي چې د آيت تفسير ورپورې ارتباط لري، نو هيله ده چې هلته يو ځل مراجعه وکړې شي.

#### د حسناتو چندونه

٣- د حسناتو د اجرونو په باره کښې ډېر ايتونه وړاندې تېر شوي دي او ډېر راتلونکي دي، مددارنګه په همدې هکله زښت ډېر احاديث هم روايت شوي دي چې يوه مجموعه يې ځينو

واو اننا (۸) مګر مونږ د لاندې يوه اوږده حديث د مضمون په ليکنه بانام ۱۱ مفسرينو کرامو راغونډه کړې ده ۱۱۰ مګر مونږ د لاندې يوه اوږده حديث د مضمون په ليکنه بانام ۱۱ اکتفاء کوو هغه دا چې:

فاء كوو هغه دا چې: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چې الله ﷺ كرام الكاتبين (پرښتو) ته امر كوي چې كله زما بنده د نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چې الله ﷺ كرام ليكئ چې خپل نيت ته د عمل جامه ميداد الله نبي کريم ﷺ فرمايلي دي چې الدون بد کار نيت وکړي نو هغه ورباندې ترهغه مه ليکئ چې خپل نيت ته د عمل جامه ورواغوندي بد کار نيت وکړي نو هغه ورباندې د د د اورته وليکئ او زيادت ورباندي مه لرځي د د د بد کار نیت و کړي نو هغه ورباسه و د یوه بد کار جزا ورته ولیکئ او زیادت ورباندې مدلیکئ او کلای م لیکئ او کلای م کله یې چې عملي کړ نو فقط د یوه بد کار جزا ورته ولیکئ او زیادت ورباندې مدلیکئ او کلافها کله یې چې عملي دړ دو صده یې د رضا د پاره ترې تېر شو نو یوه نېځي ورته ولیکئ (فکه مها د بد کار نیټ یې عملي نه کړ او زما د رضا د پاره ترې تېر شو نو یوه نېځي ورته ولیکئ (فکه مې د بدكار څخه مخ اړول هم يوه نېكى ده).

ار څخه مخ اړول هم يوه بېدي د ... او که زما بنده د نېکۍ نيت وکړ نو د عملي کولو څخه وړاندې ورته يوه نېکي وليکي او کې او کې او کې او کې او کې او کې نيک کار ته سيت دون هم يو . نو «فَاکْتُبُوهَا لَهُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا إِلَى سَبْعِ مِائَةٍ»(٢) يعني په لسو چندونو سره آن تر اوه سوه چنده پورې يې ورته وليكئ.

#### بادونه

که څه هم په اصل مطلب باندې څه فرق نه پريوزي مګر د دې سره سره ممکنه ده چې ﴿ فَلَهُ عَنْرُ أَمْنَالِهَا ﴾ د كلماتو څخه په لاندې دوه ډولو باندې تعبير وكړو:

الف: يوه نېکي د الله ﷺ په نزد اقلًا د لسو نېکيو غوندې شمېرله کېږي نو د يوې نيکي په عوض نبكو كارانو ته اقلًا لس نيكى ليكل كېرى.

ب: يوه نېكي چې كوم اجر د الله على په نزد لري هغه ورته لس چنده ليكلي كېږي.

﴿ قُلْ إِنَّنِي هَدَانِي رَبِّي إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ دِينًا قِيَمًا مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَاكَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَعْيَايَ وَمَمَاتِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ لَا شُرِيكَ لَهُ، وَبِذَ الِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوْلُ ٱلْسَلِمِينَ ﴿ قُلْ أَغَيْرَ ٱللَّهِ أَبْغِي رَبًّا وَهُوَ رَبُّ كُلِّ مَنْ إِ وَلا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسِ إِلَّا عَلَيْهَا ۚ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أَخْرَىٰ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُم مَرْجِعُكُمْ فَلْنَبِنُكُم بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى جَعَلَكُمْ خَلَتِبِفَ ٱلْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضُكُمْ فَوْنَ بَعْضِ دَرَجَنتِ لِيَبْلُوَّكُمْ فِي مَا ءَاتَنكُر أُونَ رَبَّكَ سَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ, لَغَفُورٌ رَحِيمٌ

<sup>(</sup> ۱) تفسیرابن کئیر ج۲ ص۱۹۶

البخاري ج٢ ص ١١١٧ Downloded from: bawarketabtoon.com

الأنعام (٦) رس داره مشرکانو څخه هم نه وه.

ر دی چې د ټولو عالمونو پالونکی دی.

دی چې د دی او ده استه او په همدې باندې ماته امر کړی شوی دی او زه (د خپل رب مدابتونو ته) په ټولو غاړه ایښودونکو کښې اول نمره (غاړه ایښودونکی) یم (د هرچا څخه مخکښې

د هرشي رب رپالونکي) دی.

او (د بدۍ عمل) هيڅوک نه کوي مګر په خپل ځان باندې (يې کوي، چې ضرر يې همده ته راجع دی او بس)، او هیڅ (پېټي) په شا کوونکي د بل چا پېټي نه په شا کوي. بيا (نو ستاسي خپل رب کې يې د ورګرځېدل دي، نو په هغه شي باندې به مو خبر کړي (او فيصله به وکړي) چې تاسو (په دنيا كښې وئ چې اختلاف مو پكښې كاوه.

[۱۶۵] او الله ﷺ هغه اقدس ذات دي چې تاسو يې په ځمکه کښې خليفه ګان جوړ کړي ياست اوستاسو ځينو ته يې په ځينو نورو باندې درجې پورته کړې دي، د دې دپاره چې په هغه شي کښې مو وآزمايي چې تاسو ته يې درکړي دي.

يقينًا ستا رب على جالاك عذابي دي، او بي شكه همدي على ضرور بښونكي (او) مهربان دي.

## ارتباطونه

۱\_ په وړاندې ایتونو کښې د مشرکانو دریځ بیان او تردید شوی وه او په دې ایتونو کښې د نبي كريم ﷺ دريخ شرحه شوى دى.

٢\_ هلته د شيطان د متعددو لارو نتيجه شرحه شوي وه او دلته د الله ﷺ د واحدي لارې نتيجه شرحه کېږي.

# د مطلب خلاصه

يعني: اي پيغمبره! کله چې تا د مشرکانو دريځ پوره شرحه کړ چې عناد نيولي دي او د شيطان د متعددو لارو پيرو دي او په مختلفو ګروپونو باندې وېشلي شوي دي او يو د بل وينو ته ناست دي، اوس ټولې دنيا ته خپل دريخ شرحه کړه چې ستا ټول تابعان سره وروڼه دي او ټول په يوه واحده لاره باندې روان دي، دا لاره آن د ابراهيم المنده شخصه د په اتموه ۱۹۵۰ مه د دادی:

ولواننا (۸) ۱\_ ټولو خلکو ته ووايه چې: ماته خپل رب هدايت کړی دی او په هغې واحدې برابرې لارا باندې يې روان کړی يم چې د همده څخ رضا پکښې نغښتې ده، ما هيڅوک د دې لارې څخه نړې باندې يې روان کړی يم چې د اوښتنې تمه کوی اړولي او نه دي راته څوک د اوښتني تمه کوي.

لى او نه دي رائه حود د اوستى ده رما دين دى او همدېته مې غاړه ايښي ده، دغه او ۲ دا لاره چې ماته الله څخ راښودلې ده زما دين دى او همدېته مې څوک ګوتې وهلې شد دانمي لاره ده، په دې کښې بدلون راېدلون نشته او نه پکښې څوک ګوتې وهلی شي.

سي لاره ده، په دې دسې بدلون ربه دی په دې لاره باندې زما د دنيا او آخرت نظام څرخېږي. يا په بل عبارت: په دغې لاره باندې لکړ په دې لاره باندې زما د دنيا او آخرت نظام څرخېږي. يا په بل عبارت: په دغې لاره باندې لکړ په دې لاره باندې زما د دنيا او سرع د آخرت د کارونو دپاره هم فقط همدا لاره کفايت کوي څنګه چې د دنيا کارونه جوړېږي همدارنګه د آخرت د کارونو دپاره هم فقط همدا لاره کفايت کوي

س. ٣\_ په دغې لاره باندې ټول پيغمبران عبماله، تللي دي، همدغه لار د ابراهيم الله لاره ده چې ټول ا په دغې دره بادې ځون په دغې او دا ځکه چې ابراهيم الله د ټولو باطلو اديانو څخه مانل او خلک ورته په حقانيت باندې قائل دي، او دا ځکه چې ابراهيم الله په حق دين پوري نښتي وه، چې نه يهودي وه، نه نصراني او حتى نه د مشركانو څخه وه

یق دین پورې سیمی و٠٠ چې - ٥٠٠ ي -زما ذکره شوې لاره هم د ټولو متعددو شيطاني لارو څخه جدا ده چې نه پکښې د شرک څه نښي

شته او نه د بل كوم باطل دين اثار.

۱۰ و ده و بن حوم به حل در . ۴\_ ای پیغمبره! دا هم ورته ووایه چې زما په دریځ کښې دا خبره شامله ده چې زما ټول کړه وړه د الله ﷺ څخه په غير په هيچا پوري تړلي نه دي، او ولې به تړلي وي چې الله ﷺ د ټولو عالمونو پالونکی دی، ایا د ده څخه په غیر بل پالونکی شته؟.

لنده دا چې زما بدني عبادت او زما مالي عبادت لکه لمونځ او قربانۍ ، او هم زما ژوند او مړي ټول په الله څخ پوري اختصاص لري، زما هيله دا ده چې په همدغې دريځ باندې ژوند وکړم او په همدغه دريځ باندې مړ شم او د مرا د وخته پوري ورباندې کلک و درېږم.

۵\_ ای پیغمبره! خلکو ته ووایه چې په ذکر شوي دریخ باندې زه د الله د پلوه مامور شوی یم او ما د خپل رب ﷺ امر ته غاړه ايښي ده، بلکې زه په اکمله توګه غاړه ايښودونکي او اول نيره مسلمان يم، په همدغه دريځ باندې پخپله ولاړ يم او نور خلک ورته هم ستاسو په شمول دعوت كوم، داسى نه ده چى خلك ورته رابلم او پخپله ورته شا كوم.

ع اي پيغمبره! خلكو ته ووايه چي ايا ما سره دا مناسبه ده چي د الله الله څخه په غير د بل رب (پالونکي) په لټه کښې شم حال دا چې دا ﷺ د هر شي رب (پالونکي) دي، ايا د الله ﷺ څخه په غير بل بالونكي هم چرته موجوديت لري؟ أيا بل څوك هر شي باللي شي؟!.

٧\_ ای پیغمبره! په آخر کښې د خپل دریځ دغه څو اجتماعي احکام او لارښوونې خلکو ته د مثال په توګه بيان کړه چې دوي پکښې د مقايسې په ډول فکر وکړي:

الف: په دغې لاره کښې يو دا قانون دي چې د هر چا ګناه په خپله غاړه ده، هيڅوک خپله ګناه د بل چا په غاړه باندې نه شي وراچولي، نو د يهودانو دا عقيده غلطه ده چې څو ورځې به دوي ځکه 

. . .

انا (۸) انا دا قانون دی چې هیڅوک په خپله خوښه د بل چا ګناه په خپله غاړه نه شي اخستی، چې کفر ۱ با به این دې زما په غاړه وي. او يا په بل عبارت، ستا په عوض به زه دوزخ ته لاړ شم. انتيار کړه ستا ګناه د الله څخه د بله ه تما خاک ۱۸ ۱۵ ۱۸ د او نه خوښه او ناخوښه رجوع وکړی او په اختلافي موضوعګانو باندې په مو ناموټون کې تاسو په دغه او په هاغه کښې اختلاف کاوه او حق د فلاني په جانب دی او فلاني په

ڼه وه. ۹ او دا هم ورته ووايد چې الله څخه هغه اقدس ذات دی چې د تېرو شوو خلکو په ځای باندې يې ناسو درولي ياست او د ځمکي خلافت يې تاسو ته درکړی دی.

د دروي ... هواستاسو په منځکښې يې د رتبو تفاوت (ټيټ او جګ) د دې دپاره پيدا کړي دي چې تاسو د مور ابنلاء او ازمېښت لاندې راولي او هر چاته يې چې څومره شي ورکړی دی په هغه کښې يې وازمايي. ۱. نو ای پیغمبره! ستا رب د خپل کامل علم په غوښتنه د نتائجو په وخت کښې خلک په دغو گروپوتو باندې ووېشي:

اول: ځينو ته به عذاب ورکړي، چې عذاب يې چالاکه راروان دی او هيڅوک ترې نه بچ کيدلی شي او نه يې مخنيوي کولي شي.

دوهم: ځينو ته به مغفرت وکړي او د ګناه څخه به ورتبرشي.

درېم: بالآخره په ډېرو باندې به مهرباني وکړي، نېک اعمال به يې قبول کړي او درجې به يې لورې کړي.

#### توضيحات

۱\_علماوو کرامو د ﴿ وَنُسْكِى ﴾ كلمه په ډېرو معناوو باندې تفسيره کړې ده ١١٠ مگر د دې مقام په اعتبار سره مونږ ته بهتره ښکاري چې د انسك څخه به قرياني مطلب وي. نو د معني حاصل به . یې داسې شي چې: زما قربانۍ د مشرکانو د قربانیو په شان نه دي چې د بوتانو په نامه څاروي ذبحه كوي، زما مذبوحي فقط د الله عنى نامه دي او بس.

٢\_ همدارنګه دوی د ﴿ وَأَنَا أُوَّلُ ٱلسَّامِينَ ﴾ جمله هم په ډېرو معناوو سره ترجمه کړې ده ٢٠، مګر مونږ ته بهتره ښکاري چې معني به يې دا وي چې: زه چې څه تاسو ته وايم او ما چې څه راوړي دي هغه ته زه د هر چا څخه وړاندې غاړه ږدم او په ځان يې عملي کوم، هسې نه چې تاسو ورته دعوت كوم او پخپله ورته تسليم نه يم.

نو ذكره شوى جمله د شعيب على (خطيب الانبياء) حملي ته ورته ده چي الله الله د ده د خولي څخه داسي حكايت كوي: ﴿ وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَخَالِفَكُمْ إِلَىٰ مَا أَنْهَنكُمْ عَنْهُ ﴾ [هود:٨٨] يعني: زما دا نيت نه

<sup>(</sup>١) زاد المسير ج٣ ص١٠٩

۲۱) تنسير الغرطبي ج۸ ص۱۵۵

ولواننا (۸) دی چې زه تاسو د کوم شي څخه منعه کوم همغه ته پخپله ورشم او ستاسو څخه مخالفت رکې دی چې زه تاسو د کوم شي څخه مخالفت رکې بلكي زه خپلو هدايتونو ته اول نمره غاړه ايښودونكي يم.

# سوال جواب

٣\_كد څوك وايي چې د دې جملي ﴿ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أَخْرَىٰ ﴾ مضمون خو په وړاندې جمله ﴿ وَلا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسِ إِلَّا عَلَيْهَا ﴾ كښى شامل دى نو په نزول كښې يې څه حكمت وه؟

سِبُ کا نفس إد حبه ، ب مونږ وايو چې: د دې جملې مضمون هلته نه دی شامل، ځکه چې د هغې مضمون دا دی چې موسورويو پې موسو د او په موسو کولی چې په زور سره يې هغه ته وريد شا کړي او هيڅوک خپله ګناه په بل چا باندې نه شي تحميل کولی چې په زور سره يې هغه ته وريد شا کړي او ه دې جملي مضمون دا دی چې دغه کار څوک په خوښه هم نه شي کولی چې ته جنايت وکړه او جزا به يئ زه وګالم. لکه چې يوه ورځې مشرکانو نبې کريم ﷺ ته وړانديز وکړ چې د دغه کار (دين) څخه به يني رو و الم عد به ين د د م الم ين د هغه مونو ذموار ياستو(١)، يا لكه چي يوه ورځ مشركانو مسلمانانو ته وویلی چې تاسو زمون لارې (شرک) ته را واوړئ ستاسو مخناهونه دې زمون په غاړو وي [العنكبوت:١٢].

د دې کتاب (عزيز التفاسير) ليکنه مونږ د الله ﷺ په توفيق په ۱۳۶۹/۶/۲ ه ش نېټه پيل کړي وه، دا دی اوس د الله ﷺ په لوی فضل او بې پايانه مهربانۍ سره د الأنعام د سورت پاي ته راورسېدو او د قرآن کريم د څلورمې برخې ترجمه او تفسير په پښتو ژبې سره بشپړ شو، چې ټول وخت ورباندي تقريبًا څلور كاله او لس مياشتي مصرف شو. الله على ته اميد كوو چې د قرآن كريم د آخره پورې يې تمام کړي.

د ټولو محترمو لوستونکو او دوستانو څخه هیله مند یو چې د الله ﷺ په دربار کښې زمونږ دپاره سوال وکړي چې دا تفسير زمونږ په لاس تکميل کړي او هم يې په خپل نزد کښې مقبول وګرځوي او مسلمانانو ته يې ګټور واقع کړي.

اللُّهُمُّ اجْعَلْ صَلَاتِي وَنُسْكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ لا شَرِيْكَ لَه آمِينَ يَا رَبُّ الْعَالَمِينَ. ۱۳۷۴/۵/۲۰ هش (تقريبًا). gold in the parameter the

Land Letter soil

will be a sufficient the entire wife in

(K) [12] (A)

day last of my YEV

Downloded from: pawarketabtoon.com

#### سريزه

د دې څخه وړاندې چې مونږ د دې سورت د ایتونو په تفسیر باندې پیل وکړو لازمدې محترمو لوستونکو پام لاندې مطالبو ته ورواړوو، ترڅو یې په اجمالي توګه ذکر شوی سورت د دهن کښې د دهن کښې ځای ونیسي او د مضامینو په فهم کښې ورسره لاس وکړي.

دهن دښې ځای وسيسي ر ۱\_دا سورت د الاغراف په نامه باندې نومولی شوی دی چې همدغه کلمه د دې سورت په [۴۹] ۱ ۴۸] ایتونو کښې ذکره شوې ده. په دغه ډول نوم ایښودلو ته منطقیان تسمیه الکل باسم البرار وایي، یعنی ټول سورت د یوه جز، په نامه یاد شوی دی. ذکره شوې کلمه به په خپل ځای کښې د الله و په توفیق د څېړنې لاندې ونیوه شي.

په توقيق د خېړېې رساې رسان و و د د او د د او د تول مکي سورت دی ۱، ځينې علما، کړ ا ۲\_ د عبدالله بن عباس رمضه په روايت دا سورت ټول مکي سورت دی ۱، ځينې علما، کړ ا وايي چې همدغه خبره غوره ده ۲۰، مګر ځينې نور عقيده لري چې په دغه سورت کښې اته اينونه مدني هم شته دي ۲۰، چې د [۱۶۳] آيت څخه پيل شوي دي.

۳\_ د دې سورت اعداد په لاندې ډول دی<sup>۴۱</sup>:

الف: د دې سورت د ایتونو شمېره دوه سوه او شپږ (۲۰۶) ته رسېږي چې د وړاندې سورن (۱۷۰۶) څخه یې ایتونو په شمېره باندې با (۱۷ نعام) څخه یې ایتونه ډېر دي، نو معلومه شوه چې د سورتونو ترتیب د ایتونو په شمېره باندې با نه دی بلکې توقیقي دی، لکه چې د لومړۍ سپارې په سریزه کښې ورته څه اشاره شوې ده. ب د دې سورت د کلماتو شمېره درې زره درې سوه پنځه ویشت (۳۳۲۵) ده.

ج: د حرفونو شمېره يې څوارلس زره درې سوه لس (۱۴۳۱۰) ته رسېږي.

# د الأنعام او د الأعراف سورتونو تناسب

۴\_ څرنګه چې ذکر شوي دواړه سورتونه د هجرت څخه وړاندې نازل شوي دي نو په لاندې نکانو کښې سره يو تربله تناسب لري:

الف: په دواړو کښې د عقيدوي کلياتو بحث دي لکه د الله ﷺ توحيد، د نبي کريم ر نبون او بالآخره بيا ژوندي کيدل او داسې نور

ب: مګر هلته د عقایدو په اثبات باندې زیات زور اچول شوی دی او دلته یې د دعوت ځنوه دېره شرحه شوې ده چې پیغمبرانو سمد په دې لاره کښې د تاریخ په اوږدو کښې څومره مشکلان ګاللي دي.

١١) الدر المنثور ج٢ ص٢١٢

<sup>(</sup> ۲) تفسير ابي السعود ج٣ ص٢٠٩

<sup>(</sup>٣) تفسير العنادج٧ ص٢٩٤

<sup>(</sup> ۴) اللباب في علوم الكتاب ج ٩ ص٣

انه (۱۸) ج. هلته هم د مشرکانو مزخرفات رد کړی شوي وه، لکه د څارويو تحريم. او دلته هم د دوی م خرفات ردېږي، لکه په بربنډه باندې طواف کول.

د: هلته الله على به خپل اقدس ذات باندې د رحمت د لزوم بيان كړى وه چې: ﴿ كُتَبُ عَلَىٰ نَفْسِهِ آلزَّحْمَةً ﴾ [الأنعام: ١٢] يعنى: الله وفق بدخيل اقدس ذات باندى رحمت لازم محرزولى دى. او دلته يى الرحد . هرشي ته د رحمت رسيدنه نازله كړې ده چې: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلُّ شَيْءٍ ﴾ [الأعراف: ١٥٤] يعني: او زما مهرباني هر شي ته رسېدلې ده.

# د دواړو سورتونو د نژدې ایتونو ارتباط

۵\_ د هغه سورت (الأنعام) د وروستني ايتونو او د دې سورت (الأعراف) د لومړنيو ايتونو اړوند د لاندې وجوهو د کبله ذهن ته راځي:

الفُ: كومه لاره چې نبي كريم ﷺ هلته په خپل دريخ كښې ښودلي وه چې ﴿ إِنَّنِي هَدَننِي رَبِّيَ إِلَىٰ صِرَّطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [الأنعام: ١٤١]، په همغي لاره باندي دلته د تللو امر شوى دى چې: ﴿ ٱتَّبِعُواْ مَآ أُنْولَ إِلَّيْكُم مِن رَّبِّكُمْ ﴾ [الأعراف: ٣] يعنى: تاسو ټول د هغه شي پيروي وكړئ كوم چې تاسو ته د خبل رب د پلوه درنازل کړي شوي دي.

ب: هلته واضحه شوې وه چې يوې نېکۍ ته لس اجرونه ورکول کېږي او دلته د اعمالو د تول بيان دى چې هره نېكي او هره بدي به تلله كېږي.

ج: هلته دا خبره هم څرګنده شوې وه چې د قيامت په ورځ به په اختلافي مسائلو کښې حقه فيصله وشي او دلته همدا موضوع تعقيب شوى ده چى حتى د پيغمبرانو عبران څخه به هم پوښتندوكړى شي. د: هلته په وروستني آيت كښې د ﴿ جَعَلَكُمْ خَلَيْفِ ٱلأَرْضِ ﴾ جمله نازله شوى وه او دلته دوهمه رکوع د ادم ﷺ د خلافت پورې په مربوط بحث کښې نازله شوې ده چې د خلافت په اولو وختونو كښى ورته څه پيښ شوه.

د دې سورت څو محتويات

ع\_ څرنګه چې قران کريم د الله ﷺ کتاب دي او د الله ﷺ د کامل علم څخه نمايندګي کوي نو هیڅوک نه شي کولي چې د يوه سورت ټول مضامين په ګوته کړي، نو د همدې کبله مونږ د لاندې محتوياتو نومونه د مثال په توګه اخلو چې په دې سورت کښې بيان شوي دي:

الف: د ما انزل الله اتباع (پيروي) واجبه گرخوله شوې ده.

ب: د قيامت په ورځ د نېکو او بدو په انصاف سره تلل يقيني کار دی.

ج: د ادم نقی خلقت او د ابلیس علیه اللند سره د ده نقی قیصه.

د. په همدغې قيصي باندې ځينې تفريعي احکام

ه: د جنتیانو او دوزخیانو یو تربله سره خبری کول.

and looky - as

where our of his

اننا (۸) و: د نوح لفتی، هود لفتی، صالح لفتی، شعیب لفتی، او د موسی الفتی قیصی، چې ټولې د عبرر څخه ډکې دي.

ز: د اصحاب السبت قيصه او هم د عالم الذر قيصه.

ح: بالآخره د 'بلعام بن باعوراء' قيصه، او د قيامت د ورځې قيام او داسې نور .

# الله التَّحْزَ الرَّحِي

﴿ الْمَصَ ١ كِتَابُ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِنْهُ لِتُنذِرَ بِهِ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ آتَبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن رَّبِكُمْ وَلَا تَتَبِعُواْ مِن دُونِهِ ٓ أَوْلِيَا ٓ وَكُلِيآ وَكُلِيا َ عَلِيلاً مَّا تَذَكَّرُونَ ۞ ﴾

د بي اندازې مهربان او بي اندازې بارحمه الله ﷺ په نامه.

[۲] دا رقرآن کریم، داسی کتاب دی چې تاته درنازل کړی شوی دی نو ستا په سینه (زړه) کښې دې د ده څخه څه شک نه وي (چې دا به حق نه وي). د دې دپاره (درنازل کړی شوی دی) چې ته پرې رکافرآن د الله على د عذاب څخه و وار کړې او مؤمنانو ته ورباندې پند ورکړې.

[٣] (نو خلکو ته ووايه چې) د هغه شي پيروي وکړئ چې تاسو ته د خپل رب الله د پلوه نازل کړي شوي دي (په دې کښې د ستاسو د رب ﷺ پيروي نغښتې ده) او د خپل رب ﷺ څخه په غير د نورو دوستانو پيروي مه كوئ، ډېر لږ وخت تاسو پند اخلئ (پيروي مو كمه ده).

# د مطلب خلاصه

كوهمية ركم إلى أدم لابك بر المال ۱\_ یعنی: ای پیغمبره! کوم کتاب چې تاته نازل کړی شوی دی هغه داسې کتاب دی چې پخپله په خپل ځان باندې دليل دى. يا په بل عبارت: خپل ځان پخپله ثابتوي چې د الله الله كتاب دى او دا ځکه چې دغه کتاب د هغو حرفونو څخه ترکیب موندلی دی د کومو څخه چې د خلکو خبرې اترې تركيب مومي لكه: الف، لام، م، ص او داسې نور، خو د دې سره سره ټول خلك يې د پيريانو او ملائکو په شمول د مقابلې څخه عاجز دي او عاجز به وي، حتى ته هم د خپله ځانه د دې کتاب په مثل د يوه آيت د راوړلو څخه عاجزيې او عاجز بديې.

٢\_ نو اي پيغمبره! د دې كتاب په حقانيت كښي خو ستا سره هيڅ شك او شبهه نشته مكر مشركان او دښمنان غواړي چې تا پكښې داسې شكمن جوړ كړي لكه څنګه چې دوي پخپله پكښې شکمن دي، پام کوه چې څه شک پکښې ونه کړې او د کافرانو د خبرو پيروي ونه کړې. دا هدايت مو ځکه تاته وکړ ترڅو د هغوي تمه قطعه شي چې تا به بې لارې کړي.

نو کله چې دا کتاب رقرآن کې پې ده هغه کښونه پواته او د معجزې په توګه په خلکو په خلکو

الاعراف (۱) الاعراف (۱) خپل ځان مني، نو ستا فقط همدا وظیفه ده چې کافران ورباندې د الله څخ څخه وډار کړې الله الله څخه وډار کړې ۲۰. کېم <sup>بې</sup> کړنلاره جوړ کړي.

ې بې سې د ای مومنانو! د خپل پیغمبر نصیحت قبول کړئ او د هغه کتاب پیروي وکړئ کوم چې ا ده د خپل رب څخه د پلوه نازل کړی شوی دی او ستاسو تربیه او پالنه پکښې په اکمله توګه په

نظ کښې نيولې شوې ده.

ر دې کتاب پيروي ستاسو د خپل رب څخ پيروي ده نو د خپل رب څخ د پيروۍ څخه په غير د نيمان د دې خبرې ته متوجه کېږئ او ډېر لږ تذکر يې کوئ، تاسو ته په کار دي چې ښه زياته مېر نوجه ورنه وکړئ او د شيطانانو په لومه کښې ونه نښلئ.

#### توضيحات

١\_ د هغو حروفو په باره کښې کوم چې د سورتونو په اوائلو کښې نازل شوي دي مونږ د "البقرة" او آل عمران" په سورتونو کښې څه ناڅه ليکلي دي چې بيا ليکلو ته يې څه اړتيا نه ګورو.

# حرج څه معني؟

٢\_مونود [الأنعام: ١٢٥] آيت لاندې د حَرج د كلمې لغوي معنى بيانه كړې ده خو په دې مقام كنى يى مفسرينو كرامو په لاندې دوو ډولو باندې تفسيرونه كړي دي:

الف: جمهور علماء كرام وايي چې دلته ترې زړه تنګي او وارخطائي مراده ده٠١، نو د معني حاصل يې داسې کېږي چې ای پيغمبره ا دا کتاب خو په تا باندې الله د نازل کړی دی، چې هر شي بي د قدرت لاندې دي نو د دې څخه مه ډارېږه چې مشرکان به يې د پرمختګ مخه ونيسي او ستا د دعوت په مقابل کښې به خنډ واقع شي.

په همدې مضمون باندې ډېر نصوص دلالت کوي لاندې مثالونه يې ولولئ:

اول: الله عَدْ نبي كريم من منه خطاب كوي حي: ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴾ [الحجر:٩٧] يعني: او يقينًا مونږ پوهېږو چې بې شکه ستا زړه هغو خبرو ته تنګېږي کومې چې مشرکان يې وايي (چې د پرمختګ مخه به يې بنده کړي).

دوهم نبي كريم على به يوه اوږده حديث كښى فرمايي چى ما خپل رب على ته عرض وكړ چى: «إذا بُلْلُغُوا رَأْسِي فَيَدَعُوهُ خُبُزَةً»(٢) يعني نو په دغه وحت كښي (چي مشركان حق دين ته دعوت كړم) دوى به مې سر وچقوي (مات کړي) نو ډوډۍ به ترې جوړه کړي (چې په غاښونو باندې ميده کړي شوې وي).

<sup>(</sup>١) تنسير القرطبي ج٨ ص١٤٠ (٢) صعيع مسلم ج٢ ص٢٨٥

اننا (۸) ب: عبدالله بن عباس رضرف او خيني علماء كرام وايي چې په دې مقام كښې ترې شكران الاعراف (۸) ب: عبدالله بن عباس رصیب در سه که در ای پیغمبره! د دې قرآن کریم په باره کښې څه شک شبهه مه کوه چې دا به د الله د جانبه نه وي نازل شوي.

تبهه مه توه چې د چې د الله الله همدا مضمون په بل ځای کښې داسې نازل کړی دی چې: ﴿ فَإِن كُنتَ فِي شَلْفُ مُوْمَ الرف إيت مسوي مراد الله المراد الله عنى: اى پيغمبره! كه (بالفرض المحال) ته د هغه شي څخه په شي مِن الممارِين ﴾ ديوس الماري در ازل کړي دي نو د هغو علماوو څخه پوښتنه وکړه چې ستا څخه وړاندې کښې يې چې تاته مونږ درنازل کړي دي نو د هغو علماوو څخه پوښتنه وکړه چې ستا څخه وړاندې نښې يې چې د د و نورو د و نصارا)، يقينًا تاته د خپل رب څخ د پلوه حق درغلی دی نو ته يې کتاب لوست (لکه يهود او نصارا)، يقينًا تاته د خپل رب هیڅکله د شک کوونکو څخه مه کېږه.

### سوال جواب

٣ که څوک وايي چې: ايا نبي کريم ﷺ العياذ بالله د قرآن کريم په حقانيت کښې شک درلود چې الله ﷺ ورته توصيه وكړه چې شك پكښې مه كوه؟!.

مونر وايو چې: د همدغه سوال دپاره مونږ د [البقرة:۱۴۷] آيت لاندې متعدد جوابونه کړي دي چې بيا ليکلو ته يې اړتيا نه ګورو ، مګر په دې مقام کښې ورباندې همدومره اضافه کوو چې." د منطقیانو په اصطلاح، شرطیه قضیه د خپل صدق دپاره د مقدم او تالي د امکان یا صدق غوښتنه نه کوي، بلکې کله به دواړه محال وي خو قضيه به صادقه وي. لکه چې الله ﷺ نبي کريم ﷺ ته توصيه كوي چى: ﴿ قُلْ إِن كَانَ لِلرَّحْمَنِ وَلَدٌ فَأَنَا أُوَّلُ ٱلْعَنبِدِينَ ﴾ [الزخرف: ٨١] يعني ووايدك (بالفرض) مهربان الله على لره ولد وي نو زه به (د هغه) د عبادت كوونكو اول سړي وي.

مونږ ته همدغه دوهم تفسير غوره ښکاري چې د ﴿ الْمَر ۞ ذَ لِكَ ٱلْكِتَبُ لَا رَيْبُ فِيهِ ﴾ [البقرة: ٢] آيت تفسير ته ورته دي. ته به وايي چي دلته هم ټول خلک په غوږ وهلي شوي دي چي قرآن کريم د شک کولو ځاي نه دي.

ل وخت تذكر څه معنى؟

٣\_د ﴿ قَلِيلاً مَّا تَذَكُّرُونَ ﴾ جملي مضمون مونو ته د دې جملي د مضمون سره متشابه ښكاري چې: ﴿ وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِي ٱلشُّكُورُ ﴾ [سبأ ١٣] زما د بنداكانو څخه شكر كوونكي لردي. نو دلته يې معنى داسې کېږي چې لږ وخت تاسو تذکر کوئ او پند اخلئ بلکې په تاسو کښې پند اخستونکي لږدي. ﴿ وَكُم مِن قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَنِهَا فَجَآءَهَا بَأْسُنَا بَيَئِتًا أَوْ هُمْ قَآبِلُونَ ۞ فَمَا كَانَ دَعْوَلُهُ ﴿ . إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَآ إِلَّا أَن قَالُواْ إِنَّا كُنَّا ظَلْمِينَ ﴿ فَلَنَسْعَلَنَّ ٱلَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ المالة المُرْسَلِينَ ﴿ فَلَنَقُصَّنَّ عَلَيْهِم بِعِلْمِ وَمَا كُنًا غَآبِيِينَ ﴿ وَالْوَزْنُ يَوْمَهِدُ رُبِّ الْمَثَىٰ ۚ فَمَن ثَقُلَتْ مَوَ ٰزِينُهُۥ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ وَمَنْ خَفَّتْ مَوَ ٰزِينُهُۥ نَأُولَنِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُم بِمَا كَانُوا بِعَايَنتِنَا يَظْلِمُونَ ۞ وَلَقَدْ مَكَّنَّكُمْ فِي ٱلأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَسِشَ قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ١٠٥

ر [۴] او د ښارونو څخه څومره ډېر مونږ هلاک کړي دي، (د هلاکت وخت به يې چې نژدې شو) نو رمونې عذاب به په داسې حال کښې ورغی چې دوی به د شپې ویده وه او یا په داسې حال کښې چې د د. په غرمه کښې په ارام کوونکي وه.

رنو کله به چې زمونږ عذاب دوی ته ورورسید) نو د دوی به بله هیڅ وینا نه وه مګر دا چې [۵] ويل به يي چې يقينًا مونږ (په خپلو ځانو باندي) ظلم كوونكي يو.

[۶] نو ضرور هرومرو مونږ به د هغو کسانو څخه هم پوښتنه وکړو چې دوي ته رپيغمبران سيماسيم ورلېږل شوي دي، او ضرور هرومرو به د لېږلو شوو (پيغمبرانو عيماله) څخه هم پوښتنه وکړو.

[۷] نو ضرور هرومرو به په دوی (ټولو) باندې د (واقعي) علم په بنياد (ټول کړه وړه) بيان کړو (ورته به يې واضحه کړو) او مونږ (د دوی څخه د کړو وړو په وخت کښې) غائب نه وو.

[٨] او حق (واقعي) تول هم په دغې ورځې کښې (واقع کيدونکي) دي، نو د هر چا چې تلي درني شي نو همدغه کسان همدوي خلاصي موندونکي دي.

[۹] او د هر چا چې تلې سپکې شي نو دغه هغه کسان دي چې خپل ځانونه يې د دې کبله په ناوان کښې اچولي دي چې دوی (په دنيا کښې) زمون په ايتونو باندې ظلمونه کول (ترې منکر وه). . [١٠] أو يقينًا مونز تاسو په ځمکه کښې اوسولي ياست (اوامکانيات مو د که دي او په همدې کښې مو درته د ژوند راو ګذارې اسباب پيدا کړي دي. (مګر) تاسو لر وخت شکر کوئ

(بلكي بالكل شكر نه كوئ).

# ارتباطونه

۱\_ په وړاندېنيو ايتونو کښې نبي کريم ﷺ ته د کافرانو دپاره د ډارولو او د مومنانو دپاره د پند ورکولو توصیه شوې وه او په دې ایتونو کښې په دنیا او آخرت کښې د ذکرې شوې توصیې نتايج بيانېږي.

٢\_ هلته مؤمنان مخاطب كړى شوي وه چې ﴿ قَلِيلاً مَّا تَذَكُّرُونَ ﴾ تاسو ډېر لږ وخت پند اخلى، او دلته كافرانو ته خطاب متوجه شوى دى چې ﴿ قَلِيلاً مَّا تَشْكُرُونَ ﴾ تاسو ډېر لږ وخت شكر كوئ، بلكې بالكل ناشكري كوئ.

#### د مطلب خلاصه

يعنې اى پيغمبره! خپل امت ته دې د انذار او تذكبر (ډارولو او پند وركولو) نتائج لږ څه بيان كړه چې عبرت ترې واخلي، هغه دا چې:

ده چې عبرت رې دا سې ښارونه هلاک کړي دي چې د خپلو پيغمبرانو عبمسد انذار ته به يې اعتناه نه اسم د اسې ښارونه هلاک کړي دي چې د خپلو پيغمبرانو عبمسد انذار ته به يې اعتناه نه کوله او په خيال کښې به ورتلله چې هيڅکله به په دوى باندې الهي عذاب نازل نه کړى شي. که څه هم دوى ته به خپل ظلم او تېرى ښه واضحه وه مګر د تکبر، غرور او بالآخره د زيات مهلت موندلو د کبله به يې خپل ځانونه په حقه ګنل.

د کبه به چې د دوی د کبر کاسه ډکه شوه او زمونږ عذاب به یا په شپه کښې ورورسېد، چې د غفلت په خوب به ویده وه، او یا به په غرمه کښې ورباندې ورنازل شو، چې د غرمې په خوب کښې به ډوب پراته وه، نو په دغه وخت کښې به یې بله خبره نه کوله بې د دې څخه چې یقینا مونږ ظالمان وو چې د پیغمبرانو عبماله و اعتراف به دوی ته مو اعتناء نه کوله، مګر د دغه وخت اقرار او اعتراف به دوی ته هیڅ ګټه ونه شوه رسولي.

همدارنګه ستا د امت په کافرانو او ظالمانو باندې هم که الله گخ خپل عذاب ورنازل کړي نو دوی به هم د ذکرې شوې چیغې څخه په غیر بله چیغه پورته نه شي کړی، مګر بې وخته اعتران به څه فائده وکړي؟

۲\_ای پیغمبره! علاوه په دنیایي عذاب، د آخرت سوال جواب هم درروان دی چې هلته به د ټولو امتونو څخه مونږ هرومرو پوښتنه وکړو چې تاسو ته پیغمبرانو عبم دروان دی چې هلته به د ټولو مقابل کښې څه غبرګون ښودلی وه؟. همدارنګه به پیغمبران عبم هم د امتونو د تخجیل دپاره د استنطاق لاندې ونیسو چې ایا ستاسو خبره خپلو-خپلو امتونو منلې وه او که څنګه؟.

پوره واضع ده چې د يو پلوه به په ذكر شوي سوال جواب او استنطاق باندې هر څه څرګند شي او هيڅ شي به پټ پاتې نه شي او د بله پلوه به مونږ هر چاته د هغه د كړو وړو ريكارډ په مخكښې كېږدو چې تا دا كړي دي او تا دا كړي. او دا ځكه چې زمونږ څخه خو د هيچا هيڅ شي پټ نه دى او نه مونږ د دوى څخه غائب شوى ياستو.

. ۳\_ په دې باندې علاوه، د عدالت تلې به هم په دغې ورځې کښې ودرولي شي او حقاني تول به وکړي شي چې نتيجه به يې په لاندې ډول وي:

اول: د هرچا چې وزنونه او تلې درنې شي نو هغه فلاح مونده کړ او کامياب شو.

دوهم او د هرچا چې وزنونه او تلې سپکې شوې نو هغوی خپل ځانونه په تاوان کښې واقع کړه او ولې به يې په تاوان کښې نه واقع کوي چې زمونږ د ايتونو په باره کښې يې په خپلو ځانونو باندې تېري کړي وه، که نه نو الله گخ خو په هيچا باندې تېري نه کوي.

۴\_ ای پیغمبره! یو ځل بیا خپل امت مخاطب کره چې مونږ خو تاسو ته نن ورځ په ځمکه کښې

Jan - Royal of Least

و المانيات دركړي دي او په ځمكه كښې مو د معيشت او ګذارې دپاره زښت ډېر پراخه وسائل ېوره .... پوروزو کړي دي چې دا ډول پراخي مو په پخوانيو قومونو باندې نه وه وراستولې، نو زمونږ د درېبراد مهم د د استفاده وکړئ او شکر يې ادا کړئ چې د کفر څخه لاس واخلئ او نېکو مدادونو ته مخ کړئ، که نه نو د پخوانيو قومو د برخليک سره به مخامخ شئ.

ونو کې . حقیقت دا دی چې تاسو هم د هغوی غوندې غافل یاست او ډېر لږ خلک زمونږ د نعمتونو شكريه كوي او شريعت ته غاړې ږدې، بلكې بالكل شكريد ندكوي.

#### توضيحات

١\_ كه څوك وايي: چې كله په كوم ښار باندې \_العياذ بالله الهي عذاب ورښكته شي نو د هغه څخه وروسته هغوي پوپنا کېږي، نه دا چې اول پوپنا شي او بيا ورباندې عذاب ورنازل شي. نو يوښتنه دا ده چې د څه حکمت په بنا د ﴿ أَهْلَكُنَّهَا فَجَآءَهَا بَأْسُنَا ﴾ په جمله کښې د ذکر شوي ترتيب مراعات ونه كړى شو او " جَآءَهَا بَأْسُنا فَأَهْلَكُنّاهَا" جمله نازله نه كړى شوه؟.

مونږ وايو چې: د همدې پوښتنې د جوابولو د پاره علماوو کرامو زښت ډېر جوابونه کړي دي چې اکثره يي غير متبادر دي او شميريي تقريبًا اتو ته رسېږي (١)، مګر کوم جواب چې مونو ته ذهن ته راخي او غير متبادر هم نه دي هغه دا دي چي:

ترڅو دلالت وکړي چې د دوی پوپنا کول به دومره نژدې او دومره يقيني وه، تا به ويل چې د عذاب د ورښکته کېدلو څخه لا وړاندې دوي پوينا شوي وه. دا ډول تعبير خو په ټولو محاورو کښي عمومًا او په عربي محاوره كښى خصوصًا رواج دى.

د مثال په توګه نبي کريم ﷺ فرمايلي دي چې: «مَنْ قَتَلَ قَتِيلًا لَهُ عَلَيْهِ بَيِّنَهُ فَلَهُ سَلَبُهُ» (٢٠ يعني: هرڅوک چې وژل شوي (يعني قريب القتل) ووژني او واضحه دليل هم ورباندي ولري نو همغه ته د دغه وژل شوي سامان دي (نور مجاهدين پکښې د غنيمت حق نه لري). پوره څرګنده ده چې دلته د قتيل څخه قريب القتل مراد دي، نه بالفعل مقتول (وژل شوي)

## "قيلولة" حُه معنى؟

٢\_ د ﴿ قَآبِلُونَ ﴾ كلمه د 'قيلولة' څخه اشتقاقه شوې ده چې ياني اجوف ده، 'قيلولة' په عربي محاوره کښې په اوړي کښې د غرمې د استراحت څخه عبارت ده، برابره خبره ده چې خوب ورسره ملګري وي او محد ند ۳۰۰.

نو د معني حاصل يې داسي کېږي چې اي مشركانو! د امن په اسبابو باندې مه غولېږئ، د الله ﷺ عذاب ناڅاپه نازلېږي، داسې ډېر قومونه الله ﷺ هلاک کړي دي چې يا به د شپې ويده وه لکه د

<sup>(</sup>٢) جامع الترمذي ج١ ص٢٨٥

<sup>(</sup>٢) النفسير الكبير ج١٢ ص ٢١؛ تفسير Downloded from: balwarketaletoon.com

ولو أننا (٨) لوط الله قوم، او يا به د غرمي په استراحت كښې غافل پراته وه لكه د شعيب الله قوم ١٠٠٠ او پر خيال كښې به يې نه ګرځېده چې عذاب به نازل شي.

سوال جواب

٣\_كه څوك وايي چې: ايا هغه څوك چې د الله چخ عذاب ورباندې ورښكته شي العياذ بالله دومره فرصت لري چې د ﴿ إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ ﴾ په جمله باندې خوله وښوروي، چې يقينا مونې ظالمان وو؟ مونې وايو چې: چاته چې د عذاب د نزول په وخت كښې فرصت وركړى شوى وي، لكه د صالع مونې وايو چې: چاته چې د عذاب د نزول په وغت كښې فرصت وركړى شوى خبره كړې ده او چاته قوم چې تر درې ورڅو پورې ژوندي وو، نو هغوى د قال په ژبه ذكره شوې وينا كړې ده، مكر يوه ته يې هم ګټه نه در ويو وركړى شوى نو هغوى د حال په ژبه ذكره شوې وينا كړې ده، مكر يوه ته يې هم ګټه نه در رسولې څكه چې وخت به يې تېر شوى وه.

#### يادونه

4\_ دنياوي عذابونه په تدريج سره صورت نيسي حتى چې د جنايتكارانو څخه خپل جنايان هير وي او د غفلت په كنده كښې پرېوتي وي، د دې مثال كټ مټ د شراب خورۍ دى چې په مدار سره بدن په مرض اخته كوي. د همدې كبله شراب خواره د خپلو ابدانو د مرض څخه بالكل غافله وي مگر هوښياران او طبيبان ورباندې لا د وړاندې څخه پوه وي چې فلانى او فلانى مرض ورروان دى.

# يوه پوښتنه او د هغې جواب

۵\_که څوک وايي چې: د دې مقام څخه څرګندېږي چې د ټولو امتونو څخه به د کافرانو په شمول پوشمول پوښتنه وکړی شي، حال دا چې په بل ځای کښې الله څخه فرمايي چې: ﴿ فَيَوْمَ بِنْ لا يُسْفَلُ عَن ذَلْهِ ، إِنسٌ وَلَا جَآنٌ ﴾ [الرحمن: ٣٩] يعنې نو په دغې ورځ کښې به نه انسان او نه پيری د ده د ګناه څخه وپوښتل شي.

مون وايوسې يوه پوښتنه دا ده چې د معلوماتو په غرض صورت ونيسي، نو دا ډول پوښتنه د کافرانو څخه منفي ده ځکه چې د دوی جنايات واضحه دي حتى پخپله د دوی څخه هم پڼنه دې بله دا ده چې د توبيخ او شرمولو په غرض تحقق ومومي، نو دا پوښتنه خو د کافرانو څخه هرومرو صورت نيسي، د قيامت ورځ خو د دوی د شرمندګۍ ورځ ده.

په دې مقام کښې همدغه دوهم ډول پوښتنه مطلب ده، د همدې کبله د دوی د پوښتنې په ځنګ کښې د پيغمبرانو سمدم څخه پوښتنه هم ذکره شوه چې دا هم د کافرانو د تخجيل او شرمولو دېاره تحقق مومي.

# د محشر د میدان تله حقه ده

ع د اهل السنة والجماعة پخه عقیده دا ده چی د قیامت په ورخ به د اعمالو د تول دپاره د مخم Downloded from: bawarketabtoon.com

1 Ha bo 1 -

الأعراف (۱) الأعر پېږد د میزان څخه عدل او انه اندې د میزان څخه په غیر بل شي نه دي. په علی باندې د میزان څخه عدل او انه اند

ې عملې . د د این چې: د میزان څخه عدل او انصاف مطلب دی ۲۰ نه دا چې د قیامت په ورځ به تله ردوله سي . دروله سي انتقال ممکن نه دی او د بله پلوه اعمال ثقل نه لري او په تلې باندې خو اثقال

وروايو چې: د قيامت ډېر شيان د دنيا په معيارونو باندې برابر نه دي، هلته جدا معيارونه او مونږده دي چې مونږ ته فقط همدومره کفايت کوي چې عقيده ورباندې وکړو او په کيفيت دا در د پوهېدلو د کبله يې د اصل (ثابت شي) څخه انکار ونه کړو.

ې دې باندې علاوه په نني عصر کښې مونږ ګورو چې يو فيته د بلې څخه ثبتېږي او د هغې کهن دغې ته انتقال مومي، نو په قيامت کښې ترې په کومه موجبه انکار وکړو؟، همدارنګه په ننې عصر کښې د تلو ډېر ډولونه په کار اچولی شوي دي چې د اعراضو ثقل ورباندې څرګندېږي لك ميزان الحرارة او داسى نور، نو ضرورت نشته چې صريحو نصوصو ته تاويل وركړو.

په دې ټولو باندې د پاسه، اعراض هم څه ثقل لري چې په آخرت کښې به څرګند شي ځکه چې هلنه ټول شيان د واقعيت په بنياد ښکاره کېږي، د همدې کبله هغه څوک د قبر څخه ړوند راپورته کږي کوم چې په زړه باندې ړوند وي او د الله ﷺ د ايتونو څخه انکار کوي [طه: ۱۲۴].

ر ځينو اعراضو (کيفياتو) ثقل په دنيا کښې هم د معجزې په توګه څرګند شوي دي، لکه چې زيد بن ثابت ﷺ وايي چې يوه ورځې په نبي كريم ﷺ باندې په داسې حال كښې وحي نازله شوه چې هغه ﷺ ورون زما په ورانه باندې ايښې وه نو د نبي کريم ﷺ ورون را باندې دومره دروند شو «حَتَّى خِفْنُ أَنْ تَرُضُ فَخِذِي »٬۳، آن تر دې چې زه وډار شوم چې ورون به مې مات شي. همدغه ثقل ته نبي كريم ﷺ اشاره كړې ده چې: دوه كلمې دي چې مهربان الله ﷺ ته محبوبې دي، په ژبه باندې سپكې ري، به تله كښى درنى دي (هغه دا چې) «سُبْحَانَ اللهِ وَبِحَمْدِهِ سُبْحَانَ اللهِ الْعَظِيمِ»(٢).

### هغه څنګه تله ده؟

٧\_ د قيامت په ورځ باندې چې مونږ په كومه تله عقيده لرو د هغې په ټولو كيفياتو باندې مونږ نه علم لرو او نه ورباندې د پوهېدلو مکلفیت لرو. د دې تلې په باره کښې مونږ په هومره کیفیت

 <sup>(</sup>١) تنسير القاسمي ج٧ ص١٢؛ تفسير المظهري ج٢ ص٣٢٤

<sup>(</sup>١) البحر المحيط ج٥ ص١٤

<sup>(</sup>٢) صعيع البخاري ج ١ ص٥٣

الأعوال (١)

Many ways and the

poster services

باندې معتقد ياستو څومره چې په نصوصو کښې ثابت دي، د مثال په ډول:

چې نېکۍ او بدۍ پکښې تللي شي

نېکۍ او بدۍ په سبې سی سي . ب: د ذکرې شوې تلې د کيفياتو څخه دا هم يو کيفيت دی چې نبي کريم ﷺ به يې په شاوخوا

کښې موجوديت لري او د خپل امت دپاره به شفاعت کوي. ې موجوديت تري او د کې د نبي کريم پيځ څخه د خپل ځان دپاره د قيامت د ورځې د شفاعن يوه ورځې انس بن مالک پښه د نبي کريم پيځ

كولو غوښتنه وكړه، نو نبي كريم ١١ ورسره لاندې سوال جواب وكړ:

نبي كريم ﷺ: «أنا فاعِلُ» زه دى شفاعت كوونكى يم.

انس فيه: «يَا رَسُولَ اللهِ فَأَيْنَ أَطْلُبُكَ» اى د الله عَن پيغمبره! نو چرته دى ولتهوم؟

نبي كريم على «اطْلُبْنِي أُولَ مَا تَطْلُبُنِي عَلَى الصَّرَاطِ» أول مي چي لتوي نو په پل صراط باندي مي

انس على: «فَإِنْ لَمْ أَلْقَكَ عَلَى الصِّرَاطِ» نو كه به بل صراط باندى درسره ملاقى نه شوم؟. نبي كريم رضي الله الميزان، نو د تلى سره مى ولتوه.

انس ﴿ ﴿ وَإِنْ لَمْ أَلْقَكَ عِنْدَ الْمِيزَانِ » نو كه د تلي سره هم درسره پيوسته نه شوم؟.

نبي كريم ﷺ: «فَاطْلُبْنِي عِنْدَ الْحَوْضِ فَإِنِّي لَا أُخْطِئُ هَدِهِ الثَّلَاثَ الْمَوَاطِنَ»(٢) يعني: نو د حوض كوثر سره مي وليوه ځكه چې زه دغه درې ځايونه نه خطا كوم (په دغو كښې ګرځم را ګرځم او مسلمانانو ته شفاعت كوم).

د قيامت په ورځ څه شي تَلَل کيږي؟

٨\_ اهل السنت والجماعت ټول متفق دي چې د قيامت په ورخ په حقيقي معنلي کښې تله موجوديت لري، اما څرنګه چې د موزون په باره کښې مختلف احاديث روايت شوي دي نو دوی پکښې په لاندې ډول اختلاف النظر لري:

الف: ځينې علما، كرام وايي چې پخپله اعمال تلل كېږي(١)، لكه چې وړاندې په اومه توضيع كښى د عبدالله بن عباس رمز فيما حديث ورباندې دلالت كوي.

. ب د ځينو علماوو کرامو په نظر صحيح خبره دا ده چې اعمالنامي تللي کېږي. يا په بل عبارت هغه کاغذات د تول لاندې واقع کېږي چې اعمال پکښې ثبت شوي دي<sup>ر۴)</sup>. دا ځکه چې نبي کرېم

<sup>(</sup> ١) الدر المنثور ج٢ ص ٢٢

<sup>(</sup> ٢) جامع الترمذي ج٢ ص٤٩

<sup>(</sup> ٢) تغسير العراغي ج٨ ص١٠٧

د ۴) تفسير الخازن ج٢ ص٥٢٥؛ تف یر الفرطبی ج۸ می ۵۶۸ Downloded from: bawarketabtoon.com

At the same of the

The legitary

الأعواف (۸) په اوږده حدیث کښې یوه قیصه بیانه کړې ده چې: د یوه سړي د مخناهونو ډېرې لویې اعمالنامي په پوه اوږده د تلی په یوه پله کښې واحد لی شد د د په پوه اوږد. په پوه اوږد په <sup>د</sup> نیامت په ورځ) د تلې په یوه پله کښې واچولی شي او سړی په وارخطا شي، مګر الله څخ په د په <sup>د نیامت</sup> په اعمالو یوری مربوط یو وروک کاغذی تا لمدعم من الشهد أنْ لَا إِلَهُ إِلَّا اللهُ وَأَشْهَدُ أَنْ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ». لِكَلِي شُوي وِي «أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهُ إِلَّا اللهُ وَأَشْهَدُ أَنْ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ».

کاغذ ګوټی په دروند شي.

دا د يو پلوه، او د بله پلوه شايد چې په ذكر شوي حديث كښې به د توحيد هغه شهادت مطلب نه رې په کوم سره چې يو کافر په ايمان باندې مشرف ګرځي. او دا ځکه چې دغه شهادت خو ګناهونه دې د دا چې ورسره موازنه کېږي. بلکې دلته به هغه شهادت مراد وي کوم ته چې يو د سامان سړی د ذکر په توګه صورت ورکوي<sup>۲۱</sup>، او پوره واضحه ده چې دا کار د حسناتو څخه يوه مست ده چې د ډېرو ګناهونو په موازنه کښې درنه خېژي او سړی ورباندې د عذاب څخه خلاصون

ج ځينې علماء کرام وايي چې د قيامت په ورځ به الله څخ د اعمالو څخه احسام جوړ کړي او په تله کښې به وتلل شي، د نېکو اعمالو څخه په ښانسته اجسام جوړ کړي او بد اعمال به د بدقواره او بدرنګو اجسامو په څېره واړول شي، او دا ځکه چې:

اول: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چي: «يَجِيءُ الْقُرْآنُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ كَالرُّجُلِ الشَّاحِبِ فَيَقُولُ أَنَا الَّذِي أَنْهَزْنُ لَيْلَكَ وَأَظْمَأْتُ نَهَارَكَ» (٢٠) يعني قرآن كريم به د قيامت په ورځ (قاري ته) د يوه ډنګر سړي په ځېره ورشي (ته به وايې چې په قرائت سره ډنګر شوي دئ نو ورته به ووايي چې زه هغه يم چې ستا شپه مي بي خوبه کړې وه او ستا ورځ مي تږې کړې وه (زما په قرائت سره به د شپي بي خوبه وې او

دوهم: نبي كريم ﷺ په ډېر اوږده حديث كښې فرمايلي دي چې مؤمن ته به په قبر كښې خپل عمل د يوه ډېر ښانسته سړي په څيره کښې ورشي او د خوشالۍ زيرې په ورکوي، نو چې کله ترې مومن پوښتنه وکړي چې ته څوک يې؟، نو هغه به ورته ووايي چې: «أنّا عَمَلُكَ الصَّالِحُ»<sup>۴۱</sup> زه ستا صالح عمل يم. بالمقابل کافر ته په خپل عمل په ډېره بدرنګه څيره کښې ورشي او د راتلونکې بدې ورځې څخه به يې خبر کړي نو هغه به ترې پوښتنه وکړي چې ته څوک يې؟ نو ورته به ووايې چې: «أنا عَمَلُكَ الْخَبِيثُ» زه ستا پليت عمل يم وبالد المسالم والمساور والمسال المستدار والمواد

١١) خامع الترمذي ج٢ ص٩٢

۲۱ روح المعاني ج۸ ص۸۲

<sup>(</sup>۲) سنزابن حاجه ص۲۶۷

۴) مسند احد بن حنبل ج۶ ص ۴۳۱

اننا (۸) د: ځينې علماء کرام وايي چې پخپله عمل کوونکی تلل کېږي مګر دا معلومه نه ده چې د در سره بد په بله پله کښې څه شي اچولي کېږي ۱۱، والله څخ اعلم. دوي ځکه دغه قول کوي چې:

ا بد په بله پله صبى عدسى بادى ، بدي اول: نبي كريم تاؤيوه ورځى د يوه اوږده حديث په ضمن كښى د عبدالله بن مسعود د المانكيوند اول: ببي تريم مديو. روي م الله عن المعلق ال اشاره و دړه او ويې ترسين چې د ما ځان د ده څخ په لاس کښې دی چې دغه دواړه (نري) لېنځې اقدس دات مې دې قسم وي چې زما ځان د ده څخ په لاس کښې د قيامت په ورځ) په تله کښې د اُحد د غره څخه درانه دي

دوسم بني سريم مرد و يامت په ورځ به ښه لوی څورب سړی راشي مګر د الله څخ په نزد به د ماشي جناخ بغوضة ۱۳۰ يعنې د قيامت په ورځ به ښه لوی څورب سړی راشي مګر د الله څخ په نزد به د ماشي ٱلْقِيَهِمَةِ وَزْنًا ﴾ [الكهف: ١٠٥] يعنى: نو دوى (كافرانو) ته به د قيامت په ورخ تله وند دروو.

۹\_ مونږ ته داسې بريښې \_والله ﷺ اعلم\_ چې د ذکر شوو څلورو واړو صورتونو څخه به څلورم صورت تحقق ونه مومي او د آيت شريف معنى به دا وي چې مونږ به كافر ته په څه ارزښت باندې قائل نه شو او د حديث معني به داسي وي چې ښه غټ کافر چې په دنيا کښي ډېر با اعتباره وي او خلک ورته په درنه سترمچه محوري محر د الله على په نزد به د ماشي د وزره په اندازه هم څه قدر او عزت ونه لري، بالآخره د عبدالله بن مسعود مله د لېنګيو دروندوالي به هم د عزت او وقار څخه کيايدوي

اما لومړني دري صوتونه راته داسې برېښي چې درېواړه به متحقق شي. يا په بل عبارت: د الله الله د قدرت څخه څه لرې نه ده چې اعمال هم په خپله څېره کښې وتلي، هم يې د اعمالنامو په ضمن کښې د توله تېر کړي او بالآخره هم يې مجسم وګرځوي او د تول لاندې يې راولي.

د دې نظېر دا دی چې د قيامت په ورځ به په کافرانو باندې خپلخپل پيغمبران عيم دې هم شاهدي واييي او ځمکه او اندامونه به هم ورباندې شاهدان تېرېږي، په دې ټولو باندې دپاسه الله الله الله هم ورباندې عالم دی او هيڅ شي ترې پټ نه دي.

په همدې مطلب باندې په آيت شريف کښې د ﴿ مَوَ زِينُهُ ﴾ کلمه دلالت کوي، البته په هغه صورت کښې چې د "ميزان" د کلمې جمعه شي. نو د معني حاصل به يې داسې وي چې: د هرچا چې درېواړه تلي درني يا سپکي شي نو نتيجه به يي دا او هغه وي.

هوا که د 'مَوَازِيْن' کلمه د 'مَوْزُون' جمعه وي نو په دې صورت کښې به يې جمعيت د اعمالو ډولونو ته اشاره وي او د ذكر شوي مطلب تائيد به ترې څرګند نه شي.

<sup>(</sup> ۱) روح الععاني ج۸ ص۸۲

<sup>(</sup>٢) مسند احمد بن حنبل ج٢ ص١٠٢

<sup>(</sup>٣) صعيع البخاري ج٢ ص ٤٩١ Downloded from: bawarketabtoon.com

#### سوال جواب

. ۱ که څوک وايي چې: د قيامت په ورځ به وزن په مومنانو پورې مختص وي او که څنګه؟ مونږ وايو چې: د نصوصو ظاهري عبارات او د ايت شريف متبادره معنی دا ده چې ذکر شوی وزن عام دی او مومنانو پورې اختصاص نه لري، کافرانو ته هم تله ودروله کېږي<sup>(۱)</sup>. که څه هم کافران څه حسنات نه لري چې د جنايتونو په مقابل کښې وتلل شي مګر په تول باندې

که څه هم کافران څه حسنات نه لري چې د جنايتونو په مقابل کښې وتلل شي مګر په تول باندې بې د جنايتونو تفاوت څرګندېږي چې په همدې تفاوت باندې کافران د تعذيب لاندې نيول کېږي. که بالفرض کافرانو په تعذيب کښې تفاوت نه درلودې نو الله څخه به د منافقانو په باره کښې نه وي فرمايلي چې: ﴿ إِنَّ ٱلْمَنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرِكِ ٱلْاسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ [النساء: ۱۴۵] يعنې يقينا منافقان د اور څخه په ټپه پايه کښې پراته دي.

# په وزن کښې څه حکمت دي؟

۱۱\_که څه هم د قيامت په ورځ د الله الله په علم باندې علاوه وزن ته څه حاجت نشته، د هرشي ارزښت د الله الله څخه پټ نه دی، مګر علماوو کرامو يې لاندې حکمتونه ليکلي دي ۲۰٠٠.

الف: ترخو د الله الله عدل على روس الاشهاد په داكه شي او هرخوك يي وكوري.

ب: ترڅو بندګان خپل دنياوي کړه وړه په خپلو سترګو وګوري.

ج: ترڅو د سعادت او شقاوت نښې په ډاګه کړي شي.

د: ترڅو په بندګانو باندې د الله عجت په څرګنده توګه اثبات شي.

ه بالآخره ترڅو په دنيا کښې ورباندې خلک د امتحان لاندې واقع کړي چې عقيده ورباندې کوي او که دا کار ورته العياذ بالله دروغ ښکاري

### معایش څه معنی؟

۱۲\_د ﴿ مَعْنِشَ ﴾ کلمه د "مَعِيشة" جمعه ده چې د "عَاشَ يَعِيشُ" دپاره مصدر ده، مګر په دې مقام کښې ترې د ژوند ټول سببونه مطلب دي (۱۳ برابره خبره ده چې زراعتي وي يا تجارتي يا صنعتي او يا نور، دا ټول صرف د الله گه فضل دی چې زمونو ژوند يې ورباندې تامين کړی دی او زمونو د استفادې دپاره يې چمتو کړي دي.

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَكُمْ ثُمَّ صَوَّرْنَنَكُمْ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَتِهِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِأَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ لَمْ يَكُن مِّنَ ٱلسَّحِدِينَ ﴿ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَا تَسْجُدَ إِذْ أَمَرْتُكَ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ

<sup>(</sup>١) روح المعاني ج٨ ص٨٥

<sup>(</sup>٢) تفسير الفاسمي ج٧ ص١٤؛ زاد العسير ج٣ ص١١٤

<sup>(</sup>۲) مغردات الراغب ص۲۶۷

وبواننا (٨) خَلَقْتَنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتَهُ، مِن طِينِ ﴿ قَالَ فَأَهْبِطْ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَتَكُرُّرُهُما وَ اللَّهُ عَنْ الصَّغِرِينَ ﴿ قَالَ أَنظِرُنِ ۚ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْغَثُونَ ﴿ قَالَ إِنَّكَ مِنَ الصَّغِرِينَ ﴿ قَالَ إِنَّكَ مِنَ الصَّغِرِينَ ﴿ قَالَ إِنَّكَ مِنَ المُنظرِينَ ﴿ قَالَ فَبِمَا أَغُوَيْتَنِي لَأَقْعُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴿ ثُمَّ لَأَتِينَهُم مِنَ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَنِهِمْ وَعَن شَمَآبِلِهِمْ ۖ وَلَا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَيكِرِينَ قَالَ ٱخْرُجْ مِنْهَا مَذْءُومًا مَّدْحُورًا لَّمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكُمْ أَجْمُعِينَ ﴿ فَالَ ٱخْرُجْ مِنْهَا مَذْءُومًا مَّدْحُورًا لَّكُمْ تَبِعَكَ مِنْهُمْ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمُ مِنكُمْ أَجْمُعِينَ ﴾ [۱۱] او بی شکه مونر تاسو پیدا کړي یاست (وجود مو درکړی) بیا مو صورت (څېره) درجوړه کړې ده بيا مو پرښتو ته وويلې چې ادم ﷺ ته سجده وکړئ، نو ټولو سجده وکړه مګر ابليس (سجده ونه کړه، نوموړي) د سجده کوونکو څخه ونه ګرځید (او انکار يې وکړ).

[۱۲] الله رضي (ابليس ته) وويلي چې ته څه شي منعه کړې چې سجده دې ونه کړه کله چې مونږ درته رپه سجده کولو باندې) امر وکړ، (په تا باندې څه باعث وه او څه شي وهڅولي)؟

ابليس وويلي چې زه د هغه (ادم عليه) څخه بهتر يم؛ چې زه دې د اوره پيدا کړي يم او هغه دې د ختې (خاورې) څخه پيدا کړي دي (زما اصل د هغه په اصل باندې ښه دي).

[۱۳] الله ﷺ وويلي چي نو د دغه (عالي) ټولګي څخه ښکته شه، تاته دا خبره نشته چي ته په دغه ټولګي کښې تکبر وکړې، نو (د دغه ټولګي څخه) بهر شه، يقينا ته د ذليلانو څخه يي

[۱۴] ابلیس وویلي چې ماته د داسې ورځې پورې مهلت راکړه (ژوندي مې پریږده) چې ځلک (د قبرونو څخه) راپورته کړي شي.

[۱۵] الله ﷺ وويلې چې ته د مهلت ورکړي شوو څخه يې رالبته د هغه وخته پورې چې يوازې ماته معلوم دی):

. [۱۶] ابلیس وویلی: نو په دې سبب چې زه دې (د ادم نه د کبله) محمراه کړم نو هرومرو ضرور به دوى تەكىيتا پەسمەلارە كښى كښېنم.

[۱۷] بیا به ضرور هرومرو دوی ته د وړاندې خوا او د دوی د شا د خوا او د دوی ښیو طرفونو څخه او د دوی د چپو طرفونو څخه ورشم (په هیڅ یوه ذریعه باندې په صرفه وند کړم) او ته به د دوی اكثره شكر كزران وندمومي.

[۱۸] الله ﷺ وويلې چې: د دې ټولګي څخه په داسې حال کښې بهر شه چې ته بد ګنلي شوي رټلي شوي يې. خامخا د دوي څخه چې هرڅوک ستا پيروي وکړي نو هرومرو ضرور به ستاسو ټوار څخه دوزخ ډک کړم.

#### ارتباط

د آدم الملا قيصه د قرآن كريم په اوو سورتونو (البقرة، الأعراف، الحجر، الأسراء، الكهف، طه، د آدم الله في ده چې په هر سورت كښې خاص اسلوب او خاص ارتباط لري.

عى دبې قبيصي اکثره مهمې نکتې او څه مهمې پوښتنې چې د سړي په زړه کښې د قرائت په وخت د دې قبيصي اکثره مهمې نکتې او څه مهمې پوښتنې چې د سړي په زړه کښې د قرائت په وخت کښې تېرېږي مونږ د البقرة سورت په تفسير کښې د الله څخ په توفيق ليکلي دي، که بالفرض کوم پولستونکي ته په زړه کښې څه پوښتنه مونده شي نو هيله ده چې هملته مراجعه وکړي، الله څخ ته پوښتنه به يې جوابه شي.

امید دی مقام کښې د ذکرې شوې قیصې ارتباط دا دی چې په وړاندېنیو ایتونو کښې د اندار او په دې مقام کښې د انسان غفلت او په عذاب باندې اخته کیدل، د قیامت د ورځې سوال جواب او د نذکیر نتیجه، د انسان غفلت او په عذاب باندې اخته کیدل، د قیامت د ورځې سوال جواب او د نلو دروندوالی او سپکوالی ذکر شوی دی نو په دغو ایتونو کښې د ټولو نیمګړتیاوو اصلي سبب ته اشاره شوې ده چې د انسان ناشکري او د خپل پوخ دښمن رابلیس) پیروي ده او بس.

## د مطلب خلاصه

يعني اي انسانانو ا تاسو ته څه مناسب دي چې زمونږ د نعمتونو ناشکري کوئ او زمونږ شريعت شانداچوئ، د بې شمېره نعمتونو څخه دغه نعمتونه درياد کړئ چې:

الف مونږ تاسو د نشت څخه شته کړئ او موجوديت مو در وباښه، که نه نو تاسو به بالکل موجود شوي نه وئ

ب: دا نعمت هم د یادونې وړ دی چې تاسو ته مونږ ښې ښکلې څېرې درکړې او ستاسو په بدنونو کښې مو درته هغه ټول سامان پوره کړ کوم ته چې تاسو په ژوند کښې اړ یاست لکه ژبه، سترګې او نور

ج دا خبره هم هبره نه کړئ چې ستاسو بابا (آدم ه ) مو د پرښتو دپاره مسجود جوړ کړ او حتی هغوی ته مو امر وکړ چې آدم ه او ته سجده وکړئ (ورته سلامي شئ، ته به وايي چې تاسو ټولو ته ملائک سلامي شوي دي. ذکر شوی امر مو شيطان (ابليس) ته هم متوجه کړی وه چې ته هم ادم ه د نه سجده وکړه، خو د الله چې په نزد ستاسو په مکرميت او اعزاز باندې ابليس ته کينه ورغله او د سجدې څخه يې انکار وکړ او په کلي توګه د سجده کوونکو څخه جوړ نه شو او بالآخره د الله چې سره يې لاندې سوال جواب وکړ چې د عداوت او کيني نښې پکښې د ورايه ښکاري:

ابلیس علیه اللنه: زه پوه شوم چې ذکره شوې سجده د احترام او اعزاز ده، نه د عبادت، ځکه چې ستا څخه پرته خو هیڅوک د عبادت لیاقت نه لري، آدم عده د اعزاز سجده کول غیر مناسب کار دی ځکه چې زه خو د هغه څخه بهتر یم، په کار دی چې هغه ماته په سجده باتندې مناسب کار دی ځکه چې زه خو د هغه څخه بهتر یم، په کار دی چې هغه ماته په سجده باتندې

الأعراف

مامور شوی وی، هسې نه چې زه پرې هغه ته مامور شم.

ور شوی وی، هسې مه چې ره پرې زه د هغه څخه ځکه بهتر يم چې ای ربه! زه دې د اوره پيدا کړی يم چې رڼا لري او هغه دې د ختى څخه پيدا کړي دي چې تياره او خړه پړه ده.

ې څخه پیدا کړی دی چې پیار د و ۱۹ ه. . الله څخه د دغه عالي ټولګي يا جنت څخه ښکته شه ځکه چې دا مقام د متکبرينو نه دی دار الله د دعه عالي بود عي يوه الله د الله د اطاعت څخه عاړه نه غړوي، بلکې د ملائکو د ټولې پرښتو مقام دی چې يوه ثانيه هم د الله د اطاعت څخه عاړه نه غړوي، بلکې د ملائکو د ټولې پرښتو مقام دی چې يوه د ... څخه اوځه ځکه چې دا معزز او د الله څخه په نزد محترم ټولګي دی او ته د ذليلو خلکو څخه يې .

د او خه خده چې د استرو او د استور او د اطاعتۍ باندې پښيمانه شي او معذرت وغواړي وولل البيس د دې په عوض چې په خپلې بې اطاعتۍ باندې پښيمانه شي او معذرت وغواړي وولل بيس د دې په خوص ېې ، ۲۰۰۰ چې د وره کښې چې مخلوق بيا ژوندی کېږي او د قبرونو چې: ماته د هغي ورځي پورې مهلت راکړه په کومه کښې چې مخلوق بيا ژوندی کېږي او د قبرونو څخه راپورته کېږي.

الله دند يقينًا تاته د يوه ټاکلې وخته پوري مهلت درکړي شوى دى چې هغه وړاندې او بيرته نه کېږي (ستا د ژوند وخت معلوم دي تغير نخوري).

ابلیس عبدالسنة: نو د دې کبله چې زه دې د ادم الله په سبب باندې محمراه کړم او نوموړي زما د ذلت دپاره باعث جوړ شو نو زما دې سوګند وي چې زه به د نوموړي سره داسې چال چلند وکړم اول نوموړي او د نوموړي اولادي ته به ستا په سمه سيده لاره کښې کښېنم او زور به ولګوم چې

يو نفر هم پرېنږدم چې په دغې لاره باندې درشي، هو که زه ستا د خاصو بندګانو لاره بنده نه کړي شم نو هغه بيله خبره ده.

دوهم بيا به زه دوي ته د هره طرفه ورشم او په هيڅ وسيله باندې به صرفه ونه کړم، ځينې به په يوه ذريعه بي لاري كوم او ځينو ته به په بله لاره باندي خنډ واقع كېږم.

يا په بل عبارت: زه به دوى ته هم د مخى د پلوه، هم د شا د پلوه، هم د ښيو اطرافو څخه او هم د چپو طرفونو څخه ورشم، نو د دوي اکثريت به راڅخه شکر کوونکي جوړ نه شي او ته به وګورې چې اكثريت به يى ناشكره شى.

الله على الل بيا امر کوم چې د دغه نوړ مقام او د دغه معزز ټولګي (پرښتو) څخه په داسې حال کښې اوځه چې نه درته پخوانی ارزښت پاتې شو او نه قدر او عزت، بلکې زما په نزد هم بد ګڼل شوي يې او هم رڼلي شوى، او دا ستا ابدي حالت دى هم په دنيا كښى او هم په آخرت كښى.

علاوه په دې څوک چې ستا پيروي کوي او ستا سره دوستي لري هغه هم زما په نزد ستا غوندې مذموم او مدحور (بد گڼلئ شوی او رټلی شوی) دی.

ای ابلیسه! تا خو د ادم عد د اولادې په محمراه کولو باندې سومیند کړی دی خو زه سومیند کوا چې هر څوک ستا پيروي وکړي نو زه به ستاسو ټولو څخه دوزخ ډک کړم او هيڅ کس به مونزې خوات د د د د د د کې او هيڅ کس به مونزې

#### توضيحات

۱ په ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَاكُمْ ثُمَّ صَوِّرْنَكُمْ ﴾ كښې ټول انسانان مخاطب كړى شوي دي چې يقينا مونې تاسو پيدا كړئ، بيا مو څېرې دركړي، بيا مو پرښتو ته امر وكړ چې ادم على ته د تعظيم سحدى وكړئ

سجدې د چې د ادم هغ پيدا کول او هغه ته ښانسته څېره ورکول په واقع کښې د ټولو انسانانو د پيدا کولو او ټولو ته د ښانسته څېرو د ورکولو معني ورکوي نو څکه الله څل په ذکرو شوو کلماتو کښې (د امتنان په توګه) ټولو ته خطاب متوجه کې

دا د يو پلوه، او د بله پلوه مونږ \_لله الحمد د [البقرة: ۷۲] آيت لاندې ليکلي دي چې په محاوراتو کښې کله کله د يوه جنس د ځينو افرادو صفات ټولو افرادو ته منسوبېږي. نو په همدې ښاد د ادم علي په خلقت او تصوير باندې ټول انسانان مخاطب وګرځولي شوه.

دا وه په دې مقام کښې زمونو نظر چې وړاندې شو اما د مفسرينو کرامو څخه دلته متعدد اقوال رانقل کړی شوي دي چې تقريبًا اته قولونو ته رسېږي(۱)، نو که څوک يې د لوستلو شوق لري نو مملته دې مراجعه وکړي.

۲\_ همدارنګه مون د [البقرة: ۲۹] ایت لاندې لیکلي دي چې د گم په کلمه باندې کله کله د بیان ناخیر تداشاره کېږي، نه د موجودیت تاخیر ته په دې مقام کښې د ﴿ ثُمَّ صَوَّرَنَکُمْ ثُمَّ قُلْنَا ﴾ دواړو جملو کښې د " ثم، ثم کلمې د همدغه مطلب دپاره استعمالي شوې دي چې حاصل ته یې په خلاصه مطلب کښې اشاره شوې ده، نو څوک اعتراض نه شي کولی چې ادم د خو په هغه وخت کښې د ملائکو دپاره مسجود و ګرځولی شو چې اولاده یې لا هیڅ موجوده شوې نه وه او د ﴿ ثُمَّ ﴾ څخه څرګندېږي چې دا کار د ده د اولادې د پیدایښت څخه وروسته صورت موندلی دی.

سوال جواب

٣ که څوک وايي چې: د ﴿ مَا مَنَعَكَ أَلَا تَسْجُدَ ﴾ په جمله گښې د ﴿ أَلَا تَسْجُدَ ﴾ کلمه د ﴿ مَنَعَكَ ﴾ دپاره مفعول واقع شوې ده. نو د معنی حاصل يې داسې کېږي چې ای ابليسه ا ته د سجدې نه کولو څخه څه شي منعه کړې چې سجده دې وکړه؟. دا خو مطلوبه او واقعي معنی نه ده؟ ۱.

مونږ وايو چې:

الف: دلته په ﴿ أَلِا ﴾ کښې د الا کلمه زائده ده (۱) نو اصلي عبارت داسې دی چې: ما مَنعَك أن سُجُد الله دلته په ﴿ مَا مَنعَكَ أَن تَسَجُد ﴾ [ص ٧٥] سُجُد الکه چې عنين عبارت په بل ځای کښې نازل شوی دی چې: ﴿ مَا مَنعَكَ أَن تَسَجُد ﴾ [ص ٧٥] يعنې ته څه شي ادم الله ته د سجدې څخه منعه کړې؟

The hand for the great of the

And the second second second

<sup>(</sup>۱) زاد البسير ج۲ ص۱۱۶ (۲) اضواء البيان ج۴ ص۵۴۷

اننا (۸) مګر دا جواب مونږ ته خوندور نه ښکاري، باید چې تر خپلې وسې د قرآن کریم په یوه تورې

باندې هم د زاند حکم ونه کړي شي

.ې هم د زاند خدم وله تړۍ کې ب: په دې مقام کښې د ﴿ مَا مَنَعَكَ ﴾ کلمه د مجاز په توګه د "مَا حَمَلُك او 'مَا حَظُك معنی ب: په دې مقام صبي د ر ورکوي ۱۱ يعنې ای ابليسه! په تا باندې څه باعث وه او ته کوم شي وهڅولې چې ادم عنی ته دې ورکوي ای یعنی ای ابلیسه په و بارتونو باندې د یوه مطلب اداء کول خو د کلام خوند او مزه اضافه كوي او څه نقص نه ګڼل کېږي.

يوه پوښتنه او د هغې جواب

۴\_كد څوك وايي چې: په ﴿ فَآهْبِطْ مِنْهَا ﴾ او ﴿ قَالَ آخْرُجْ مِنْهَا ﴾ كښى بارز ضميروند څه شي ته راجع دى. يا پدېل عبارت په شيطان باندې د څه شي څخه د ښکته کيدلو فرمان صادر شو؟

مور وايو چې . الف اکثره علماء کرام وايي چې ذکر شوي ضميرونه جنت ته راجع دي ان که څه هم جنت وړاندې ذکر نه دی مګر څرنګه چې په هغه وخت کښې ابلیس د جنت د اوسېدونکو څخه وه نو داسې وګڼل شو لکه چې جنت حکمًا ذکر وي، نو معني يې داسې کېږي چې د جنت څخه ښکته شد.

ب: ځينې علما، کرام وايي چې لوړې رتبې ته زاجع دي (٢) چې د ﴿ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ ﴾ جمله ورباندې دلالت کوي. نو معني به يې داسې راوځي چې: د دغې لوړې رتبې څخه چې ته ورباندې افتخار کوي په تکويني توګه ښکته ولويږه.

ج خيني نور علماء كرام وايي چي ذكر شوي ضميرونه اسمان ته راجع دي ۴، كه څه هم اسمان وړاندې ذکر نه دی مګر د ﴿ فَآهْبِط ﴾ کلمه ورباندې دلالت کوي چې هبوط (ښکته کېدل) د اسمان سره مناسب ښکاري.

دغه درېواړه جوابونه متبادر نه دي او د سړي ذهن ته په تبادر سره نه ورځي، نو ښه دا ده چي: د: ذكر شوي ضميرونه د "الْمَلْنِكَة" كلمي ته راجع دي چې وړاندې په صراحت سره ذكره ده او جمعي ته خو د مفرد مؤنث (جماعة) په تاويل سره مفرد ضمير راجع کېږي. نو مغني به يې داسې شي چې: د هغه معزز ټولګي څخه بهر شه کوم چې ته پکښې سمدستي شامل يې او د ﴿ ٱسْجُدُوا ﴾ په امر سره مخاطب کړي شوي يي.

يوتذكر

۵\_ هوا که مونو د دې خبرې التزام وکړو چې ابليس په ذکر شوي امر ﴿ فَٱهْبِطْ ﴾ باندې په داسې

Charles of the

<sup>(</sup> ۱) مغردات الراغب ص۴۹۶

<sup>(</sup> ۲) تفسير ابي السعود ج۲ ص۲۱۷

<sup>(</sup>٣) تفسير القاسمي ج٧ ص٢۶ ( ٤) تفسير الغرطبي ج ٨ ص١٧٢

الاعراف (۱۸) العراف (۱۸) مخاطب کړی شوی وه چې ذکر شوی معزز ټولګی په جنت کښې وه او د جنت ځای خو مال کښې مخاطب کړی شوی او د جنت ځای خو مال دجې اسان دی؛ نو په دې تقدير پاسني ټول اقوال توافق مومي او اختلاف يې بالکل د منځه ځي، مګر اسان دی استام یې د نصوصو پوری موقوف دی چې مونږ ته پکښې معلومات نشته. النزام یې د

ع ابليس عبالله د سجدې په نه کولو سره د دوه وو شيانو سره مخامخ شو چې يو يې تکبر مان شو او بل ذليل و محرفيد، كه څه هم الله الله الله د دغو دواړو شيانو څخه په بل ځاى كښې يو يې محبير مان سود دې ټولگي څخه بهر شه ځکه چې د ۳۴] يعنې نو د دې ټولگي څخه بهر شه ځکه چې درې د دې مگر په دې مقام کښې يې يو ځل ترې په ﴿ فَٱهْبِطْ ﴾ (نو ښکته شه) تعبير وکړ او د ته رڼلي شوی يې . ؟ (نو بهرشه) سره تعبير وكړ او د ﴿ إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّغِرِينَ ﴾ جمله يي په تعقيب كښي نازله كړه، ترڅو ذكر شوو دواړو شيانو ته جدا جدا اشاره وکړي شي.

# د دی آیت ارشاد

۷\_ مونږ ته ذکر شوي آيت شريف ارشاد کوي چې بايد د تکبر څخه څانونه وساتو او تواضع اختيار کړو. تکبر دې ته نه ويل کېږي چې څوک د الله څخ د نعمتونو څخه استفاده وکړي او پاک سوټره لباس واغوندي بلکې د تکبر معني دا ده چې څوک په حق باندې خېټه واچوي او خلکو ته د حقارت په نظر وګوري. د ښه وضاحت په غرض لاندې احادیث ولولئ:

الف: نبي كريم ﴿ يه يوه اوږده حديث كښى فرمايلي دي چى: «وَمَا تَوَاضَعَ أَحَدُ لِلَّهِ إِنَّا رَفَعَهُ اللهُ»(١) بعني: او هيچا د الله على د پاره تواضع وند كړه مكر الله على پورتد كړ.

ب يوه ورځې نبي کريم ﷺ په يوه اوږده حديث کښې وفرمايل چې د هرچا په زړه کښې چې يوه ذره کېر (لويي) وي نو جنت ته په داخل نه شي او د هرچا په زړه کښې چې يوه ذره ايمان وي نو دورخ

پدناستو خلکو کښې يوه سړي وويلې چې زما خو خوښېږي چې جامه مي ښانسته وي او پڼې مې ښانسته وي رايا دا هم كبر دى؟). نو نبي كريم ﷺ وفرمايل چې: «إِنَّ الله يُحِبُّ الْحَمَّالَ وَلَكِنَّ الْكِبْرَ مَنْ بَطِّرَ الْحَقُّ وَغَمَصَ النَّاسَ»(٢) يعني: يقينًا الله ﷺ بنائست (او پاكي) خوښوي (نو هغه تكبر نه دى چي تا خيال کړی دی) مګر لويي د هغه چا ده چې په حق باندې لويي کوي (حق د پښو لاندې کوي) او خلک حقير ګڼي (لکه چې ابليس د سجدې حق د پښو لاندې کړ او ادم عد ته يې په حقارت وکتل).

<sup>(</sup>۱) صحيع مسلم ج٢ ص٢٢١

<sup>(</sup>۲) جامع الترمذي ج۲ ص۲۰

# د مرګ څخه بچ کېدل غواړي

۸\_کله چې ابلیس علیه الله د سجدې څخه انکار وکړ او د ملکو د معزز ټولګي څخه وویستل ۸ کله چې ابلیس علیه اللعه د سبحې میم او د الله د په خپلو کړو باندې پښېمانه شوی وی او د الله د په حضور کښې له شو نو ده ته په کار وه چې په خپلو کړو باندې پښېمانه شوی وی، مګر نوموړی په لعنتي کېدلو باندې کې سو او نیمه او عدارت یې د پې پورې مهلت راکړه او ژوند مې اوږد کړه ترڅو چې خلک د قبرونو څخه راپورته شي او دوهم شپېلۍ يو کړي شي.

ېدۍ پو تړی سي په دې سوال کښې يې غرض دا وه چې د يو پلوه د غولونې او انتقام اخستلو ډېر وخت ولري او د په دې سوال سبي يې حرص چې د مرګ سلسله د ذکرې شوې ورځي پورې نه اوږدېږي (دغه د مراک ورځ نه ده).

نو الله و جواب وركم جي: ﴿ إِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ ﴾ [الأعراف: ١٥]، ﴿ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ﴾ [الحجر: ٣٨]، يعنى: تاته مهلت دركړى شوى دى مكر د هغه وخته پورې نه چې ته يې غواړې، بلکي د هغه وخته پورې چې ماته معلوم دي، او ضرور نه ده چې تاته هم معلوم شي.

بهتره دا ده چې د ذکر شوي وخت په ټاکنه کښې مونږ هم داسې ساکت شو لکه څنګه چې قرآن کريم پکښې ساکت دي، مګر مشهوره دا ده چې دغه وخت د اولنۍ شپيلۍ د پوکولو وخت دي<sup>۱۱</sup> چې په دغې شپيلۍ سره به شيطان هم مړ شي. يرافي جي القوم يو المج

د شيطان شپږ لاري

آ\_ په آيت شريف كښې الله على د شيطان د خولې څخه حكايت كوي چې زه به هرومرو د انسان د مراه كولو په غرض هغه ته د څلورو خواو څخه ورشم.

مفسرينو كرامو د دغو څلورو جهاتو په هكله تقريبًا اوه تفسيره كړي دي(٢)، مكر مون ته دا خبره ظاهره برېښي چې څلور جهات به د مثال په توګه ذکر شوي وي او مطلب به پکښې ټول جهات وي ا يعني په هره وسيله او هره لاره او بالآخره په هر سبب باندې چې زما وسه وشي د انسان په ګمراه کولو کښې په ترې استفاده وکړم او د پيروانو ټولګي په پکښې ځان ته تيار کړم. د دغه ټولکي څخه په احاديثو كښې په «بَعْثُ النّارِ» (د اور ټولگي) سره تعبير شوى دى چې مونږ \_لله الحمد\_د [الناء: ۱۱۸] آيت لاندې ښه شرحه کړي دي.

په لاندې حديث کښې، چې د يوه اوږده حديث ټکړه ده، نبي کريم ﷺ زمونږ د تعليم دپاره په ټولو جهاتو کښې د الله څخ حفاظت غوښتي دي چې:

د ۱) روح المعاني ج۸ ص۹۱

<sup>(</sup> ۲) زاد المسير ج۲ ص۱۱۹

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري ج٨ ص١٣٧

«واست. په ای ربه! ما د وړاندې خوا څخه هم وساتي او د شا د خوا څخه هم، د ښې طرف څخه ای د شاه خوا څخه هم، د ښې طرف څخه نانبي المحمون څخه هم، او د پاسه طرفه هم، او ای ربه! زه په تا باندې د دې څخه هم پنا غواړم هم او د چې طرف څخه هم پنا غواړم 

﴿ وَبَنَادَهُ ٱسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ فَكُلًا مِنْ حَيثُ شِئْتُمًا وَلَا تَقْرَبَا هَنذِهِ ٱلشَّجَرَةَ وَ اللَّهُ مِنَ ٱلظَّامِينَ ﴿ فَوَسُوسَ أَهُمَا ٱلشَّيْطَ لُ لِيُبْدِي لَهُمَا مَا وُردِي عَنْهُمَا مِن مَوْءَ إِنْهِمَا وَقَالَ مَا نَهَنكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَنذِهِ ٱلشَّجَرَةِ إِلَّا أَن تَكُونَا مَلكَيْنِ أَوْتَكُونَا مِنَ ٱلْمَالِدِينَ ١ وَقَاسَمَهُمَا إِنِّي لَكُمَا لَمِنَ ٱلنَّصِحِينَ ١ فَدَلَّنْهُمَا بِغُرُورٍ فَلَمَّا ذَاقَا ٱلنَّجَرَةَ بَدَتْ لَهُمَا سُوْءَا يُهُمَا وَطَفِقَا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ ٱلْجَنَّةِ وَنَادَنَّهُمَا رَهُهُمَا ألَرْ أَنْهَكُمَا عَن تِلْكُمَا ٱلشَّجَرَةِ وَأَقُلِ لَّكُمَا إِنَّ ٱلشَّيْطَينَ لَكُمَا عَدُوٌّ مُّبِينٌ ﴿ قَالَا رَبَّنَا طَهُنَآ أَنفُسَنَا وَإِن لَّمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ قَالَ ٱهْبِطُواْ بَعْضُكُرْ لِبَعْضِ عَدُوٌّ وَلَكُرْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْتَقَرٌّ وَمَتَنعٌ إِلَىٰ حِينٍ ﴿ قَالَ فِيهَا تَحْيَوْنَ وَنِيهَا تَمُوتُونَ وَمِنْهَا تَخُرَجُونَ ٢٠٠٠ ﴾

[۱۹] او رمونږ وويلي چې اي آدمه! ته په جنت کښې اوسېږه او ستا جوړه ربي بي حوام دي هم (هلته اوسېږي)، نو د کوم ځای څخه مو چې خوښه وي د همغه ځایه یې خورئ (او څښکئ، او تاسو دواړه دغې ونې ته مه ورنژدې کېږي نو تاسو دواړه به رپه خپلو څانو باندې د ظالمانو څخه

[۲۰] نو دواړو ته شيطان د دې دپاره وسوسه ورواچوله چې دوي دواړو ته هغه څه ورلوڅ کړي چې د دواړو څخه پټ وه چې هغه د دواړو د عورتونو څخه عبارت دي.

او (شيطان ورته) وويلې چې تاسو دواړه خپل رب څخ د دغې (خاصې) ونې څخه د هېڅ شي د کبله نه ياست منعه کړي مګر د دې کبله چې دواړه به دوه پرښتې شئ (او خوراک او څښاک به نه كوئ او عبادت ته به فارغ ياست او يا به دواړه (په جنت كښي) د همېشه اوسېدونكو څخه وګرځئ. [۲۱] او دواړو ته يې سومحند وكړ چې يقينا زه ستاسو دپاره د خير د غوښتونكو څخه يم

اننا (۸) [۲۲] نو دواړه يې (د خپل کلک عزم څخه) په غولولو سره وغورزول نو هرکله چې <sup>دوالو</sup> (۱) ممنوعه) ونه وڅکله دواړو ته خپل عورتونه ښکاره (او بربنډ) شوه، او دواړو پيل وکړ چې په خپلو (ممنوعه) ځانونو پورې يې د جنت (د ونو) پاڼې نښلولي.

کړي او تاسو دواړو ته مو نه وه ويلي چې بې شکه شيطان ستاسو دواړو ښکاره دښمن دي.

[۲۳] دواړو وويلې چې ای زمونږ ربه! مونږ (پخپله) په خپلو ځانونو باندې تېري کړی دی، او ک ته مونږ ته بښنه ونه کړې او مهرباني راباندې ونه کړې نو هرو مرو به مونږ د زيانکارانو څخه جوړ شو وېږ ته بېسه وله تړې د ټور. کړي . [۲۴] د دواړو رب (ځا) وويلې چې: ښکته شئ (درېواړه) په داسې حال کښې چې ستاسو ځينې ځينو نورو ته دښمنان وي، او تاسو (ټولو) لره په ځمکه کښې استقرار شته دي او د څه وخته پورې د ژوند لنډه تنګه استفاده هم.

[۲۵] د دواړو رب (ﷺ) وويلې چې: په همدغې ځمکه کښې به ژوند کوې او په همدغې کښې به مړه کيږي او د همدغې څخه به راويستل کېږي (او حساب کتاب به درسره کېږي).

### د مطلب خلاصه

دغه ايتونه د وړاندېنيو ايتونو مصداقات ټاكي، چې هم پكښې د اېليس د عداوت تمثيل شوي دي او هم پکښې د هغه د غولونې د عملي نقشې يو صورت ښودلي شوي دي چې حاصل يې داسې کېږي:

ای پیغمبره! اوس نو خپل امت ته د ابلیس د عداوت اولنۍ کړۍ بیانه کړه چې خپله د غولونې نقشه يې په څه ډول پيل کړه او په څه ډول يې پاي ته ورسوله، هغه دا چي:

١\_ ألله على ادم الله او حواء رمز من ته لا زيات اعزاز وركر او به جنت كنبي يي ورته د اوسيداني امر وكر، چى دلته ستاسو دپاره پوره ازادي ده، هر چرته چې كرځي او هر شي چې خورئ تاسو دواړو ته اختیار دی، مگر فقط د دغې مشخصې ونې څخه به څه شي نه خورئ او حتي ورنژدې کېږئ به هم نه، چې بيا به خپل ځانونه اداره نه شئ کړي او په نافرمانۍ کښې به واقع شئ دغې ونې ته تاسو څه ضرورت هم نه لري ځکه چې په جنت کښې هر شي شته او تاسو ته ټول جائز دي.

که بالفرض تاسو ذکره شوی توصیه عملي نه کړه نو په خپلو ځانونو باندې به ظلم وکړئ او د غټو مشکلاتو سره به مخامخ شي يا په بل عبارت، په دې صورت کښې به مو د جنګ پراخي د لاسه بهر شي.

٢\_ ابليس وغوښتل چې ادم عليه او حواورس د جنت څخه وباسي، لکه څنګه چې ترې په خپله ويستلی شوی وه، او د جنتي مفت خوراک او څښاک ورباندې زهر کړي او بالآخره د جنتي فاخره لباس څخه يې برېنډ کړي ترڅو خپل عورتونه پخپله وګوري چې تر اوسه پوري ترې پټ او په پرده کښې وه. نو نوموړې خپله نقشه د اسمې مالولو او Downloded from: bawar setal top of ری ابلیس په خپله خبره باندې د تاکید په غرض دواړو ته سومیند یاد کړ چې زه ستاسو خیر غواړم او ستاسو دوست یم، بالآخره په تاسو باندې مې ښه پېرزو ده او د بدۍ پیرزوینه درباندې نه غواړم او ستاسو دوست یم، بالآخره په تاسو باندې مې ښه پېرزو ده او د بدۍ پیرزوینه درباندې لرم، ته به وایي چې خپل ځان یې ورته د الله څخ څخه اوچت دوست معرفي کړ چې الله څخ درباندې لرم، ته به وایي پیرزوینه نه درلوده نو ځکه یې د ونې څخه منعه کړئ او ما ورباندې خبر کړئ ا

ج ابليس د خپل پلان په تطبيق باندې بريالي شو او دواړه يې وغولول، دې ته يې چمتو کړه چې د ممنوعه ونې څخه څه شي وخوري، دوي دواړو په هغه باندې د رښتياني خير خواه ګومان وکړ، دهغه دروغين سوګند ورباندې اثر واچاوه او خيال يې وکړ چې ايا داسې څوک به وي چې په دروغو ساتند ياد کړې؟!

سمدستې د شيطان خبرو معکوسه نتيجه ورکړه او د دواړو څخه جنتي جامې توی شوې، دواړه برينډ شوه او خکه وکړه برينډ شوه او خپل عورتونه يې پخپله وليده، لکه څنګه چې ورته خپل څانونه برينډ شوه همدارنګه ورته د ابليس دروغينې خبري هم بربنډې شوې خو کار د کاره تېروه.

۴\_ دوی دواړه په خپله خطا بانډې پوه شوه دواړو وغوښتل چې د خطايې تلافي وکړي، په ځانو باندې پرده واچوي او د خطا کيدلو څخه توبه تائب شي.

نو د هرڅه څخه وړاندې يې د جنت د ونو په پاڼو باندې پيل وکړ چې په څانو پورې يې ونښلوي او خپل عورتونه ورباندې پټ کړي. يا په بل عبارت: د هرڅه څخه وړاندې يې د هغې رسوايۍ څخه د خلاصون په چاره باندې پيل وکړ کومه چې د هيچا څخه پټه نه وه او بيرغي رسوايي وه.

۵\_ په عین وخت کښې په دواړو باندې د دوی پالونکي (الله هز) اواز وکړ چې ایا تاسو دواړه ما ددغې ونې څخه نه وې منعه کړي؟ او تاسو دواړو ته مې نه وه ویلي چې شیطان (ابلیس) ستاسو دواړو څرګند دښمن دی؟ حال دا چې تاسو زما دواړه توصیې شاته واچولې، چې ونې ته ورنژدې شوئ او شیطان مو په دوستۍ سره ونیوه!

اواز عدم الله او حوا، رساف دواړه په خپلو خطا کیدلو باندې معترف شوه او دواړو په یو اواز چیاد معترف شوه او دواړو په یو اواز چیغې کړې چې ای زمونږ ربه (پالونکیه)! مونږ په خپلو ځانونو باندې پخپله تېری کړی دی، مونږ د لیل نه لرو او ستا په حضور کښې ملامت یاستو. نو که ته راته بښنه ونه کړې (د خطاکیدلو څخه د لیل نه لرو او ستا په حضور کښې ملامت یاستو. نو که ته راته بښنه ونه کړې (د خطاکیدلو څخه راتېر نه شې) او په راتلونکي کښې راباندې رحم ونه کړې (توفیق رانه کړې) نو مونږ به یقینا په



ولواننا (۸) دائمي توګه د زيان کارانو څخه جوړ شو او هيڅوک به ترې نجات رانه کړی شي. ای زمونو رېدا ذکرا سوې عوبونه د سيسان رروسي کې د و زمونې په اولاده باندې به هم هيڅکله صرفه ونه کړي، زمونې په مونې باندې مونې باندې مونې باندې د مونې د مونې باندې د مونې د مونې باندې د مونې د

٧ ـ نو الله الله الله د دواړو توبه قبوله كړه ځكه چې الله الله توبه قبلوونكي او مهربان دى، خو توصيد يى ورته وكړه چي:

ورد ر پې چې اول: ابلیس خو لا د وړاندې څخه مونږ ځمکې ته ورکوز کړی وه او تاسو دواړه هم ورښکته شي. يا په بل عبارت: تاسو ټول درېواړه ځمکې ته ورښکته شئ چې همدا ستاسو د جنګ ميدان دي او يو تربله به سره دښمنان ياست، چې يوه نمونه يې تاسو په خپلو سترګو وليده.

مګر هلته دائمې نه ياست، فقط د ټاکلي وخته پورې به هلته استقرار ولرئ بيا به نو په جنت او دوزخ باندې وېشل کېږئ او همغه به ستاسو دائمي او وروستني کور وي. دوهم ځل چې تاسو دواړه جنت ته داخل شي نو بيا به ترى هيڅکله ونه ويستلي شي.

دوهم: اما بيا چې تاسو دواړه او ستاسو دواړو صالح اولادونه گخنت ته ننوځي نو په هغه وخت کښې به تاسو ته بل ژوند درکړي شي چې په هغه ژوند باندې زوال نه ورځي، ستاسو موجوده ژوند د جنت سره منافي دي چې د زوال سره مخامخ کېږي او جنت خو زوال نه لري.

نو د همدې کبله به تاسو په ځمکه کښې د يو وخته پورې ژوندي ياست بيا به پکښې مړه شئ او بيا به ترې د نوي قوي ژوند سره را بهر شئ او جنت نه به لاړ شئ، همدارنګه به ستاسو دښمن (ابليس) هم د نوي قوي ژوند سره په دوزخ کښې واچولي شي چې هلته به هميشه وي.

### توضيحات

١\_ په جنت کښې د ادم نه او د بي بي حواء رمزه عا مکلفيت بالکل په ځمکه کښې د انسانانو مكلفيت ته ورته دى، ځكه چې دوى دواړو ته يې الله الله د جنتي ټولو شيانو څخه د آستفادې اجازه ورکړې وه ماکر صرف د يوې ونې په باره کښې يې حکم دا وه چې دغې ته مه ورنژدې کېږي.

همدارنگه الله و مونو ته خطاب كوي چې: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ﴾ [البقرة: ٢٩] يعني الله ١ هغه اقدس ذات دى چې هغه شيان يې ټول ستاسو د استفادې دپاره پيدا كړي دي چې په ځمكه كښې دي. مكر دا فرمان يې هم رااستولى دى چې: ﴿ وَلَا تَقْرَبُواْ ٱلْفَوْحِشْ مَا ظَهُرَ مِنْهَا وَمَا بَطَرَ ﴾ [الأنعام: ١٥١] يعني او تاسوبي شرمه (ناجائزو) كارونو ته مه ورنژدې كېږئ، هغه چې څرګند وي او هغه چې پټ وي.

## سوال جواب

٢\_ كه څوك وايي چې: په وړاندې ايتونو كښې الله را د شيطان د خولې څخه حكايت وكړ چې

Control of the second

الاعراف (١) (١) (١٥) أَكْثَرَهُمْ شَيْكِرِينَ ﴾ [الأعراف: ١٧] يعني: أو د انسانانو اكثريت به شاكران مونده نه كړي. اود ده مطلب خو د وسنوسې اچولو څخه د دوی نافرمانه جوړول وه، نه د دوی د عورتونو لوڅول، نو اچونه چې د پردي. دا د يو پلوه، او د بله پلوه دا پوښتنه پيدا کېږي چې شيطان د کومې لارې پوه شوی وه چې د

نافرمانه جوړېدلو سره د عورتونو لوڅېدل تړلي دي؟

مون وايو چې: ابليس يقين درلود چې ادم النه او بي بي حواء رمض دواړه په هغه اکثريت سوم د. کښې شامل نه دي کوم چې د کافر جوړولو امکان لري، البته چې دا کار ورته د دوی په اولاده کښې د ده د خولې څخه حکایت کوي چې: ﴿ قَالَ فَبِعِزْتِكَ مِمْكُن بِنْكَارِيده، د همدې كبله الله ﷺ د ده د خولې څخه حكایت کوي چې: ﴿ قَالَ فَبِعِزْتِكَ وَيُونِنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُطْلَصِينَ ﴾ [ص: ٨٣،٨٢] يعنى: شيطان وويلي جي . ستا په عزت مې دې سومحند وي چې دوی به ټول بې لارې کړم مګر (نه) ستا مخلص بندګان نو ځکه يي د دوي دواړو په باره کښې د خپلې وسوسې اچولو غرض د عورتونو لوڅول وښودل او بس

پاتي شوه دا خبره چې د نافرمانۍ سره د عورت لوڅیدل ورته څنګه معلوم وه، نو د دې جواب دا دی چې ځينو مفسرينو کرامو ليکلي دي چې د ملعونيت څخه وړاندې ابليس هم د جنت د اوسيدونكو څخه وه(١٠)، نو غالبه دا ده \_والله اعلم چې نوموړي به هم جنتي نوراني جامي درلودلي او د سُجدې په نه کولو باندې په ترې توی شوې وي او برېنډ شوی په وي، نو فکر په يې کړی وي چې که ادم الله او حواء رضرفيم محمراه کولي نه شم نو اقلا د خپل ځان په شان خو يې برينډولي شم.

د ابليس دا اټکل هم رښتيا شو چې هغوي دواړه بربنډ شوه مګر بې لارې نه شوه، چې دواړه توبه تانب شوه او مقبوليت يې د الله على په نزد باندې د پخوا څخه اضافه شو.

## ابليس خپله نقشه پياده كره

٣\_ څړنګه چې الله گڅه د ابلیس په باره کښې زمونږ مور او پلار ته په لاندې دوه وو حکمونو توصيه کړې وه چې:

الف: د دغې ونې څخه څکه مه کوي او لا ورنژدې کېږي هم مه.

ب: ابلیس ستاسو دواړو دښمن دی، زیات متوجه اوسی چې د دوست په لباس کښې مو

نو کله چې ابلیس \_عیه اللبنة\_ وغوښتل چې خپله د غولونې نقشه عملي کړي نو په ذکرو شوو دواړو حکمونو کښې يې زمونږ مور او پلار ته په لاندې ډول قناعت ورکړ:

اول: په ﴿ وَلَا تَقْرَبَا هَنذِهِ ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ ٱلطَّامِينَ ﴾ كښتې يې د ﴿ وَلَا تَقْرَبَا ﴾ نهني په تنزيهي

ولواننا (۸) نهي باندې حمله کړه چې که تاسو دواړه د دغې ونې څخه څه شی وخورئ نو ورباندې ګناهګاريږۍ بلکې دواړه به پرښتې وګرځئ، او يا به د خوراک په صورت کښې دواړه په دائمي توګی په جنت کښې پاتې شئ (حال دا چې خبره دغسي نه وه)

په جنت کښې پاسې سی رضال ۱۰ پې ۱۰۰ د مور او پلار ځکه ملکي صفت ته میلان پیدا شو چې که درې دا د یو پلوه، او د بله پلوه زمونږ د مور او پلار ځکه ملکي صفت ته میلان پیدا شو چې که درې د ملکو غوندې د خوراک او څښاک څخه بې غمه شي نو د الله څخ عبادت به یې د هغوی غوندې طبعي شی وګرځي او تل به د الله څخ په عبادت کښې مشغول اوسي او همدارنګه په جنت کښې په دوامداره توګه اوسېدل خو د هرچا خوښېږي

روسداره و دو دواړه يې په خوراي لنډه ده چې تاسو دواړه يې په خوراي لنډه دا چې تاسو دواړه يې په خوراي سره ګناهګاران شي او د ښه ټاکيد دپاره يې خپله خبره په (مًا، إِلَّا) سره تائيده کړه

دوهم: د خپلې دوستۍ په ثبوت کښې يې هم ډېره موکده جمله استعماله کړه چې: ﴿ إِنَّ لَكُمَا لَمِنَ ٱلنَّصِحِينَ ﴾، د دې جملې تاکيدات دا دي: "إنّ ، ل، إسميه جمله". په دې ټولو تاکيداتو باندې علاوه د الله څخه په نامه باندې يې ورته سوګند هم ياد کړ او ادم الله ګومان نه کاوه چې څوک به په دروغو سوګند وکړي (۱).

د ذکر شوي قناعت نتيجه دا شوه چې: ﴿ فَدَلَّنهُمَا بِغُرُورِ ﴾ يعني دواړه يې د خپل کلک عزم څخه ښکته کړه ته به وايي چې دوه بوقي دي او څا ته يې ور زوړندې کړې.

د غولوني څخه وروسته الله که همدغه ذکر شوي دوه حکمونه دواړو ته ورپه ياد کړه چې ايا ما تاسو دواړه د دغې ونې څخه نه وي منعه کړي او دا مې درته نه وه ويلي چې شيطان ستاسو څرګند دښمن دي

## ت فاسط خرسوال جواب ۔ ۔ ۔ ۔ اس یہ سیاستہ دریہ

۴\_ په دې مقام کښې د سړي په ذهن کښې لاندې پوښتنې ګرځي:

اول: د ﴿ وَلَا تَقْرَبَا ﴾ نهي خو په ﴿ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّامِينَ ﴾ باندې تعقيبه شوې ده چې د تحريمي نهي اراده يې تشخيصه کړې ده نو دا به څوک ومني چې ادم الله په خپل اجتهاد سره د تحريمي نهي شخيصه کړې ده ، لکه چې د [البقرة: ٣٧] آيت لاندې ورته اشاره شوې ده، او با ورته همدغه اجتهاد ابليس تلقين کړ لکه چې په وړاندې توضيح کښې ورته اشاره وشوه؟

دوهم: ادم هی څنګه د ابلیس په دې خبره قانع شو چې زه ستاسو د پاره د ناصحانو (خبر غوښتونکو) څخه یم، حال دا چې الله څخ ورته په صراحت سره فرمایلي وه چې نوموړی ستاسو دښمن دی؟

درېم: ادم علی څنګه د ابلیس په سوګند باندې اعتماد وکړ حال دا چې نوموړي د سجدې په

الاعراف (۱) الاعراف (۱) الاعراف (۱) الاعراف (۱) الاعراف (۱) الاعراف (۱) الاعراف (۲) الاعر كولواد الله الله خبر نه وه چې ابليس په سوګند سره ويلي وه چې: ﴿ لاَحْتَنِكُ : دُرِيَّتَهُ وَ إِلَا عدد او در او ۱۶۲ یعنی سوګند دی چې زه به د ادم د و اولادې بېخ وباسم راو ټول به بې لارې الاسراء: ۶۲ یعنی سوګند دی چې زه به د ادم د د ولادې بېخ وباسم راو ټول به بې لارې البه م کرا مگر لو (کسان مخلصان به راڅخه بچ شي)؟. کرا مگر لو (کسان مخلصان به راڅخه بچ شي)؟.

مدر وايو چې په دې موضوع کښې بهتر جواب دا دې چې ادم عد ذکرې شوې نهي ته تاويل نه وه 

يوه پوښتنه او د هغې جواب

۵ که څوک وايي چې: د ﴿ فَدَلَّنهُمَا بِغُرُورٍ ﴾ کښې د اف توري د هغې تراخي دپاره وضعه شوي دى كوم چې بلا مهلته وي نو په دې مقام كښې يې حاصل داسې راخېژي چې د ادم علي او بي بي دی در ۱۰ میلیم عولېدنه د ابلیس په خبرو باندې مرتبه شوه، نه په هېرېدنه باندې ؟

مونږ وايو چې: نوموړی توری د تاخير دپاره دی خو په اتصال باندې دلالت کوي، او نه د زماني به لروالي دلالت كوي. د همدى كبله عرب وايي چى: "فَلانٌ نُكَحَ امْرَأَةٌ فَوَلَدَتْ لَهُ وَلَلْنِي بَنحه به نكاح ې در. ي کړه نو هغې ورته اولاد و زېږاوه. که څه هم په اصطلاح سل کاله وروسته يې اولاد زېږولی وي.

نو په دې مقام کښې يې حاصل داسې راخېژي چې ابليس عليه اللند ادم ﷺ او حواء رښوني، ته د دنې په هکله وسوسه ورواچوله او سوګندونه يې ورته وکړه خو دوی پرې اعتماد ونه کړ مګر د دواړو په زړونو کښې د ممنوعه ونې وسوسه پاتې شوه ، چې د زمانې په تېرېدلو سره د دواړو څخه د ﴿ وَلَا نَقْرَبًا ﴾ نهي هيره شوه او وسوسه پکښې پرته وه او نه وه هيره شوي، چې آخريې عملي کړه او هغه ئه پېښ شو کوم چې په قرآن کريم کښې نازل شوي دي.

پاني شوه دا خبره چې په دې کښې څه حکمت وه چې د ادم علي څخه نهي هېره شوه او وسوسي بې په ذهن کښې دوام وکړ؟، نو د دې جواب دا دی چې دا يوه تقديري خبره وه او تقدير ته تدبير

د همدې کبله د يوه اوږده حديث په بنياد ادم علي په موسى على باندې برلاسي شو کله چې هغه ورباندې په عالم الأرواح كښې پړه واچوله چې مونږ ستا د لاسه د جنت څخه راووتلو. ادم علی جواب رركر جي: «أَتْلُومُنِي عَلَى أَمْرٍ قَدِّرَهُ اللهُ عَلَيُّ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَنِي بِأَرْبَعِينَ سَنَةً» يعنى: آيا تدما بدهغدشي باندې ملامته کوې چې الله ﷺ په ما باندې زما د پيدايښت څخه څلويښت کاله وړاندې ليکلي (مقدر کړی)وه؟. نو نبي کريم ﷺ دري ځله تکرار کړ چې: «فَحَجُ آدَمُ مُوسَى»(۱) يعني: ادم عه په موسى ك باندى به استدلال كنبى برلاسى شو

١١) صعيع البخاري ج٢ ص ٩٧٩؛ صعيع مسلم ج٢ ص٣٣٥

خينو علماوو کرامو ذکر شوي حديث ډېر ښه شرحه کړي دي چې کتل يې مخټور دي٠٠٠٠ په ۱۰هبطُوا کښې څوک مخاطب دي؟

ع\_مونود [البقرة: ۳۶] آيت لاندې د دې سوال په جواب کښې چې په ﴿ آهْبِطُوا ﴾ سره ځوي مخاطب دي، د الله الله الله يا توفيق غوره جواب ليكلى دى، مكر د دې مقام په اعتبار سره دلته راتدرا 

ابليس درېواړه مخاطب وي.

س درېواړه معاصب ري . که څه هم د ابليس عليه اللمنة د ښکته کېدلو وخت د هغوی دواړو د ښکته کېدلو څخه وړاندې ته خه هم د ابلیس ده چې د مُحکي عَنه د تفرق سره هیڅ منافات نداري تبر شوی وه مګر اجتماع یې په حکایت کښې ده چې د مُحکي عَنه د تفرق سره هیڅ منافات نداري مېرسوي رياد د د کې د کې د د قيامت په ورځ د ټولو پيغمبرانو څخه پوښتند وکړي چې: ﴿ مَازَاً ر دې كيرودون دې . أُجِبتُد ﴾ [الماندة ١٠٩] يعني تاسو هر يوه ته په خپله خپله زمانه كښې د خپل خپل امت د پلوه څنګه څنګه جواب درکړي شوي وه؟، او داسې مطلب نه دي چې تاسو ټولو ته په يو ځل د خلکو ر پلوه څنګه جواب در کړي شوي وه؟.

آدم على كوم شيان د ځانه سره را كوز كړي وه؟

٧\_ ځينو مفسرينو کرامو د ډېرو شيانو نومونه اخستي دي چې ادم علي د ځانه سره د جنت څخه ځمکې ته را کوز کړي وه ۲۰، خو څرنګه چې ثبوت يې چندان مزه ناک نه دې نو مونږ پرې ډېره کېښودله، که څوک يي د لوستلو شوق لري نو هملته دې مراجعه وکړي.

د آدم کی او د ابلیس د امتحان څرګند فرقوند

٨ كه څه هم ادم نظير او ابليس عليه اللعند دواړه د ا متحان لاندې واقع شوه او دواړه په امتحان كښى بريالي نه شوه مگر د ادم الله قدر او عزت د الله الله يه نزد كمبود ونه كړ بلكي اضافه شو چي د ده د نسل څخه يو لک څليرشت زره \_زيات يا کم\_پيغمبران پيدا شوه او الله څخ ته اميد دي چي د خپلې پرېماني اولادې په شمول به بيرته د دوام په توګه جنت ته ورستون شي. او بالمقابل د ابليس قدر او عزت د خاورو سره برابر شو او روزمره ورباندې د الله على الله عنت اضافه كېږي چې انتها، به يې دائمې دوزخ وي. او دا ځکه چي:

الف: ادم على په خپله ناكامۍ باندې اعتراف وكړ او ابليس اعتراف وند كړ او ځان يې ګنهګار وندبالد.

ب: ادم على خپل خان ملامته والانه حتى د خپلو كړو څخه يې په ظلم سره تعبير وكړ او ابليس خپل ځان ملامته نه کړ او پړه يې په الله ر باندې واچوله چې غير مناسب امر يې کړي وه ايا دا مناسبه ده چې بهتر دې کمتر ته (د ده په خيال) په سجده شي؟!.

Legle & gre 11/1-

<sup>(</sup>١) تفسير الخازن ج٣ ص٢٢؛ تفسير القرطبي ج١١ ص٢٥٤؛ حواشي البخاري ج٢ ص٤٩٣؛

<sup>(</sup> ۲) روح الععاني ج۸ ص۱۰۳

the end of a

الماري أسادية

ادعواف (۱) الله او توبه تائب شو، اما ابلیس پښېمانه نه شو او خپل ځان ورته په حقه بكاره شو (تكبر يى خپل كړ).

د ادم طع د خپل رب د رحمت څخه نا اميده نه شو او شيطان ترې خپل ځان نا اميده کړ او د

رمىت پەلتپە كښى نەشو. مري ادم الله ناكامۍ د نسيان او خطا كيدلو څخه منشأ اخستې وه نو كله چې په خپله خطا او ن باندې پوه شو سمدستي توبه تائب شو، او د ابليس ناکامي د تکبر د کبله وه چې د آخره برې په خپله تګلاره باندې کلک پاتې شو او لا ورباندې کلک به وي.

ې . نو معلومه شوه چې تکبر ډېر لوي مصيبت دي، ټولو مسلمانانو ته په کار دي چي خپل ځانونه نړې بې وساتي. نو هرڅوک چې د ادم نځ په تګلاره لاړ شي هغه به سعادت حاصل کړي او هر څوک رې ... چې د شيطان په قدم باندې قدم ږدي هغه به د شقاوت سره مخامخ شي.

﴿ يَنْهِي ءَادَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُرْ لِبَاسًا يُوَارِى سُوْءَ تِكُمْ وَرِيشًا ۖ وَلِبَاسُ ٱلتَّقْوَىٰ ذَالِكَ

## خَيْرٌ ذَالِكَ مِنْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ لَعَلَّهُمْ يَذَكُّرُونَ ﴿ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ لَعَلَّهُمْ يَذَكُّرُونَ ﴿ ﴾

[۲۶] ای د ادم ﷺ اولادې! بې شکه مونږ په تاسو باندې جامي نازلې کړې دي (تاسو ته مو داسي جامي پيدا کړې دي، چې ستاسو عورتونه پټوي او (هم مو درته په جامو سره) ښانست (پيدا کړی دی)، او دغه (د تقوی لباس) ډېر ښه دی (د مادي لباس څخه).

دغه (ذكر شوى مضمون) د الله ﷺ د قدرتي دلائلو څخه دې شايد چې دوي پند واخلي.

په وړاندېنيو ايتونو کښې الله د لله د الله د د اشاره کړې وه: ١\_ د ابليس عليه اللنه عصيان (نافرماني) او د دې موجيه Fred he Blazel co - 1" &

۲\_د ده عداوت او ددې سبب.

٣\_د ده په دروغينه وينا باندې د ادم عد تبروتل

۴\_ د ادم على د تهروتلو نتيجه او د الله معفرت او بښنه.

په دغه آيت او په څو نورو راتلونکو ايتونو کښې الله څه په ذکرو شوو مضامينو باندې څه تفريعي احكام نازل كړي دي ترڅو د ادم على د اولادې دپاره د عبرت درس جوړ شي او گټه ترې واخلي، چې خلاصه يې داسې راخېژي:

## ا که فرک وایی چی د جامر اره صلاح سلام ،

۱\_ يعنې: اى د ادم على اولادې! مونږ په تاسو باندې ډېر لوى فضل كړى دى چې ستاسو دپاره . مو په ځمکه کښې هغه شيان خلق (پيدا) کړي دي کوم چې تاسو ترې جامي جوړوئ، چې ځينې په

وبواننا (۸) کښت او زراعت سره په لاس درځي لکه مالوچ، سونډ او داسې نور، او ځينې د څارويو د شاګانو کښت او زراعت سره په لاس درځي لکه مالوچ، سونډ او داسې نور، او ځينې د څارويو د شاګانو څخه ترلاسه کوئ لکه وړۍ، پوستکي او داسي نور.

ه ترلاسه دوی محه وړی . پر د يو پلوه خپل عورتونه پټوی چې ستاسو په خټه کښې اغږل شوی ۲\_ په دغو جامو باندې تاسو د يو پلوه خپل عورتونه پټوی چې ستاسو په خټه کښې اغږل شوی ۲\_ په دغو جامو بادای ده، که بالفرض الله گف ستاسو د جامو بندوبس نه وی کړی نو تاسوبه دي او ستاسو فطري غریزه ده، که بالفرض الله گف ستاسو د جامو بندوبس نه وی کړی نو تاسوبه دي او ستاسو قطري طرير. خپل عورتونه د خپل مور او پلار غوندې د ونو په پاڼو پټولي او د لوي جنجال سره به مخامخ وي. عورتونه د خپر سور کرچو که او سنگار دی، ستاسو څخه په غیر په ځیک او د بن پيو. د ترې سرې . کې . کې . کې د کې نه يې عورتونه د وېښتانو او بڼکو څخه په غيربلا کښې نور ساکښان بربنډ ګرځي او جامې نه لري، نه يې عورتونه د وېښتانو او بڼکو څخه په غيربلا عورتونو پټول په خټه کښي اغږل شوي دي 飞

سر خو په ياد ولرئ! لکره څنګه چې الله کا ستاسو دپاره ذکرې شوې مادي جامې پيدا کړې دي همدارنګه يې درته د معنوي جامو بندوېس هم کړی دی چې شريعت يې درنازل کړی دی او پدی شمېر کښې يې پيغمبران عبماله دراستولي دي ترڅو تاسو پرهېزګاران جوړ شئ او د جنتي لباس د اغوستلو جوګه شئ دا جامې د هغو جامو څخه بهترې دي چې هغه دنيا پورې اړه لري، هغه زړېږي او دا نه زړېږي، هغه موقتي دي او دا دوامداره دي، نو تاسو ته په کار دي چې د معنوي جامو په اغوستلو کښې پوره زيار وباسئ او په مادي جامو کښې هم د معنوي جامو مراعات هېر نه کړئ

۴\_ای پیغمبره! انسانانو ته د جامو بندو بس او د دوی د عورتونو پتول د الله ﷺ د قدرت د ډېرو لويو نښو څخه دي، دوي ته په کار دي چې وخت په وخت يې خپلو ځانو ته ورپه زړه کړي او عبرت ترې واخلي ترڅو د ابليس د غولوني څخه په امن کښې پاتې شي.

۱\_ څرنګه چې د ادم ﷺ او بي بي حواء رضافي عورتونه په جنت کښې په نوراني جامو باندې پټ وه او ظاهره دا ده چې لا د پټولو مکلفيت يې نه درلود، مگر د دې سره سره کله چې د دواړو څخه جنتي جامې توی شوې نو د عورتونو د پټولو هڅې يې وکړې ترڅو خپل عورتونه د خپلو ځانونو څخه هم پټ کړي، نو دا لوی دلیل دی چې د عورت پټول د انسان په خټه کښې اغږل شوې دي او د اسلام دښمنو ټولنو دا خبره غلطه ده چې په اولو وختونو کښې انسان هم د نورو ساکښانو په څېر بربنډ ګرځېده او د جامو سره وروسته عادت شو بايد د دې عادت څخه صرف نظر شي او خپل اصلي عادت ته ورتاو شي او بالآخره خپل ځان د نورو څارويو په شان لوڅ لنډغر جوړ کړي

سو ال جواب

٢\_كه څوك وايي چې: د جامو اصل لكه مالوچ او وړى خو د ځمكې څخه دي، نه د اسمان څخه، نو په دې کښې څه حکمت دی چې د ﴿ وَأَنزَلْنَا ﴾ په عوض د " وَخَلْقْنَا" کلمه نازله نه کړی شوا مونږ وايو چې:

النا (۸) الف: دغه حکم چې د فلاني او فلاني شي څخه به جامي جوړېږي د لوح محفوظ ليکلي شوي اله . د دغه حکم په ځمکه کښې پياده کول داسې وګڼل شو لکه چې د هغه ځايه دلته نازل

ل المرت الله چې د جامو د اصل (لکه مالوچ او وړۍ) وده او نمو په باران پوري اړه لري او باران د اسمانه نازلېږي نو داسې وګڼل شو لکه چې ذکر شوی اصل پخپله د اسمانه نازل کړی شوی وي ۲۰۰۰. ې که څه هم ذکر شوي دواړه جوابونه واقعیت لري مګر د آیت شریف دپاره یې د تفسیر په خیث منل غير متبادر ښکاري، نو غوره جواب دا دی چې اکثره وخت په قرآن کريم کښې د کثير المنفعه ما المان عند به انزال (رانبكته كولو) سره تعبير كبري لكه ﴿ وَأَنزَلْنَا ٱلْخَدِيدَ ﴾ [الحديد: (۱۹ مونو اوسپنه نازله کړې (پيدا کړې) ده. او پوره واضحه ده چې د جامو د اصل پيدا کول او انسان ته يې د صنعت ښودل زښت ډېر محټور شيان دي نو ځکه ترې په ﴿ وَأَنزَلْنَا ﴾ سره تعبير وكړى شو، والله ﷺ اعلم.

## ريش څه معنی؟

س د ويش كلمه اصلا د مرغه بنكو ته وايي مكر دلته ترى لباس مطلب دى چى انسان <sub>ورباندې داسې ډول او سينګار مونده کوي لکه څنګه چې مرغه په بڼکو باندې ډولي کېږي(۲۰۰۰).</sub> ذكره شوې كلمه په يوه حديث شريف كښې ډېره ښه تفسير شوې ده چې كله به نبي كريم ﷺ نوې جامه اغوستله نو فرمايل به يي چي: «الْحَمْدُ لِلّهِ الَّذِي رَزَقَنِي مِنَ الرِّيَاشِ مَا أَتْجَمَّلُ بِهِ فِي النَّاسِ وَأُوَارِي بِهِ عَوْرَتِي» (۴) يعني: هغه الله ﷺ لره ستاينه ده چې د جامو (لباسونو) څخه يې هغه راپيرزو کړي دي چې په خلکو کښې ورباندې خپل ځان ډولي جوړوم او هم ورباندې خپل عورت پټوم.

## الباسُ التقوى د څه شي څخه عبارت دي؟

۴\_علماوو كرامو د ﴿ وَلِبَاسُ ٱلتَّقْوَىٰ ﴾ كلمه تقريبًا په لسو معناوو سره تفسيره كړي ده (٥) مګر کومه معني چې مونږ ته ښه ښکاري او په لسو واړو معناوو باندې مشتمله ده هغه دا ده چې: د ﴿ وَلِبَاسُ ٱلتَّقْوَىٰ ﴾ څخه پخپله تقوى مراده ده او اضافت پکښې بياني دى. نو د معنى حاصل يى داسي کېږي چي: الله على په مادي لباس باندې علاوه معنوي لباس هم نازل کړي دي چې د تقوي او پرهېزګارۍ لباس دی. يا په بل عبارت: لباس التقوي دې ته وايي چې سړي خپلې عقيدې او خپل

1/10-19-19 ED:

Mineral of the

The same of the first

with the state of T

<sup>(</sup>۱) تنسيرالكشاف ج۲ ص۹۷

<sup>(</sup>۲) تفسير القاسمي ج۷ ص۴۰

<sup>(</sup>٢) مفردات إلراغب ص٢١٤

<sup>(</sup>۲) مسند احد بن حنبل ج۱ ص۲۲۲

٥١) زاد السيرج٣ ص١٢٤

واو اننا (۸) عمل ته شرعي جامه ورواغوندي او اسلام په خپل خان باندې تطبيق کړي، نو څوک چې غير شرعي ممل ته شرعي جامه ورواغوندي او اسلام په خپل خان باندې تطبيق کړي، نو څوک چې غير شرعي لباس اغوندي هغه په حقيقت كښې بربنډ او د لباس التقوى څخه لوڅ پوڅ دي. د ښه وضاحت دپاره لاندې مثالونه ولولئ:

الك. تَبِي عَرِيم مُرِّدِي عَالِمَ اللهِ مَا يَكَ مُمِيلَاتُ مَائِلَاتُ رُءُوسُهُنَّ كَأَسْنِمَةِ الْبُخْتِ الْمَائِلَةِ لَا يَذُخُلْنَ الْجَلَّا يَضْرِبُونَ بِهَا النَّاسَ وَنِسَاءُ كَاسِيَاتُ عَارِيَاتُ مُمِيلَاتُ مَائِلَاتُ رُءُوسُهُنَّ كَأَسْنِمَةِ الْبُخْتِ الْمَائِلَةِ لَا يَذُخُلْنَ الْجَلَّا وَلَا يَجِدُنَ رِيحَهَا وَإِنَّ رِيحَهَا لَتُوجَدُ مِنْ مَسِيرَةِ كَذَا وَكَذَا»<sup>(١)</sup>.

يعنى: دوه ډلې دوزخيان دي چې (تر اوسه پورې) ما نه دي ليدلي (وروسته به پيدا شي)؛ يوه ډله يغنې دوه پرې دورځه و يې دورځ و يې د يې د ورسره وي او خلک به ورباندې وهې، بله هغه نارينه دي چې د غوايانو د لکيو غوندي متروکې به ورسره وي او خلک به ورباندې وهې، بله هغه تاريخه دي چې پخې بربنډې به وي (داسې جامې به يې اغوستې وي چې بدن به يې ترې ښکارېږي چې يا به ډېرې نازکې وي يا به ډېرې تنګې وي او بالآخره يا به ډېرې لنډې وي، دوی به ښکارېږي چې يا به ډېرې نازکې راتاوونکي او راتاوېدونکې وي (نارينه به خپلو ځانونو ته په ناز او کرشمو سره راکادي او د بيګانه وو سره به ناسته ولاړه خوښوي). دوی به خپل سرونه داسې کاږه کورپه کړي وي لکه چې د مايد اوښانو کاږه بوکانونه، دوی به نه جنت ته داخلې شي او نه به د جنت بوی مونده کړي حال دا چې د جنت بوي د دومره-دومره (بعیدې) مسافي څخه موندلي کېږي.

ب: نبي كريم ﷺ فرمايلي دى چي: «حُرِّمَ لِبَاسُ الْحَرِيرِ وَالدُّهَبِ عَلَى ذَكُورِ أُمَّتِي وَأُحِلُّ لِإِنَائِهِمْ» ١٠، يعني د ورېښمنو او سرو زرو اغوستل زما د امت په نارينه وو باندې حرام کړي شوي دي او زناندوو hands in the configuration of the ته يې حلال کړي شوي دي.

ج: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چي: «لَا يَنْظُرُ اللهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِلَى مَنْ جَرَّ قُوْبَهُ خُيَلَاءَ» (٢) يعني د قيامت په ورځ به الله د نارينه ته د رحمت نظر ونه کړي کوم چې خپله جامه د تکبر د کبله راکاري د: د ابو هريره ﷺ څخه روايتٍ دى چې: «لَعَنَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الرَّجُلَ يَلْبَسُ لِسُهُ الْمَرْأَةِ وَالْمَرْأَةَ تَلْبَسُ لِبْسَةَ الرِّجُلِ»(٢) يعني: نبي كريم ﷺ به هغه نارينه بأندى لعنت غوبستى دى چي د زنانه وو په لباس کښې ګرځي او په هغې زنانه باندې هم چې د نارينه وو لباس اغوندي، ته به وايي چې دا سړی دی.

﴿ يُنبَنِى ءَادَمَ لَا يَفْتِنَنَّكُمُ ٱلشَّيْطَنُ كَمَا أَخْرَجَ أَبُوَيْكُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ يَنزعُ عَهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيَّهُمَا سَوْءَ بِمِمَا أَ إِنَّهُ يَرَاكُمْ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا تَرَوْنَهُمْ أَ إِنَّا جَعَلْنَا

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ۲۰۵ ص۲۰۵

<sup>(</sup>۲) جامع الترمذي ج۱ ص۲۰۲

<sup>(</sup>٣) جامع الترمذي ج١ ص٣٠٣

<sup>(</sup>۴) سنن ابی داود ج۲ ص۲۱۰

النَّيْطِينَ أَوْلِيَآ عَلَيْهِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَإِذَا فَعَلُواْ فَحِشَةٌ قَالُواْ وَجَدْنَا عَلَيْهَ آ ءَابَآ هَنَا اللَّهِ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ وَاللَّهُ أَمْرَنَا بِهَا قُلْ إِنَّ اللَّهُ لَا يَأْمُرُ بِالْفَحْشَآءِ أَتَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ وَاللهُ أَمْرَنَ يِالْقِسْطِ وَأَقِيمُواْ وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَآدْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ اللهِ مَا يَدَأَكُمْ تَعُودُونَ ﴾ فريقًا هَدَى وَفَرِيقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلضَّلَالَةُ إِنَّهُمُ آخَنَدُوا اللهِ يَعْ مَعْدُونَ ﴾ الله ويحسَبُونَ أَنْهُم مُهْتَدُونَ ﴾ النَّذَي فِي اللهِ ويحسَبُونَ أَنْهُم مُهْتَدُونَ ﴾

[۲۷] ای د ادم ﷺ اولادې تاسو لره دې شیطان په فتنه کښې وانچوي لکه چې ستاسو مور او پلار یې (په فتنه کښې واچول او) د جنت څخه یې وویستل، په داسې حال کښې چې د دواړو څخه

د منت نوراني) جامي د دې دپاره وغورزولي چې دواړو ته خپل عورتونه ور وليده کړي.

رځکه ترې ځانونه بچ وساتئ چې يقينا شيطان (بلکې) شيطان او د ده (جني) پيروان تاسو د دامې ځکه ترې ځانونه بچ وساتئ چې يقينا شيطان (بلکې) شيطان او د ده (جني) پيروان تاسو د داسې ځای څخه ګوري چې تاسو يې نه شئ ليدلې (ترڅو چې خپل اصلي شکلونه بدل نه کړي). بې شکه مونږ شيطانان د هغو کسانو دپاره دوستان ګرځولي دي چې هغوی ايمان نه راوړي (نه د مخلصو بندګانو دپاره).

[۲۸] او (برسیره په ایمان نه راوړلو باندې) کله چې بد (او بې شرمه) کار وکړي نو دوی واپي -چې مونږ په همدغه (کار) باندې خپل پلرونه موندلي دي او (هم) راته پرې الله څخ امر کړی دی. (ای پیغمبره! ورته) ووایه چې یقینا الله څخ په بد (او بې شرمه) کار بانډې امر نه کوي، ایا تاسو

په الله څخ باندې داسې خبرې کوئ چې په هغو باندې نه پوهيږئ؟!.

[۲۹] (ورته) ووایه چې ماته خپل رب چ په انصاف سره امر کړی دی (او ستاسو ویناوې بې انصافي ده) او (هم یې راته امر کړی دی چې) د هر عبادت په نزد خپل مخونه (خاص الله چ ته) سیده کړئ (د غیر الله څخه اعراض وکړئ) او خپل رب چ په داسې حال کښې وبلئ چې خاص همده چ ته په غاړو ایښودولو کښې اخلاص کوونکي یاست، لکه چې اول ځل یې (یوازې) پیدا کړي یاست همدغه حالت (پیدا کېدلو) ته به بیا وروګرځئ (او هیڅوک به درکښې اشتراک ونه کړي).

[۳۰] رمګر خلک په دوه وو ډلو باندې ووېشلی شوه چې) يوې ډلې ته الله څخ هدايت وکړ رمطلب ته يې ورسول) او په بله ډله باندې ګمراهي ثابته شوه. (ځکه چې) دوی د الله څخ څخه په غير شيطانان په دوستۍ سره په داسې حال کښې ونيوه چې (په خپلو ځانونو باندې) ګومان کوي چې يفينا دوی لاره موندونکې دي.

د مطلب خلاصه

الأعراف(١)

د مضمون خلاصه يې داسې راوځي:

ضمون خلاصه یې داسې راوسي. ۱\_ای د ادم د اولادې! پام کوئ چې شیطان مو داسې تېر نه باسي لکه ستاسو مور او پلار یې ۱\_ ۱\_ای د ادم سید اوردې چه و ۱ و ۱ میل سید او د جنت څخه رابهر او د جنتي نورانې چې تېر ویستل او د همدغې تېرویستنې په سبب سره یې دواړه د جنت څخه دا بهر د او د همدغې تېرویستنې نورانې چې مېر ويستن او د سده کې اردي کې دواړو ته يې خپل عورتونه وروښودل او دواړه يې د خجالت لباس څخه يې بربنډ کړه، آن تردې چې دواړو ته يې خپل عورتونه وروښودل او دواړه يې د خجالت سره مخامخ کړه.

شيطان غواړي چې تاسو نه جنت ته داخل شئ، نه جنتي نوراني لباس واغوندئ او بالآخره د تقوى د لباس څخه بربنډ او د قيامت د ورځي د خجالت سره مخامخ شئ.

۲\_ ای د ادم علی اولادی؛ تاسو ته ځکه زیات پام په کار دی چې تاسو ذکر شوی دښمن او د در ا به کورې او بلکې په خپله اصلي څېره باندې نه شی لیدی مګر د دې سره سره هغوی تاسو ګوري او بلکې ستاسو په رګونو کښې د وينې په شان ګرځي راګرځي او زړونو ته مو وسوسې دراچوي.

نو د دغسې دښمن څخه خپل ځان بچ کول څه اسانه خبره نه ده، يوازې هغه چاته اسانه ده کوم چې ترې په الله کښو باندې پناه وغواړي او په اسلامي شريعت باندې منګولې ښځي کړي.

د همدې کبله زمونږ په مخلصو بندګانو باندې د شيطان سلطه نه چلېږي او د اثر لاندې يې نه واقع كېږي، كه بالفرض دوى په كومه خاصه موضوع كښې وغولېږي او خطا شي نو سمدستي په الله الله الله عنه باندى بنا غواري حي "أعوذ بالله من الشيطان الرجيم" او يه خيله خطا باندى بسمانه كمري او توبه تائب جوړېږي.

شيطانانو د هغو خلكو په څټونو باندې لاسونه ايښي دي كومو ته چې مونږ هغوي دوستان جوړ کړي دي او د لاندې خاصيتونو خاوندان دي:

الف: هغه کسان چې ايمان نه راوړي او په قصدي توګه په ايمان باندې د مشرف کېدلو څخه

ب: هغه كسان چې بې شرمه او د حد څخه وتلي بد كارونه كوي، لكه په بربنډه باندې طواف، او دليل دا نيسي چې په همدې حالت او همدې خوي باندې مونږ خپل پلرونه موندلي دي او دا بې شرمه کار د پلرونو څخه راپاتي دي.

ج: په دي ټولو باندې علاوه دا هم وايي چې الله الله علاوه دا هم وايي کار باندې امر کړي دي او زمونو فريضه ده چې عمل ورباندې وکړو.

٣\_ ای پیغمبره ۱ د شیطان د دوستانو ذکر شوي دلائل په لاندې ډول رد کړه:

الف: الله على خو ستاسو په هدايت كښې هيڅ قصور نه دى كړى، وخت په وخت يې پيغمبران ميم دراستولي دي، کتابونه يې درنازل کړي دي، حواس يې درکړي دي چې په دنيا کښې د الله على د قدرت دلائل وګورئ او عقلونه يې درېښلي دي چې فکر پکښې وکړئ او د منحرفو لاره څخه خپل ځان بې کړئ او په مخلص بند کانوه کښون مخاص دنده کانوه کې او په مخلص بند کانوه کښون مخاص دنده کانوه کښون انهاري ب که تاسو په رښتيانۍ توګه د خپلو پلرونو تقليد کوئ نو تاسو ته په کار دي چې د خپل پلار رادم ﷺ تقلید وکړئ چې کله شیطان خطا کړ نو دستي توبه تائب شو او چې کله یې ترې جنتي رادم سند. حامي وويستلې نو دستي د خپل عورت د پټولو په هڅه کښې شو او د جنت د ونو په پاڼو کښې يې ېامې در. چې خپل ځان ونغښت عجيبه ده چې د خپل اولني پلار تقليد نه کوئ چې په سمه لار باندې روان وه او هې . د منحرفو پلرونو تقلید ته مو ملاوې تړلې دي او په لوڅه باندې طواف کوئ.

ې . خېره باندې کلک ياست نو راوښاياست چې په کومه زمانه کښې د کوم يوه پيغمبر په ذريعه تاسو ته . الله ي باندې بي سنده دروغ تړئ.

۴\_ ای پیغمبره! دا هم ورته ووایه چې زما رب تل په انصاف باندې امر کوي، د ده ﷺ په هدایتونو کښې افراط او تفریط نشته، کوم شریعت یې چې په ما باندې نازل کړی دی هغه هم په انصاف باندې موصوف دی.

۵\_ اى پيغمبره! خلكو ته ووايه چې تاسو هم د الله الله په شان په انصاف باندې ودرېږي او عملاً بي انصافي مه کوئ چې په خپلو عبادتونو کښې خپله توجه بوتانو ته واړوئ او د کعبي شريفې په ېې عوض کوم يو بوت ته سجده کېږدئ بلکې د خپل هر يو عبادت په وخت کښې خپله ټوله توجه کعبي شريفي تەسىخە كړئ.

همدارنگه مه عقیدة بی انصافی کوئ چی د الله الله سره په عبادت کښی بل څوک یا بل شی شريک واکني بلکې د هميشه دپاره خپل رب على په اخلاص سره وبلئ او غاړه ايښودل ورته سوچه جوړ کړئ، او دا ځکه چې نه ستاسو په اول پيدايښت کښې د الله الله سره بل څوک شريک شته او نه به ستاسو په بيا را ژوندي کولو کښې څوک شريک شي، نو معلومه شوه چې په عبادت کښې هم ورسره بل څوک استحقاق ند لري.

ع\_ ای پیغمبره! د ذکر شوي بیان څخه وروسته ووایه چې د شیطان سره د مبارزې په اعتبار خلک په لاندې دوه وو ډلو باندې ويشلي شوي دي:

الف: يوه هغه ډله خلک دي چې د الله کا وصاياوو ته يې غاړې ايښي دي او د شيطان پيروي نه كوي چې الله على ورته هدايت كړى دى او په مخلصو بند كانو كښې يې شمېرلي دي.

ب: بله هغه ډله ده چې دوي د ضلالت لاندې قرار نيولي دي او په همدې باندې خوښ او راضي دي بلکې د الله ﷺ څخه په غير د شيطانانو دوستي يې غوره کړې ده، همدوي يې په دوستۍ سره نيولي دي او بالآخره خيال كوي چې همدوى لاره موندونكي او په سمه لاره باندې روان دي.

۱ ـ په ﴿ وَقَبِيلُهُ ﴾ كښى د تقبيل المكامه القبيلة وجمعه الماره المهيله د هغه لوى ټولكي نوم دى چې يو

ولو أننا (۸) تربله سره مخونه اړوي<sup>(۱)</sup>او يو تربله سره ګډ اهداف ولري، مګر په دې مقام کښې ترې د شيطان

اولاده مراده ده چې د ده جني پيروان دي او بس.

## سوال جواب

٢\_كه څوك وايي چې: د آيت شريف څخه معلومېږي چې مونږ شپطانان نه شو ليدلى، حال دا جى الله الله الله فا فرمايي چى: ﴿ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِ ﴾ [الكهف: ٥٠] يعنى ابليس د جنياتو د جنس څخه دى. نو دوي زمونږ د نظر لاندې واقع شوي دي. لاندې څو مثالونه يې ولولئ د ميم

الف: سليمان الله په پيريانو باندې حکومت او پاچايې کړې ده چې د جنايت په وخت کښې بديي بنديانول او جزا به يې ورکوله، په دې باندې علاوه هغوي به ورسره په مجالسو کښې ګارون کاوه او بعدي ون ربر بريكي و وياد كومك كاوه. الله الله الله عنه في الله عنه عنه عنه عنه عنه عنه من المجرُّ من المجرُّ المجرُّ أَنَا ءَاتِيكَ بِهِ - قَبْلَ أَن تَقُومَ مِن مُقَامِكَ ﴾ [النمل: ٣٩] يعنى: د پيريانو څخه يوه قوي پيري وويلي چې زه به درته د بلقيس تخت د هغه څخه وړاندې راورسوم چې ته د دغه مقام څخه پاڅېږي او رسمی ناسته دی ختمه شی

ب همدارنگه د احادیثو کتابونو<sup>۷۰</sup> د ابو هریره شه ښه اوږده قیصه لیکلې ده چې یو شیطان یې نيولي وه، چې بايد زيات وضاحت يې هملته وکتل شي.

ج: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي جي: «إِنَّ عِفْرِيتًا مِنَ الْجِنِّ تَفَلَّتَ الْبَارِحَةَ لِيَقْطَعَ عَلَيَّ صَلَاتِي فَأَمْكَنْنِي اللهُ مِنْهُ فَأَخَذْتُهُ فَأَرَدْتُ أَنْ أَرْبُطَهُ عَلَى سَارِيَةٍ مِنْ سَوَارِي الْمَسْجِدِ حَتَّى تَنْظُرُوا إِلَيْهِ كُلُّكُمْ فَذَكَرْتُ دَعُوَّةَ أَخِي سُلَيْمَانَ ﴿ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكًا لَا يَنْبَغِي لِأَحَدٍ مِنْ بَعْدِي ﴾ فَرَدَدْتُهُ خَاسِنًا»(٣) يعني بيكاه شهد د پيريانو څخه يو قوي پيري ناڅاپه رادمخه شو ترڅو په ما باندې خپل لمونځ ګړوډ کړي، خو الله الله پرې ماته قدرت راکړ نو ومې نيوه، ما غوښتل چې د جومات د يوې ستنې پورې يې وتړم ترڅو يې تاسو ټول وګورئ، مګر د ورور سليمان نځ دغاء راپه زړه شوه چې ای ربه! ماته بښنه وکړې او داسې واکداري راکړې چې زما څخه وروسته هیچاته د هغې ورکړه مناسبه نه وي، نو د ذلت په حالت كښى مى وشاړه.

نو پوښتنه داده چې ايا ذکر شوي واقعات او نصوص د همدغه آيت شريف سره څه منافات نه لري چې سمدستي د بحث لاندې دی؟ والمالي والمراج المحرب في والمحالل والرحواء

العالي ويالو يعاقف جيال لوي مي المساوي الراحة

أريده والبلغ المبي

مونږ وايو چې:

<sup>(</sup> ۱) مفردات الراغب ص۴۰۶

<sup>(</sup> ۲) صعيع البخاري ج۱ ص ۲۹۰

<sup>(</sup>٢) صعيع البغاريج ١ ص ٤٨٧

Carlona Stanford

- April 2 gl colt

الله د اهل القبله وو څخه يوه ډله چې معتزله نومېږي د پيريانو د ليدلو څخه انکار کوي او اون ځوک یې چې د لیدلو ادعاء کوي هغه دروغژن ګڼي<sup>(۱)</sup>، شاید چې ذکر شوو واقعاتو ته به د عدم علم الله به زمانو پورې بلا دليله اختصاص ورکوي، که نه نو د هغو څخه خو انکار امکان بعجر د نه لري، او څوک چې تري انکار کوي نو هغه دې په خپل ايمان باندې و دار شي.

رب روهم زمونږ د اهل النه و الجماعة عقيده داده چې ملائک، پيريان او شيطانان په خپلو اصلي ندر کښې نه لیده کېږي اما په فرعي څېرو کښې (لکه د انسان یا بل شي شکل) لیدلي شوي دي الداركبري، لكه چې ذكر شوي واقعات ورباندې دلالت كوي،٧٠٠

داد عوامو دپاره، اما كه خواصو (پيغمبرانو عبساسه) په خپلو اصلي څېرو كښې ليدلي وي هم څه

هدغه جواب ته د ﴿ مِنْ حَيثُ لَا تُرَوَّهُمْ ﴾ كلمات اشاره كوي، يعنى اى بنيادمانو! شيطان او د ده اولاده د هغه حیثه تاسو کتلی شي د کوم حیثه چې تاسو هغوی نه شي کتلي، چې هغه د اصلي اشكالوحيثيت دى.

درېم په دې باندې علاوه د ﴿ لَا تَرَوْنَهُمْ ﴾ جمله د ذكرو شوو نصوصو او واقعاتو سره ځكه مناقات نه لري چې دلته عادي حالات بيان شوي دي او هلته استثنائي حالاتو ته اشاره شوې، د دې نظېر دا آيت دي چي فرمايي: ﴿ فِيهَا تَخْيَوْنَ وَفِيهَا تُمُوتُونَ ﴾ [الأعراف: ٢٥] يعني تاسو به په دغي حمكه کښې په عادي توګه ژوند کوئ او په عادي توګه به پکښې مړه کېږئ نو که څوک استثناء څه وخت په هوا کښې ژوند وکړي او يا په هوا کښې مړ شي د آيت سره څه منافات نه لري.

آیت به آیت تفسیر شوی

٢\_ دا جمله: ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا ٱلشَّيْنَطِينَ أُولِيَآءَ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ په دې جمله: ﴿ إِنَّهُمُ ٱتَّخَذُوا ٱلسَّينطِينَ أُولِيَآءَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُم مُهْتَدُونَ ﴾ باندي دهره سه تفسيره شوي ده. يعني مونږ ځکه کافرانو ته شیطانان د دوستانو په حیث ټاکلي دي چې همدوي پخپله په دوستۍ سره نيولي دي او لا ځانونه په حقه هم بولي او په همدې باندي کلک هم دي.

٣\_ ځينو علماوو کرامو په دې مقام کښې د ﴿ فَيَحِشَّةً ﴾ کلمه په بربنډه توګه طواف باندي تفسیره کړې ده چې پوره بیان یې په راتلونکو ایتونو کښې را روان دی، مګر مونړ ته دا بهتره ښکاري چې ذکره شوې کلمه په عموم سره پرېښودله شي ترڅو د مشرکانو ټولو غير شرعي کارونو ته ورشامله شي. او دا ځکه چې مشرکانو خو يوازې په بربنډه توګه طواف کول شرعي نه ګڼل بلکې

<sup>(</sup>١) تفسير الكشاف للزمخشري المعتزلي ج٢ ص١٨

<sup>(</sup>۲) شرح السقاصد ج۲ ص۵۵

خپلو بولو نړو وړو ک یې د د د کې د د د کې د د د د کې د الانعام: ۱۴۸] آیت لاندې کاڼه او په خپلو ټولو شرکیاتو باندې یې همدغه لقب ایښوده لکه چېد[الانعام:۱۴۸] آیت لاندې ورته اشاره شوي ده.

## د "مسحد" کلمه څه معني؟

۴\_که څه هم د مشجد د کلمې متعارفه معنی جومات ده او په دې مقام کښې يې علماور کرامو متعددې معناوې کړي دي (۱) مګر مونږ ته دا بهتره ښکاري چې دلته به د ﴿ مَسْجِد ﴾ د کلمي څخه لغوي مسجد مراد وي چې د سجدې د ځای معنی ورکوي، او نبي کريم ﷺ ورته په يوه اوږده حديث كَسِّى اشاره كري ده چى: «وَجُعِلَتْ لِيَ الْأَرْضُ مَسْجِدًا وَطَهُورًا فَأَيُّمَا رَجُلٍ مِنْ أُمَّتِي أُذْرَكَتْهُ الطُّلَاةُ فَلْيُصَلِّ» (۲) يعنى: ماته ټوله ځمکه د سجدې ځاى او پاکوونکې ګرځولې شوې ده، نو زما د امت څخه چې هر يوه سړي ته د لمانځه وخت ورسېږي (او په هر ځاى کښې چې وي) نو لمونځ دې وکړي (او متعارف جومات ته دې نه ټالوي).

خو د دې سره سره ذکره شوې کلمه دلته د عبادت څخه کنایه ده. نو د معنی حاصل به یې داسې راووځي چې تاسو په هريوه عبادت کښې، لمونځ وي او که طواف، خپل نيت خاص الله رفت ته سيده كړئ او غير الله يا بوتانو ته پكښې ګډون مه وركوئ په همدغې معنى باندې د آيت شريف متباقي تكره دلالت كوي چى: ﴿ وَٱدْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِينَ ﴾ او د خپل رب على بلنه په داسى حال كښى وكړئ چې خاص همده ﷺ لره په غاړو ايښودولو کښي اخلاص کوونکي ياست.

﴿ يَنْبَنِي ءَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُرْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَكُلُواْ وَٱشْرَبُواْ وَلا تُسْرِفُواْ إِنَّهُ، لَا يُحِبُ

and the market of

May 10 will wing the

The Comment of

[۳۱] ای د ادم ﷺ اولادې! د هر یوه عبادت په نزد (لمونځ وي او که طواف) خپل ښانست (جامي) واخلئ (واغوندئ)، او خوري او څښکئ او د حد څخه تېرې مه کوئ. (ځکه چې) يقينًا الله و د د کرو شوو درېواړو شيانو څخه په يوه کښې هم) د حد څخه تېرېدونکي نه خوښوي.

# ارتباط او شان نزولونه

د ذکر شوو تفریعاتو څخه دا درېمه تفریع ده چې د ادم الله او د ابلیس عبدالسند د قیصو په تعقیب کښې نازله شوې ده. د شان نزول وجوه یې زښت ډېر دي، لاندې مثالونه یې ولولئ: ١ \_ د عبدالله بن عباس رمريض څخه روايت دى چې: «كَانْتِ الْمَرْأَةُ تَطُوفُ بِالْبَيْتِ وَهِيَ عُرْبَالُهُ

<sup>(</sup>١) زاد المسيرج٣ ص١٢۶

<sup>(</sup> ۲) صعيع البخاري ج ١ ص ٤٨

War Harry - Carlo

The Short of

dealing the

واور مَنْ يُعِيرُنِي تِطْوَافًا»(۱) يعنى: د جاهليت په زمانه كښې به ښځې په بربنډه باندې د بيت الله شريف طواف كاوه نو دا خبره به يې د ځانه سره تكراروله چې ماته څوک د عاريت په توګه د غليظ عورت د پټولو دپاره تِطْوَاف" (كپړه يا رنجاړه) راكوي؟

· يطواف د هغې وړې رنجاړې لقب وه چې فقط په خپل غليظ عورت باندې به يې اچولې وه.

۲\_ د سعید بن جبیر عبد الرحمة څخه روایت دی چې: "کَانَ النّاسُ یَطُوْفُوْنَ بِالْبَیْتِ عُرَاةً"(۲) خلکو به (نارینه وه او که زنانه) په بربنه حالت کښې د بیت الله څخه طواف کاوه.

رد. ۳\_ د اسلام د راتګ څخه وړاندې به د قریشو د قبیلې څخه پرته چې ځانونو ته به یې اهل الحرم ویلې هیچا په خپلو جامو کښې طواف نه کاوه، د دوی نارینه وو به اطرافي نارینه وو ته جامې ورکولې او زنانه وو به یې زنانه وو ته هم دغه لطف کاوه.

نو هغه چا به چې په مکه معظمه کښې نه اشنا درلود چې جامې ورکړي او نه به يې څه مال او دارايي درلوده چې د مکيانو څخه جامې په ايجاره او کرايه واخلي، د لاندې دوه وو حالونو څخه به خالي نه وه:

الف: يا به يى خپلى جامى وغورزولى او په لوڅه به يى طواف كاوه.

ب يا به يې د خپلو جامو سره طواف وکړ مګر د طواف څخه وروسته به يې وغورزولې او د تقي (غورزولې شوې) نوم به يې ورباندې کېښود <sup>(۲)</sup>

۴\_ ځيني علماء وايي چې: "إنَّ نَاسًا مِنَ الْأَعْرَابِ يَطُوْفُوْنَ بِالْبِيْتِ عُرَاةً، الرِّجَالُ بِالنَّهَارِ وَالنِّسَاءُ
 باللَيْلِ "<sup>۴</sup>" يعنې د اعرابيانو ځينو خلكو به په لوڅه طواف كاوه، نارينه وو به يې د ورځې او زنانه وو به يې د دغه عمل اجراء كاوه).

۵ د بنو عامر د قبیلی خلکو به د حج کولو په ورځو کښی فقط دومره روزي خوړه چې سامخاني به یې ورباندې ساتلې وې، او غوړ خو به یې بالکل نه خواړه، ترڅو د خپل حج تعظیم په ځای کړي. نو مسلمانانو نبي کریم ﷺ ته عرض و کړ چې: «نځن اَحَقُ اَن نفعَل دلاک یَارَسُول الله هه کړه یعنی: ای د الله رسوله! مونږ ته ډېره بهتره ده چې دغه ډول کار وکړو او د خپل حج تعظیم وکړو. نو الله ش ذکر شوی آیت شریف نازل کړ.

څه لرې نه ده چې د وخت مشرکانو (جاهلانو) به مسلمانان ملامته کړي وي چې تاسو په بربنډه باندې طواف نه کوئ لکه څنګه چې د دې عصر جاهلان د مسلمانانو ځوانانو په ږيرو پوري خاندي او د زنانه وو مسلمانانو په پرده او حجاب باندې ملنډې وهي.

<sup>(</sup>١) صعيع مسلم ج٢ ص٢٢

<sup>(</sup>٢) الدرالمنثور ج٢ ص٢٣٩

٣) تفسير القرطبي ج٨ ص١٨٩

<sup>(</sup> ع) زاد السيرج ٣ ص١٢٧

۵) تفسير البغوي ج۲ ص۱۵۷

ونواننا (۸) عروه مه څخه روايت دی چې قريشو به په خلکو باندې (په خپل خيال) ثوابونه ګټل، نارينه وو به یې نارینه وو ته (د طواف دپاره) جامې ورکولې او زنانه وو به یې زنانه وو ته (په همدې غرض وو به ين دريد رو عرب و من الم تعطيه الحمس طاف بالبيت عُرْيَانا»(١) يعنى نو چاته به چي حمس (قريش خيلي جامي بښلي «فَمَن لَمْ تُعطِهِ الْحُمْسُ طَافَ بِالْبَيْتِ عُرْيَانًا»(١) جامي ورنه كړي نو هغه به د بيت الله شريف طواف په لوڅه (برېنډه) ترسره كاوه. په همدي هکله ځينو مفسرينو کرامو ځينې نور روايات هم ليکلي دي٠٢٠.

شوى آيت شريف نازل كړ.

### د مطلب خلاصه

يعني اي د ادم على اولادي! پام كوئ چې شيطان درباندې خپله شومه نقشه عملي نه كړې چې يا مو بربند کړي او يا د ده په اشاره باندې پاکيزه حلال شيان په ځان باندې حرام کړئ.

بربه چې ري د. نو جامه ستاسو دپاره ښائست او حسن دی، باید خپل ځانونه په هر وخت کښې پاکیزه او ښائسته وساتئ او د الله گاد نعمتونو څخه استفاده وکړئ، خصوصا د عبادت په وخت کښې خپل عورتونه پټ کړئ، په بربنډه باندې مه طواف کوئ او مه لمونځ.

په دې باندې علاوه د الله ﷺ د حلال کړي شوو نعمتونو څخه خورئ او څښکئ، مګر د شرعي حدودو څخه تجاوز مه کوئ چې يا حرامه جامه واغوندئ او يا خپله شتمني په غير شرعي امورو كښي ولګوئ ځكه چې الله څخه شرعي حدودو څخه تېرېدونكي خلك نه خوښوي.

### توضيحات

۱\_ د جاهلیت په زمانه کښې په عربو په طواف کښې د خپلو ځانونو د بربنډولو دپاره لاندې دلائل تراشل چي:

الف: مونر د کعبي شريفي د احترام په خاطر په هغو جامو کښې طواف نه کوو په کومو کښې چې مونږ د ګناه مرتکب شوي ياستو۳۰.

ب: مونږ خپل ځانونه تفاولا (د نېک فالۍ په توګه) برېنډوو ترڅو د ګناه څخه داسې برېنډ شو لکه د مورګانو څخه د زېږېدنې په وخت کښې چې د جامو څخه برېنډ وو<sup>(۴)</sup>.

ذکر شوی حکم نبي کريم ﷺ ټولو خلکو ته د "حجه الوداع" څخه يو کال وړاندې د علي ، په خوله باندې اعلان کړ چې: «وَلَا يَطُوفُ بِالبَيْتِ عُرْيَانُ» (٥٠ يعنې د سږ کال څخه وروسته به هيڅوک په بربنډه باندې طواف نه کوي.

MANGE STATE

170 - 700

F. P. S. T.

" in that you to

the second section

<sup>(</sup>١) صعيع البخاريُّ ج١ ص٢٢۶

<sup>(</sup> ٢) البعرالمعيط ج٥ ص ٠ ٢

٢١) المحرر الوجيز ج٧ ص٤١

<sup>(</sup> ۴) تفسير الكشاف ج۲ ص ١٠٠

<sup>(</sup> ۵) جامع الترمذي ج١ ص١٧٥

## "زينة" څه معني؟

۲ د نوینه کلمه د ښانست په معنی ده چې لاندې درې ډولونه درلودلی شي(۱): آرد الله الله الله الله علم، نيك عقائد أو داسي نور. الله علم، نيك عقائد أو داسي نور. الله . ب بدني ښائست، لکه بدني قوت، ډولي قامت او داسې نور.

ب بنارجي ښانست، لکه د حلال مال کثرت او داسې نور. ج خارجي ښانست، لکه د

به دې مقام کښې همدغه درېم ډول زينت مراد دى ځکه چې مفسرينو کرامو په اجماعي توګد\_ په دې کلمه په جامو سره تفسيره کړې ده ۲۰، چې د بدن څخه بهر دي او د يو پلوه ورباندې عورت دري. پنهري او د بله پلوه د الله گله د نعمتونو مظهر جوړېږي. نبي کريم ﷺ فرمايلي دي چې: «إِنَّ الله يُحِبُّ سې د ده څخ په بنده باندې وليدلی شي، څکه چې د ښو جامو اغوستل د نعمتونو او غنا ډېر ښه مظهر دی.

## په لوڅه لمونځ کول جائز نه دي

٣\_اخناف عيم الرحة د لاندې وجوهو د كبله په لمانځه كښې د عورت پټول فرض ګڼي:

الف: په احکامو کښې د نصوصو عموم ته کتل کېږي، نه د شان نزول خصوص يا د مورد خصوص ته، نو ذکر شوی آیت شریف که څه هم د طواف په باره کښې نازل شوي دی مګر د مفهوم په عموم کښې يې لمونځ هم شامل دي، نو په لمانځه کښې هم د عورت پټول لازم شوه.

ب: د مسجد کلمه په دې مقام کښې هغه معني ورکوي کومه يې چې په نژدې تېر شوي [۳۰] آبت کښې ورکوله، نو د معني حاصل يې داسې راوځي چې تاسو يو عبادت هم په بربنډه باندې مه كوئ، په طواف كښى هم جامى واغوندئ او په لمانځه كښى هم خپل عورتونه پټ كړئ.

## سوال جواب

۴\_که څوک وايي چې: وړاندې په دوهمه توضيح کښې تېر شوه چې د "زِينه" کلمه په جامو سره تفسيره شوې ده، نو په کار وه چې احتافو عبماره، په لمانځه کښې د جامو اغوستل فر ض ګڼلي وی نه يوازې د عورت پټول؟

مونږ وايو چې: د آيت شريف څخه يوازې همدومره فهمېږي چې په لوڅه باندې عبادت مه کوئ پاتی شوه دا خبره چی څومره لباس اغوستل ضرور دي او څومره مستحب، نو دا په احاديثو کښې واضعه شوې ده چې د عورت پټول فرض او ضروري دي او په دې باندې علاوه نوره جامه او يا

a little than the less aget the after

by right for

<sup>(</sup>۱) مغردات الراغب ص۲۲۳

<sup>(</sup>٢) تفسير المظهري ج٣ ص ٣٤١

<sup>(</sup>٢) جامع الترمذي ج٢ ص١٠٩

All Market has a second of

the hope with the

100----

وبو اننا (۸) سپېڅلې او نظيفه جامه اغوستل مستحب کار دی. لاندې احادیث د وضاحت دپاره ولولئ: اول: نبي کريم ﷺ فرمايسي دي چې لمونځ ورباندې فرض شوی وي (بالغه وي) مگر په څېټو هغې زنانه لمونځ نه قبلوي د کومې چې لمونځ ورباندې فرض شوی ويښتان په عورت کې د د زنانه وو د سر ويښتان په عورت کې د د زنانه وو د سر ويښتان په عورت کې د د د زنانه وو د سر زنانه لمونج به فبنوي د حراي پې وي). ځکه چې د زنانه وو د سر ویښتان په عورت کښې شامل دي (چې د سر ویښتان په عورت کښې شامل دي (چې د سر ویښتان یې پکښې پټ وي). څکه چې د زنانه وو د سر ویښتان یې پکښې پټ وي). رد سر ویستان یی پنجی پی دی چی: «جَیْرُ ثِیَابِکُمُ الْبَیَاضُ فَکَفَیْدُوا فِیهَا مَوْتَاکُمْ وَالْبَسُوهَا»(۱) دوهم: نبی کریم ﷺ فرمایلی دی چی: «جَیْرُ ثِیَابِکُمْ الْبَیَاضُ فَکَفَنْ ورکری او هما فرار یعنی دوهم ببي تريم پر ترميم دي تو په همدغو کښې مړو ته کفن ورکړئ او همدغه واغوندي ستاسو غوره جامې سپينې جامې دي نو په همدغو کښې (برابره خبره ده چې په لمانځه کښې وي او که د لمانځه څخه بهر).

بره حبره ده چې په د جمعې په ورځ په ممبر باندې په عتاب آميزه لهجه دا خبره وکړ. درېم يوه ورځې نبي کريم مخد د خبره وکړ. درېم. يو. ورسې .ي حدا چې: «مَا عَلَى أَحَدِكُمْ لَوْ اشْتَرَى تَوْنِيْنِ لِيَوْمِ الْجُمُعَةِ سِوَى تَوْنِيْ مِهْنَتِهِ»(٢) يعنى: څه دي په يو ستاسو چې: «ها علی الحار م تو السرت را د و علم غیر نورې دوه جامې (کمیس او لنګ یا پرتومی) د جمعې باندې چې د خپل کارو بار د جامو څخه په غیر نورې دوه جامې (کمیس او لنګ یا پرتومی) د جمعې د ورځې دپاره وپېري؟! (يعنې که د چا وسه کېږي).

که څوک ددې څخه اضافه تحقيق غواړي نو ځينو اوږدو کتابونو<sup>۴)</sup> ته دې مراجعه وکړي.

## اسراف وپیژنی میدود در اسال میدود اسال

۴\_ د اسراف د پېژندلو په باره کښې مونږ د [الأنعام: ۱۴۱] آيت لاندې د الله ﷺ په توفيق هاغومره څه ليکلي دي چې ذکره شوې کلمه ورباندې پيژاندله کېږي، بيا ليکلو ته يې اړتيا نه وينو 

الف: د ﴿ وَلا تُسْرِفُوا ﴾ جمله د وړاندېنيو درېواړو مضامينو سره پيوستون لري، نو د معني حاصل يې داسې کېږي چې په هر عبادت کښې لباس واغوندئ او اسراف مه کوئ چې يا عورت بربنډ کړئ او یا د تکبر جامی په تن کړئ همدارنګه خوراک او څښاک وکړئ مېګر اسراف پکښې مه کوئ چې د شرعي حدودو څخه په افراط يا تفريط سره مخالفت وکړئ.

ب: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چې: «كُلُوا وَاشْرَبُوا وَتَصَدَّقُوا وَالْبَسُوا مَا لَمْ يُخَالِطُهُ إِسْرَافُ أَوْمَخِيلَهُۗ الْ يعنى خورى او څښې، خيرات كوي او اغوندى ترڅو چې ورسره اسراف او تكبر ګډ نه شي.

ج: عبدالله بن عباس رضيف وابي چي: «كُلْ مَا شِئْتَ وَالْبَسْ مَا شِئْتَ مَا أَخْطَأَتُكَ اتْنَتَانِ سَرَفُ أَوْ مَخِيلَهُ» (۶) يعنې څه چې دې خوښه وي هغه خوره او څه چې دې خوښه وي هغه اغونده تر هغه چې دوا الموسودوا فيروجي فومرولياس الموسيل خرود وي الا تسويد

<sup>(</sup>١) سنن ابي داود ج١ ص٩٤

<sup>(</sup>۲) سنن ابن ماجه ص۱۰۶

المنسوشين ورجيها وعورت يتول فرخوار مسراء ويواويد ويهالمند (٣) سنن ابن ماجه ص٧٧: سنن ابن ابي داوُد ج١ ص١٥٤

<sup>( 4)</sup> احكام القرآن للبصاص ج٢ ص٣١؛ العجة البالغدج١ ص١٩٤

<sup>(</sup> ۶) صعيع البغاري ج۲ ص ۸۶۰

انه (۱) (۱) (۱۵) (۱۵) (۱۵) درکښې موجود نه شي) چې يو د حد څخه تجاوز دی او بل تکبر. نړېونه نا خطا کړي (درکښې موجود نه شي)

## يوه لنډکۍ قيصه

ع د ښه وضاحت دپاره په دې مقام کښې يوه لنډ کۍ قيصه د سوال جواب په شکل ولولئ چې د 

نصراني ستاسو په کتاب (قرآن) کښې د علم طب په هکله څه شي نشته حال دا چې علم په دوه نصري . دله دی چې يو د اديانو علم دی، او بل د ابدانو علم دی چې د طب د علم څخه عبارت دي. دی چې د اور په کتاب کښې د طب علم ټول په نيم ايت کښې نازل شوی دی. علي پېران زمونږ په کتاب کښې د طب علم ټول په نيم ايت کښې نازل شوی دی. نصراني: هغه كوم نيم ايت دي؟!

على المرمة: هغه دا دى چې: ﴿ وَكُلُواْ وَٱشْرَبُواْ وَلَا تُسْرِفُواْ ﴾ يعني: او تاسو خورئ او څښكئ او

نصراني: ستاسو پيغمبر په طب کښي څه نه دي ويلي؟

على سارمه: زمون پيغمبر ﷺ د طب ټول علم په ډېرو اسانو کلماتو کښي راغونډ کړي دي. نصراني: هغه کلمات کوم دي؟

على عدارم: هغه دا دي چي: «الْمَعِدَةُ بَيْتُ الْأَدْوَاءِ وَالْحِمْيَةُ رَأْسُ كُلُّ دَوَاءٍ وَأَعْطِ كُلُّ جَسَدٍ مَا عَوْدُتَهُ» يعني: معده د مرضونو کور دی، او پرهېز د هرې دوا سر دي، او هر جسد ته هغه شي ورکړه چې <sub>ورسر</sub>ه دې عادت کړی وي.

نصراني: 'مَا تَرَكَ كِتَابُكُمْ وَلَا نَبِيكُمْ لِجَالِنُوسَ طِبًّا "١٠ يعني ستاسو كتاب او ستاسو پيغمبر د جالينوس دپاره په طب کښې هېڅ شي نه دي پرېښي.

جالينوس يو مشهور حكيم تير شوى دي چې په طبابت كښې يې خورا شهرت درلود.

﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ - وَٱلطَّيِّبَتِ مِنَ ٱلرِّزْقِ قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ ءَامَّنُواْ فِ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا خَالِصَةً يَوْمَ ٱلْقِيَسَمَةِ كَذَ لِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآيَسِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ عَ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ ٱلْفَوَ حِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْيَ بِغَيْرِ ٱلْحَقّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِٱللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ - سُلُطَننًا وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلُّ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلُّ

فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ١٠ ١

[٣٢] (ورته) ووايه (اي پيغمبره!) چې د الله ﷺ هغه ښائست (جامه) چا حرام کړي دي چې د خپلو

ولو اننا (۸) بندګانو دپاره یې راویستلی (پیدا کړي) دی او (همدارنګه د روزیو څخه) پاکیزه (او لذیذه) بندګانو دپاره یې راویستلی (پیدا کړي) رچا حرامي کړې دي)؟ (هيچا نه دي حرامي کړي).

حرامې کړې دي)؟ رهيچا نه دي حرامې له د حرامې کړې دي)؟ رهيچا نه دي ځوند کښې د هغو کسانو دپاره دي چې ايمان يې را رورته) ووايه چې دا (نعمتونه) په نژدې ژوند کښې د قيامت په ورځ (په آخرت کښې را لان (ورته) ووايه چې دا (نعمنونه) په د م کا دا چې د قيامت په ورځ (په آخرت کښې اولا) وي (دوی تري محروم نه دي ګرخولي شوي) حال دا چې د قيامت په ورځ (په آخرت کښې) به (د رال دپاره دا نعمتونه) سوچه (او د عذاب څخه پاک) وي.

ه دا نعمتونه) سوچه (او د صفحه) مونې خپل ایتونه (او احکام) په دغه ډول (وضاحت سره) د داسې قوم دپاره تفصیلوار بیانوو ج پوهېږي (همدوی ترې ګټه اخلي).

ېږي (همدوی ترې ته تعلي دي. هغه چې د نه هغه چې د دغو (ټول) ېې شرمه کارونه حرام کړي دي، هغه چې د دغو (۳۳] (ورته) ووايه چې يقينا زما رب څخ ( د غو د دغو [۳۳] (ورته) ووايه چې پيد رو . کارونو د جملې څخه پټ دي او هغه چې ښکاره دي، او هم (يې مطلقه) ګناه (حرامه کړې ده، ولاه ری کارونو د جملی محت په دی و مراندې ناحقه بغاوت (ظلم حرام کړی دی) او (هم یې دا حرام کړی دی) او (هم یې دا حرام کړی دی) او ده عهه) او رهم یې چه میادت کښې) هغه شی شریک و دروئ کوم چې الله گڼ (د) هغه (په نبون چې تاسو د الله گڼ سره (په عبادت کښې) هغه شی شریک و دروئ کوم چې الله گڼ (د) هغه (په نبون چې ناسو د الله و سرو رو الله و الله وواياست چې (د هغو په ثبوت باندې) تاسو نه پوهيږي (او علم پرې نه لرئ).

ا ۱۳۴] او د هرې ډلې (د سپکولو يا پوپنا کولو) دپاره (د الله الله الله په نزد) ټاکلي شوي وخت دي کله چې د دوی ټاکلي شوي وخت ورسېږي نو نه به ډېر لږ وخت دوي وروسته شي او نه به وړاندې شي (هبخ تغير او بدلون به ونه مومي) بالإعادة لإدوة

## د مطلب خلاصه ک ن کور دیا در مطلب

په دې ایتونو کښې د وړاندېني آیت مضمون تعقیب شوی دی چې الله د هغه جامي او خوراک او څښاک نه دي حرام کړي کوم چې مشرکان يې په طواف او د حج په موسم کښې په خپلو ځانونو باندې حراموي او لا په تعميل کښې يې دا جر تمه هم لري.

١\_ يعنى اى پيغمبره! د خلكو څخه توبيخًا او انكارًا پوښتنه وكړه چې الله ﷺ خو په خپلو بندګانو باندې نه هغه لباس اغوستل حرام کړي دي کوم چې د همدوي دپاره يې د ونو، بوټواود حيواناتو د شاګانو څخه پيدا کړي دي، لکه مالوچ، کتان او داسې نور، او نه يې د روزيو څخه منه پاکیزه رزق حرام کړی دی چې د همدوی دپاره یې په ځمکه کښې موجود کړی دی نو دا رانه وواياست چې هغه څوک دی چې د ذکرو شوو شيانو په تحريم باندې يې حکم کړې دی؟ ايا د الله څخه په غير بل څوک د تحريم او تحليل اختيار لري؟ که تاسو ذکر شوی حکم الله الله الله مسوران

نو په کوم پيغمبر باندې او په کوم کتاب کښې الله ﷺ ذکر شوي حکم نازل کړي دي؟ ۲\_ ای پیغمبره! کله چې مشرکان د ذکرې شوې پوښتنې د جواب څخه عاجز او چې شوالوا یې پرې ځانونه ګونګان واچول نو ته پخپله جواب ورکړه چې: څومره ښائسته لباسونه او <sup>خوموا</sup> راک د اد از نه کې د کې د کې د کې د کې د کومره ښائسته لباسونه او خومو پاکیزه او لذیذ خوراک او څښاک چې تاسو ته په نظر درځي هغه ټول الله دنیا کښې د موامانو Downloded from: bawarketabtoon com الأعراف (۱) المالات المي دي چې ترڅو د يو پلوه دوی ترې استفاده وکړي او د الله کښ شکر ګذاري وکړي او د الله کښ شکر ګذاري وکړي او د الله کښ شکر ګذاري وکړي او د بادا الم د جنت نعمتونو ته رغبت او مینه زیاته شي. پهلوایی د جنت نعمتونو ته رغبت او مینه زیاته شي.

پلوه يې . د دنياوې نعمتونو څخه کافران هم استفاده کولی شي، نو ترڅو چې مومنان په دنيا کښې د د مير د اخلي دنيا به ودانه وي او نعمتونه به پرېمانه وي او په کافرانو باندې به څه بنديز ونه الله همان په ديا کښې د الله کا او نه پرې لګولی شوی دی مګر دا بېله خبره ده چې دوی بې د دلیله په ځینو نعمتونو اکارانو باندې په ځه بندیز ونه باندې د تحريم ټاپه وهي.

هو! اخروي نعمتونه دغسې نه دي چې کافران به پکښې اشتراک وکړي شي بلکې هلته به ټول سنونه به مومنانو پوري ځانګړي وي او بس. يا په بل عبارت: کافرانو ته په کار وه چې دنياوي نهمونه يې په ځانونو باندې نه وي حرام کړي او څه لنډه تنګه استفاده يې ترې کړې وی او دا څکه پهنونه يې په ځانونو باندې نه وي حرام کړي او څه لنډه تنګه استفاده يې ترې کړې وی او دا څکه چې په اخروي نعمتونو کښې خو بې د دې څخه هم څه برخه نه لري.

س ای پیغمبره! مونو خیل احکام په دغه ډول باندې په استدلالي توګه بیانوو خو هغه خلک زي استفاده کولی شي او د هغو پرې سرونه خلاصېږي کوم چې څه پوهه ولري او د ښه او بد څه نړن وکړي شي.

## عجيبه كرنلاره

۴\_ای پیغمبره! مشرکانو ډېره عجیبه کړنلاره غوره کړې ده چې په خلالو شیانو باندې د تحریم حكم كوي أو د ثوابونو تمه ورته لري، مكر بالمقابل كوم كارونه چي الله على حرام كړي دي أو د عذاب خطر پکښې دي هغه ډېر په زغرده کوي او د هيڅ خطر احساس نه کوي. د مثال په توګه:

الف: ورته ووايه چي زما رب على، چي ستاسو رب هم دي، ټول بي حيا او بي شرمه كارونه حرام کړي دي چې نه به څوک په ښکاره ډول ورنژدې کېږي او نه به يې د ځلکو څخه په پټه مرتکب کېږي. ځال دا چې تاسو په بې حيا کارونو باندې نه په ښکاره توګه صرفه کوئ او نه په پټه.

ب بلکي زما رب ﷺ مطلق ګناه حرامه کړې ده، هره يوه ګناه چې وي، مګر تاسو د يوې ګناه څخه هم سر نه اړوي.

ج زما رب ﷺ په خلکو باندې تېري او بغاوت حرام کړی دی، او تاسو په ټولو خلکو باندې عمومًا او په مسلمانانو باندې خصوصًا ډول ډول ظلمونه کوئ او پخپله هم اقرار کوئ چې دا ظلم او 

د: بل شي چې زما رب ځاد حرام کړي دي هغه شرک دي چې په ټولو جنايتونو کښې اول نمره جنايت دى، حال دا چې تاسو يې بې دليله او بې برهاند مرتکب شوي ياست.

ه زما رب ﷺ په تاسو باندې حرامه کړې ده چې په الله ﷺ باندې هغه دروغ وتړي کوم چې تاسو يې د خپلو خولو څخه پرته د علمه او دليله راوباسي.

تاسو د يو پلوه جنايات كوئ او د بله پلوه همدغه جاياهه و پههاهه و ته منسوبوئ. يا په بل عبارت:

وبو اننا (۸) د ګناه څخه مو اعتذار ډېر بد دی، چې په دغو باندې راته الله د امر کړی دی. نو څرنګه چې نامو د ګناه څخه مو اعتذار ډېر بد دی، چې په دغو بانتظار وباسئ ترڅو چې وخت يې در ور په د دغې کړنلارې څخه لاس په احمی کو د دغې کړنلارې څخه لاس په احمی کو د تصرف او بیرته کېږي او نه پکښې څوک د تصرف ا مخنيوي توان لري.

١\_علماوو كرامو د دې جملې: ﴿ هِيَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا خَالِصَةً يَوْمَ ٱلْفِيَنَـمَةِ ﴾ دہار لاندې تفسيرونه کړي دي:

ي تفسيرونه دي دي. الف: عبدالله بن عباس رضيفها وايي چې د الله کښ نعمتونه د مؤمنانو دپاره خلق کړي شوي دي الف: عبدالله بن عبس رسب معلى استفاده كوي ترڅو چې دنيا ودانه وي، خو په آخرت كريدي مگر په دنيا كښې ترې بالتبع كافران هم استفاده كوي ترڅو چې دنيا ودانه وي، خو په آخرت كني د دوی دپاره خالص او سوچه دي چې کافران ترې بالتبع هم استفاده نه شي کولی دا،

ب: د الله چې مصدود په دي، اما په آخرت کښې د دوی دپاره سوچه او خالص دي چې نه به ورسر غم ملګري وي او نه تکليف او مشقت ٢٠٠٠

ج: سعيد بن جبير عبر الله على خي د معنى حاصل يي داسي كبري چي د الله على نعمتونه په دنيا کښې د مؤمنانو دپاره دي په داسې حال کښې چې په آخرت کښې ورباندې دوې د عذاب سره همنه مخامخ کېږي (۲) چې تاسو ځکه معذب شوئ چې په دنيا کښې مو د نعمتونو څخه استفاده کړې ده مونو ته د ایتونو د سیاق او سباق (وړاندې او بېرته) په اعتبار سره همدغه درېم تفسير غوره ښكاري. مشركانو خو په خپلو ځانونو باندې د الله ﷺ نعمتونه ځكه حرام الارځولاترڅو خپل ځانونه زيات تقوى دار معرفي كړي، نو الله ﷺ د دوى نظر رد كړ او ورته يې وفرمايل چې د نعمتونو تحريم که د تقوی نښه وي نو د هرچا څخه وړاندې به په مؤمنانو باندې حرام کړي شوي وي او په آخرن کښي خو به دوي د نعمتونو څخه بالکل څکه نه وي کړي، حال دا چې مومنانو ته پرې په دنيا کښي جنایت نشته او په آخرت کښې ورته د تعذیب موجب نه جوړېږي، بلکې په شکریه باندې الله الله خپلو نعمتونو ته لا زيادت وركوي او پريمانديي جوړوي.

July & sky the

٥ لعلي عقب السي بالفرق مد احد كم ته

أَجَل څه معنى؟ ٢\_ په ﴿ أَجَلُهُم ﴾ كښى د اُجَلُ كلمه د ټاكلي شوي وخت څخه عبارت ده ٢٠٠٠ ١٠٠٠ نو د معني حاصل يې داسې کېږي چې: کله د کافرانو د قوت د ماتېدلو او يا پوپنا کولودن

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ج٣ ص٤٤٧

<sup>(</sup> ۲) روح المعاني ج۸ ص۱۹۲

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز ج٧ ص٧٧

<sup>(</sup>۴) مغردات الراغب ص

والمالات المالية المال

رسېږي د قريشو د قوت د ماتېدلو وخت ورسېد (د مکې معظمې د فتحه کېدلو وخت رې د میځ تغیر یې ونه خوړ او د مکیانو قوت مات شو. راغی) نو هیڅ تغیر یې ونه خوړ او د مکیانو قوت مات شو.

## سوال جواب

که څوک وايي چې: د ټاکلي شوي وخت د رسېدلو په صورت کښې خو احتمال وه چې وخت وخند بري خو الله رفح دا احتمال منفي كرچى: ﴿ لَا يَسْتَأْخِرُونَ ﴾ دوى به وروسته نه كړى شي؛ اما د رمداب در اندې کېدلو خو هيڅ احتمال نشته نو پوښتنه دا ده چې د ﴿ وَلاَ يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ جملې په نزول كنى څه حكمت دى؟

ې مونږ وايو چې: علماوو کرامو خو ذکر شوي سوال ته ډېر جوابونه کړي دي<sup>۱۱</sup> مګر په زړه پوری جواب يې دا دې چې ذکره شوې جمله د عدم تغير څخه د کنايې په توګه نازله شوې ده او په کناياتو کښې خو د مبالغي د پاره محال (نه کېدونکي) مضامين هم ذکر کېږي.

د بنه وضاحت په غرض لاندې مثال ولولئ:

يه راتلونكي [٠٩] آيت كنسي الله وفي فرمايي چي: ﴿ حَتَّىٰ يَلِجَ ٱلْجَمَلُ فِي سَرِّ ٱلْحِيَاطِ ﴾ يعني کافرانو ته به د اسمان دروازي ترهغه بېرته نه شي او جنت ته به داخل نه شي ترڅو چې اوښ (من حیث اوښ) د ستنې په سوم (من حیث سوم) کښې ننوزي. حال دا چې دا محال (نه کیدونکی) کار دي، ته به وايي چې داسې ويل شوي دي چې کافران به هيڅکله جنت ته داخل نه شي.

﴿ يَنْبَنِي ءَادَمَ إِمَّا يَأْتِينَّكُمْ رُسُلٌ مِنكُمْ يَقُصُونَ عَلَيْكُرْ ءَايَسِي فَمَن ٱتَّقَىٰ وَأَصْلَحَ فَلَا خَوْثُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحُزَنُونَ ٢ وَٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِنَايَتِنَا وَٱسْتَكْبَرُواْ عَنْهَآ أُولَتِهِكَ أَصْحَابُ ٱلنَّار مُمَّ فِيهَا خَلْدُونَ ١٠٠

[٣٥] ای د ادم الله اولادی! که چېري (زما د پلوه) تاسو ته همدا ستاسو د جملي څخه داسي پیغمبران عبم درشي چې زما ایتونه راو احکام، په تاسو باندې لولي نو چا چې رد شرک څخه خبل ځان وساته او رخپل اعمال يې اصلاح کړه نو نه به په دوی باندې (د الله الله د پلوه) څه ډار وي او نه به دوی غمژن شی.

[۳۶] او هغه کسان چې زمون ایتونو ته د دروغو نسبت وکړي او (د عقیدي او عمل څخه یې) تکبر (لويي) وکړي همدغه کسان د اور (دوزخ) انډيوالان دي، دوی به پکښې همېشه وي (انډيوالي به يې ورسره پرې نه شي).

at the late of the late

### د مطلب خلاصه

د ذکرو شوو تفریعاتو څخه دا څلورمه او وروستنۍ تفریع ده چې د ادم هم اولاده خپل عاقبت ته متوجه کړی شوې ده چې د شیطان په دروغینو خبرو باندې ونه غولېږي. نو حاصل یې داسې راوځې ارائی انسانانو! مونږ تاسو ځمکې ته د ادم هم ای په سلسله راښکته کړي یاست چې د شیطان په دلته د یوه وخته پورې لاس او ګریوان یاست مګر تاسو مو بې وسائلو او بې وسلې نه یاست پریښې عقلونه مو درکړي، حواس مو دربښلي او بالآخره ټول مخلوقات مو د خپل وحدانیت دپاره نښي او علامات درولي دي، نو تاسو کولی شئ چې خپل خالق چې وپیژنئ او شریک ورسره جوړ نه کړئ یا په بل عبارت: په تاسو کښې مو د شیطان سره د مبارزې او مجادلې توان ایښې دی، تاسو په مونږ باندې د دې حق نه لرئ چې پیغمبران او کتابونه درولېږو.

مووږ بادي د دوه وو حالونو څخه خالي نه ياست: ۲\_ هوا که مونږ په خپل فضل او کرم سره دغه کار وکړ او پيغمبران عمراسم مو درواستول چې زمونږ ايتونه يې درباندې ولوستل او زمونږ وحدانيت يې درته په تکرار سره روښانه کړ، نو بيا به تاسو د دغو دوه وو حالونو څخه خالي نه ياست:

الف: که چاخپل ځان عقیدهٔ او عملا اصلاح کړ نو په ده باندې نه ډار شته او نه به غمرن شي.

ب بالمقابل که څوک د عقل څخه کار وانځلي او حواس په کار وانچوي او پیغمبرانو عبراله به ته هم د دروغژنانو نسبت وکړي او بالآخره د هغوی تحقیر وکړي، نو دوی به د همیشه دپاره په دوزخ کښې پراته وي. دا دی نه بدلیدونکی قانون په یاد یې ولرئ

## توضيحات

۱\_په ﴿ إِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ ﴾ كښې د 'إِمَّا تورى په اصل كښې 'إنْ مَا' دى چې د 'إنْ تورى د شرط دېار، دى او د اما دېار، دى او د اما دېار، دى او د 'مَا' په توري باندې يې تاكيد موندلى دى (۱).

## سوال جواب

۲\_که څوک وایي چې: د عربیت د قانون په اعتبار سره د 'إذا' توری په یقیني شرطونو کښی استعمالېږي او د ' إِن' توری په احتمالي شرطونو کښی '۱ لکه چې الله ﷺ فرمایې: ﴿ وَإِن كَانَتْ وَحِدَةً فَلَهَا ٱلنِصْفُ ﴾ [النساء: ۱ ۱] یعنې که مړي یوازې یوه لور درلوده نو دغې لره په مېراث کښې د ترکې څخه نیمایي برخه ټاکله شوې ده.

نو پوښتنه دا ده چې د پيعمبرانو سماللم را استول خو يقيني وه نو په دې کښې څه حکمت دی چې د ﴿ إِمَّا يَأْتِيَنَّكُم وَ نَازَل نه كړى شو؟

مون وايو: حكمت پكښى دا دى والله اعلم چې د پيغمبرانو عيماله مرا استول په الله الله الله

<sup>(</sup>١) تغسير الكشاف ج٢ ص١٠٢

۱۲) حاشية الشيخ زاد، على نفسير البيضاوي ج۲ مي Downloded from: bawarketabtoon.com

الأعراف (۲) الأعراف الأعراف (۲) الأعراف الأعر اد دي به مې الد نه دي به مې پاد دامب محرخولي دي، نو که بالفرض الله څخ بالکل پيغمبران ميم سد نه وی رااستولي هم په توحيد پله دامب کې مکلف وی. اندې به خلک مکلف وی. اندې

ې به -پې د او السنة والجماعة عقيده ده ، اما معتزله وايي چې د پيغمبرانو سير رااستول په الله ﷺ (۱) الم الله الله الله ﷺ يه واجب دي (١)، العياد بالله الله الله

### يادونه

۲ دغو دواړو ایتونو د مضامینو غوندې مضامین په [البقرة: ۳۸ \_ ۳۹] ایتونو کښې تېر شوي دې د چې زيات تفصيل يې هملته وکتل شي. دې هيله ده چې زيات تفصيل يې هملته وکتل شي.

هید . ۲۰ میرومره توپیر سره لري چې هلته ادم الله او بي بي حواء رضيع قصدا مخاطب کړی شوي دي او د دوی اولاده په غوږ وهلی شوې ده، اما دلته د هغوی اولادونو ته په قصدي توګه سويا خطاب متوجه کړی شوی دی، ته به وايې چې هر امت ته په خپلوخپلو وختونو کښې ذکره شوې نوصیه جدا جدا نازله کړی شوې ده.

﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِعَايَنتِهِ ۚ أَوْلَتَهِكَ يَنَا أُهُمْ نَصِيبُهُم مِّنَ ٱلْكِتَابِ ۚ حَتَّىٰٓ إِذَا جَآءَتُهُمْ رُسُلُنَا يَتَوَفَّوْنَهُمْ قَالُوٓاْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ

نَالُوا ضَلُّوا عَنَّا وَشَهِدُوا عَلَى أَنفُسِمٍ أَنَّهُمْ كَانُوا كَنفِرِينَ ٢٠٠٠

[٣٧] نو د هغه چا څخه لوي ظالم څوک دي چې په الله کې باندې دروغ تړي او يا د ده څخه ايتونو

دغه ډله (ظالمان) چې دي دوي ته به د کتاب څخه خپله برخه ورسېږي (څه چې ورته ليکل شوي دي هغه به په دنيا كښې مونده كړي، آن تردې چې كله دوى ته زمونږ استولې پرښتې ور ورسېږي چې ارواګاني يې پوره قبض کړي نو و**به** وايي (دوې ته) چې هغه (باطل معبودان مو) چرته دي چې تاس به د الله على څخه په غير بلل (عبادت به مو کاوه)؟. دوی په (په جواب کښې) ووايي چې هغوي خو زمونږ څخه ورک شوه (زمونږ په درد باندې دوا نه شوه)، او په خپلو ځانونو باندې به شاهدي درکړي داقرار به وکړي) چې يقينًا دوى کافران وه داو په غلطه لار باندې دوان وه) معطلب خلاصة غرب معدوا و المربة علاصلة بالمعدد

په دې ایت کښې د وړاندېني متصل آیت وجه بیانه شوې ده چې د معنی حاصل یې داسې کېږي: کافرانو ته ځکه دوزخ د دوام په توګه ټاکلي شوي دي چې دوي ډېر لوي ظالمان دي ايا د هغه

ولو أننا (۸) چا څخه بل لوی ظالم شته چې يا په الله څخ باندې دروغ تړي او ووايي چې زه پيغمبر يم حال دا چې چا څخه بل لوی ظالم شته چې يا په الله څخ مه نه ته په بدو او بي شرمه کارونو باندې او ي هغه پيغمبر نه وي، او يه ووايي چې مر مري او بالآخره يا د الله څخ ايتونو ته د دروغو نسبز حال دا چې الله څخ ايتونو ته د دروغو نسبز وكړي چې دا د الله د ايتونه نه دي؟!.

مشقت او يا داسي نور، هغه به ورباندې تېرېږي.

ات او یا داسی تور، مد برد. ۲\_ نو ای مؤمنانو! کله چې ذکر شوو ظالمانو ته خوشالي ورسیده تاسو دا ګومان مد کوئ چې هغوی د الله کاد غضب څخه خلاص شوه او عفوه ورته وکړی شوه، همدارنګه کله چې هغوی ته نړ هغوي د الله و المنافظة المستبع المام الما عذاب څخه به نجات ومومي.

خبره دا ده چې هغوی ته په دنيا کښې خپله ټاکلې برخه رسېږي، څومره عمرونه چې ورته ورکړي شوي وي هغه به تېروي، هغوی ته ترهغه فرصت ورکول کېږي ترڅو چې د اروا ګانو د قبض دپارو ري ري زمونږ وراستولې شوې پرښتي ورورسېږي، نو په دغه وخت کښې به د هغوی د کفر او شرکيانړ جزاګاني پيل او په لوي عذاب باندې به اخته شي، په دغه وخت کښې به د توبيخ او تخجيل دېار، مخاطب کړي شي چې ستاسو باطل معبودان څه شوه چې د دغه عذاب مخه درڅخه واړوي او

نو په دغه وخت کښې به د کافرانو عقلونه سرته ورشي او پوه به شي چې په غلطه لاره باندي روان وو او په حسرت سره به جواب ورکړي چې هغوی خو زمونږ څخه ورک شوه، په درک يي نه پوهېږو چې څه شوه او چرته لاړه!، بيا به نو په خپلو ځانونو باندې شاهدي ورکړي چې بي شکه دوي په دنيا کښې په باطله لاره باندې روان وه، او په خپلو کړو وړو باندې به پښېمانه شي مګر د دغه وخت پښېماني به ورته څه ګټه ونه رسوي

### توضيحات المن المناسبة المستعددية

١\_ علماوو كرامو د ذكر شوي آيت شريف د ﴿ نَصِيبُهُم ثِنَ ٱلْكِتَنبِ ﴾ په دوه وو كلمو كښې زښت ډېر تفسيرونه کړي دي ۱٬۱۰ چې د نصيب څخه په دې مقام کښې کومه برخه مطلب ده او د کتاب کلمه د كوم كتاب څخه عبارت ده.

که څه هم ټول تفسيرونه سره يو تربله څه منافات نه لري مګر مونږ ته چې د مقام په لحاظ کوم تفسير غوره ښکاري هغه دا دي چې د نصيب څخه هغه شيان مراد دي کوم چې د هرچا دپاره د مور په ګېډه کښې ليکلي کېږي او د کتاب څخه هغه کاغذات مطلب دي کوم چې ذکر شوي شبان پکښي ليکلي شوي وي. کله چې نطفه د مور په رحم کښې ځای ونيسي نو الله څخ ورباندې يوه ملکه مقرره کړي چې ترڅو ربرسېره د الله د نه ادلي علم او برسېره د لوح محفوظ په ثبت الاندې شيان وليکي:

الف د دغې نطفې څخه جوړېدونکي انسان شقي دي او که سعید (بد بخت دي او که نېک بخت). ب: نوموړي نارينه دي او که ښځينه.

ج: نوموړي به په خپل دنياوي ژوند کښې کوم-کوم کاروند کوي.

د: نوموړی به په کومو کومو ځايونو کښې ګرځي (او په کوم کوم ځای به قدمونه ږدي).

ه نوموړی به کوم کوم شيان خوري او څښکي (د ده روزي به څه شي وي) او داسې نور.

«ئَمَّ تُطْوَى الصُّحُفُ فَلَا يُزَادُ فِيهَا وَلَا يُنْفَصُ» (١٠ يعني بيا ليكلي شوي كاغذات تاو كرى شي چي نه پکښې څه زيادت کېږي او نه کمبود (هيڅ تغير نه خوري).

مُون حُکه ذکر شوی تفسیر خوښ کړ چې د آیت شریف دا ټکړه ﴿ حَتَّی إِذَا جَآءَ مُهُمْ رُسُلُنَا ﴾ ورېاندې دلالت کوي. نو د معني حاصل يې داسې کېږي چې د کافرانو کفري جزاګاني ترهغه نه پيل کېږي ترڅو چې خپلې هغه دنياوي برخې پوره کړي کومې چې د مورګانو په ګېډو کښې ورته ټاکلې شوې دي، او چې هر وخت يې خپلې برخې تمامې كړې او په ځمكه باندې يې د پښو د ايښودلو ځاي پاتي نه شي او بالآخره د ارواګانو د قبض دپاره پرښتي ور ورسېږي نو همدغه د دوی د کفري جزا ګانو د پيل کېدلو وخت دي

٢\_ د ذكر شوي آيت شريف نور تفصيل د [الأنعام:٢٢] آيت لاندې د الله ﷺ په توفيق تهر شوى دى چې بيا ليكلو ته يې اړتيا نه ګورو، په دې مقام كښې فقط لابندې سوال جواب اضافه كوو:

که څوک وايي چې: د هغه آيت څخه څرګندېږي چې کافرانو ته به ذکره شوې پوښتنه د قيامت په ورځ متوجه کړی شي چې ستاسو باطل معبودان چرته دي؟ او د دې مقام څخه سړي ته ذهن ته ورځي چې د دغه سوال سره به د ځنکدن په وخت کښې مخامخ شئ؟.

مونږ وايو چې: څه لرې نه ده چې ذکر شوې پوښتنه د کافرانو څخه د دوی د تخجيل دپاره په مکرره توګه صورت ونیسي، په ځنکدن کښې، د محشر په میدان کښې او بالآخره د دوزخ په داخل كنبي، لكه جي الله على فرمايي: ﴿ ثُمَّ فِي ٱلنَّارِيُسْجَرُونَ ﴿ ثُمَّ فِيلَ لَمْمَ أَيْنَ مَا كُنتُهُ تُشْرِكُونَ ﴾ [غافر: ۷۳\_۷۲] يعني: بيا به دوي (كافران) په اوركښې وسوزولي شي، بيا به ورته وويلي شي چې هغه (باطل معبودان مو) چرته دي چې تاسو به (په دنيا کښې د الله د سره) شريکان محرخول؟

و قَالَ أَذْخُلُواْ فِي أُمَرِ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُم مِنَ ٱلْجِنِّ وَٱلْإِنسِ فِي ٱلنَّارِ كُلُّمَا دَخَلُتْ النَّهِ لَّعَنَتْ أَخْتَهَا ۚ حَتَّىٰ إِذَا آدًارَكُوا فِيهَا جَمِيعًا قَالَتْ أَخْرَنْهُمْ لِأُولَنَّهُمْ رَبَّنَا هَتَوُلآ وِ أَضَلُّونَا فَنَاتِهِمْ عَذَابًا ضِعْفًا مِنَ ٱلنَّارِ قَالَ لِكُلِّ ضِعْفٌ وَلَكِين لا تَعْلَمُونَ ، وَقَالَتْ أُولَنهُمْ لِأُخْرَنْهُمْ فَمَا كَانَ لَكُرْ عَلَيْنَا مِن فَضْلٍ فَذُوقُواْ ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكْسِبُونَ ﴿ [٣٨] الله ﷺ به رد قيامت په ورځ ذكر شوو غټو-غټو ظالمانو ته) ووايي چې په اور كښې د هغو امتونو سره (جمعًا) ورداخل شي کوم چې ستاسو څخه وړاندې، د پيريانو او انسانانو د جملې څخه تېر شوي وه (او تاسو ورپسې اقتداء کړې وه).

(نو) هرکله چې (د ذکر شوي فرمان په اثر) يوه ډله (دوزخ ته) داخله شي نو په خپلې سيالي (هم مسلکي، ډلي باندې به لعنت وايي آن تردې چې دوي ټول په دوزخ کښې يو تربله سره ومومي (سره غونډ شي) نو د دوي وروستنۍ ډله به د دوي اولنۍ ډلې ته راشاره وکړي) چې ای زمونږ ريدا دغې ډلې مونږ (په دنيا کښې) بې لارې کړي ياستو. نو دوی ته د دوزخ څخه (زمونږ په نسبت) غېرګ

الله رفخ به ووايي چې هرې ګمراه کوونکې ډلې ته غبرګ (عذاب) دي (چې تاسو هم په نسبت سره نورو خلكو ته محمراه كوونكي ياست، مكر تاسو نه پوهېږئ (ځانونو ته مو فكر نه دي).

[۳۹] او د دوي اولنۍ ډله به د دوي وروستنۍ ډلې ته ووايي چې (په دنيا کښې خو) تاسو لره په مونږ باندې څه بهتري نه وه (چې مونږ ته د غېرګ عذاب غوښتنه کوئ، مونږ او تاسو خو په جنايتونو كښې يو برابر وو) نو تاسو (هم زمونږ غوندې) د هغو (جنايتونو) په سبب عذاب وڅكئ كوم چې مو (په دنيا كښې) كسب كړي دي.

وړاندېني ايتونه په دې خبره تمام شوي وه چې مشركانو ته به خپل بوتان په كار ورنه شي او په عبادت باندې به يې پښېمانه شي. په دې ايتونو کښې واضحه شوې ده چې دوي به يو بل ته هم ګټه ونه شي رسولي او مشران او کشران به يو په بل لعنت وايي، چې د معني حاصل يې داسې راوخي :

كله چى قيامت قائم شي أو حساب كتاب فيصله شي نو الله رفي به ټولو كافرانو ته وفرمايي چې تاسو ټول وړاندېني او وروستني (پيريان ياست او كه انسانان) دوزخ ته داخل شي، نو دوى به ټول 

انه (۱۰) په هره ډله کښې به د ذکر شوي ترتیب مراعات وکړی شي مګر د داخلېدلو په وخت کښې به هره داخلېدونکې ډله په بلې سيالې ډلې باندې لعنت وايي او يو تربله به بېزاره کېږي لنډه دا چې يوه داهمه در در به په بله مشرکه ډله باندې لعنت وايي، مثلًا يوه يهودي ډله به په بلې يهودي ډلې ماندې په غصه وي او ښېراوې به ورته کوي، او داسې نور

ې . ٢\_ کله چې ټول کافران په دوزخ کښې داخل شي او يوه ډله او يو فرد هم دباندې پاټې نه شي نو کشران (پیروان) به مشرانو ته اشاره وکړي او الله گان ته به سوال وکړي چې ای زمونږ رید! مونږ خو دغو بې لارې کړي او کفر ته يې هڅولي وو ، که دغو زمونږ په ګمراه کولو کښې زيار نه وي ويستلي نو مونږ به په دنيا کښې کفر نه وي اختيار کړي او د دغې بدې ورځې سره به نه وي مخامخ شوي چې نن ورسره مخامخ ياستو، اي زمونږ ربدا همدغو ته زمونږ په نسبت دوچند عذاب ورکړه چې . پخپله محمراهان وه او مونږيې محمراه کړي ياستو.

نو الله على به كشرانو (پيروانو) ته جواب وركړي چې مونږ هر محمراه كوونكي ته دوه چنده يا غبرمي عذاب ټاکلي دي. يا په بل عبارت: دغه د عذاب غبرګېدل خو تاسو په حقيقت کښي د خپلو ځانونو دیاره هم غواړئ او دا ځکه چې که هغوی تاسو ګمراه کړي یاست تاسو هم نور خلک ګمراهۍ ته هڅولي دي، که هغوي ستاسو دپاره د ضلالت ډېره ايښي ده تاسو د نورو خلکو دپاره د ګمراهۍ د ډېري ایښودونکي ياست. نو مونږ ستاسو په شمول هر محمراه او محمراه کوونکي ته مناسبه جزا ټاکلي ده مکر تاسو ورباندې نه پوهېږئ، ستاسو خيال دي چې تاسو په په جزا کښې تفاوت نه لري خو خبره

بيا به مشران يا پخواني كافران، كشران يا وروستي كافران مخاطب كړي چي: ای کشرانو! تاسو په څه سبب زمونږ دپاره دعذاب غبرګون غواړئ؟ ايا مونږ ستاسو څخه زيات جنايت كاران وو؟ تاسو په مونږ باندې په څه وجه بهتري درلوده؟

ایا داسی وه چی مون عقل او حواس درلوده، باید چی خپل رب کی مو پیژاندلی وی خو ومو نه پیژاند نو جنایت مو غټ شو، او تاسو نه عقل درلود او نه حواس؟

ايا يوازې مونږ ته پيغمبران عبم دم راغلي وه او کتابونه يې راوړي وه چې مونږ تري مخالفت وکړ او تاسو ته نه پیغمبر درغلی وه او نه یی کتاب دروړی وه؟

ايا تاسو په دې بهتري لرئ چې مونږ په خوښه ګمراه شوي وو او تاسو مو په زور بې لارې کړي وئ؟ که بالفرض مونږ په تاسو باندې څه تسلط درلودي نو ستاسو زړونه خو زمونږ د تسلط لاندې نه راتله، بلکې په ذکر شوو ټولو صفاتو کښې سره يو برابر وو، نو په مونږ باندې مه د خپلو کفرياتو پره اچوی او مه زمون د عذاب د غبرګېدلو غوښتنه کوی بلکې د خپلو کسبونو په اعتبار سره د الله که عذاب و څکئ، هرچا ته د هغه د شرکياتو په معيار سره عذاب ټاکل شوي دي او هرڅوک په خېلو خوَلو کښې ډوب دي، که مونږ ته الله ﷺ دوه چنده عذاب راکړي او که رايي نه کړي تاسو ته څه ګټه نه رسېږي.

### توضيحات

۱\_ نظر دې ته چې د کافرانو د يوه ټولګي څخه په ﴿ کُلَّمَا دَخَلَتْ أُمَّ ﴾ کښې د ﴿ أُمَّ ﴾ په کلمې سره تعبير کړي شوی دی او د ﴿ أُمَّ ﴾ کلمه مفرده مؤنثه ده، نو د لفظي تانيث په اعتبار سره په ﴿ لَغُنْنَ اُخْتَهَا ﴾ کښې ورته مؤنث ضميرونه راجع کړی شوه او د بلې سيالې څخه په اخت سره تعبير وکړی شو. که بالفرض ذکر شوی اعتبار دلته نه وی مراعت شوی نو "لعن اخوتهم" به نازل شوی وی.

نو څرنګه چې لفظي اعتبارات په مراده معنی باندې څه تاثیر نه اچوي نو د معنی حاصل یې د داسې کېږي چې: هرکله چې د کافرانو یوه ډله اور ته ورداخله شي نو د دغي ډلې خلک به په خپلو مسلکي وروڼو باندې لعنت وایي.

لنډه دا چې دلته نسبي ورورولي مطلب نه ده بلکې مسلکي او عقيدوي ورورولي مراده ده ۱۰ . لکه يهوديت، نصرانيت او داسې نور. او د نسبي ورورولۍ څخه په غير د ورورولۍ اطلاق په نورو اړيکو باندې هم د مجاز په توګه کېږي لکه قوميت، دوستي، يو کسبي، او بالآخره دين، مذهب او داسې نور ۲۰،

## اولنۍ ډله او وروستنۍ ډله

۲\_ په دې مقام کښې الله ځو کافران دوزخيان په دوه ډلو باندې وېشلي دي: اولنۍ ډله او وروستنۍ ډله چې دواړه ډلې په لاندې دوه وو ډولونو باندې تفسير کېدلی شي:

الف: لومړنۍ ډله د آمرانو حاکمانو څخه عبارت ده او وروستنۍ ډله د تابعانو او پيروانو لقب دی، لکه چې الله د همدوی د خولو څخه حکايت کوي چې: ﴿ إِذْ تَأْمُرُونَنَاۤ أَن نَکُفُرَ بِاللّهِ وَتُجْعَلَ لَهُۥ أَندَادًا ﴾ [سبن۳۳] يعنې پيروان دوزخيان به په آمرانو دوزخيانو باندې پړه ورواچوي چې زمونږ په کفر باندې تاسو ملامته ياست ځکه چې تاسو به راته امر کاوه چې په الله چې باندې کافران شو او همده چې ته سيالان (شريکان) ودروو.

ب: اولنۍ ډله د اساس ایښودونکو څخه عبارت ده چې د راتلونکي نسل دپاره یې د کفر لاره هواره کړې ده، او وروستنۍ ډله د همدوی د وفادارو شاګردانو لقب دی چې په ړندو سترګو یې د هغوی تقلید کړی دی.

الله وضاحت دپاره لاندې احادیث ولی:

﴿ رَبُّنَا مَن قُدَّمَ لَنَا هَنذَا فَزِدْهُ عَذَابًا ضِعْفًا فِي الله و الله

د ١، الدر العنثور ج٢ ص٤٥١

<sup>(</sup> ۲) مغردات الراغب ص۸

اول: نبي کريم ﷺ د دعوت په ليک کښې هرقل پاچا ته دا خبره هم ليکلې وه چې: «اسليم تسلم رُوْنِكَ اللَّهُ أَجْرِكَ مَرُّتَيْنِ فَإِنْ تَوَلِّيْتَ فَإِنْ عَلَيْكَ إِثْمَ الْيَرِيسِيَينَ»(١) يعني مسلمان شه چي سالم پاتي شي راو) الله څخه درته دوه اجرونه درکړي (يو د خپل ځان او بل د رعيت)، نو که د مسلمانېدلو څخه مخ داړوې نو يقينًا په تا باندې د کاريګرو (پيروانو) مخناه هم ده.

رهم: نبي كريم ﷺ د يوه اوږده حديث په ضمن كښې فرمايلي دي چې: «إِنَّ الدَّالُّ عَلَى الْخَيْرِ تفاعله» ۱۲ یعنی یقینا په خیر باندې دلالت کوونکی د خیر د کوونکي غوندې دی رهمدارنګه د بدو امركوونكي هم بدكار الخل كبري حكه چي امر بالمنكر كوي،

درهم: نبي كريم بَحْةِ بِه أورده حديث كبني فرمايي چي: «وَمَنْ دَعَا إِلَى ضَلَالَةٍ كَانَ عَلَيْهِ مِنْ الْإِنْمِ مِثْلُ آنام مَنْ يَتَبِعُهُ لَا يَلْقُصُ ذَلِكَ مِنْ آئامِهِم شَيْنًا»(٣) يعني هر خوك چي محمراهي ته بلل وكړي نو په ده باندي د ګناه څخه د هغو خلکو د ګناهونو په مثل ده چې د ده پيروي يې کړې ده، دا کار د هغوی د الاهونو څخه هيڅ شي هم نه کموي.

خُلورم: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چي: «هَا مِنْ نَفْسٍ تُقْتَلُ ظُلُمًا إِلَّا كَانَ عَلَى ابْنِ آدَمَ كِفْلُ مِنْ دَمِهَا ذَلِكَ لِأَنَّهُ أُوِّلُ مَنْ أَسَنَّ الْقَتْلَ» (۴) يعني هيخ نفس نه دي چې په ظلم سره ووژلي شي مگر د هغه د خون څخه د ادم ﷺ په زوي (قابيل) باندې څه برخه شته، دا څکه چې نوموړي هغه اولني انسان دي چې د وژلو ډېره يې ايښي ده.

## ضعف څه معنی؟

٣\_ خِنْف لکه عِلْم له عربي ژبه کښې د يو شي يوه مثل ته وايي. او يا په عربي کلام کښې بو مثل يا زيات مثلونه د ضعف په نامه يادېري<sup>۵۱</sup>.

مونږ ته په دې مقام کښې دوهمه معني غوره ښکاري. دا ځکه چې ټول ګمراه کوونکي خو په جنايت (ګمراه کولو) کښې يو برابر نه دي، چا لږ خلک بې لارې کړي دي او چا ډېر، د چا په بده کړنلاره باندې لږ خلک تللي دي او د چا ډېر.

الكل ضِعف حدمعنى؟

. ۴ ـ کله چې وروستنۍ ډله د لومړنۍ ډلي دپاره د عذاب د غېرګېدلو غوښتنه وکړي نو الله که به د دوي د غوښتنې په جواب کښې دا فرمان ﴿ لِکُلِّ ضِعْفٌ ﴾ صادر کړي، چې لاندې تفسيرونه درلودلی شی: ة " ا يقيدًا هذه كدنان عيه ( موني أ « يُم عدد د، وغير ميست أنه أ » و

وقياء وي تكميرو اسمام ويوا، بهاد م كالهو في كينها بواء

+ 1/ 11 - 1/ - 1/ 6/ 1 44

in the second

١١) صعيع البخاري ج١ ص٥

<sup>(</sup>٢) جامع الترمذي ج٢ ص٩٥

٢١) جامع النرمذي ج٢ ص٩٤

ا 1) جامع النرمذي ج٢ ص٩۶

۵۱) دوح الععاني ج ۸ ص۱۲۶؛ التفسير الكبير ج۱۳ ص۷۴

اننا (۸) الف: ستاسو د غوښتنې څخه لا وړاندې د اولنۍ ډلې هر يوه دوزخې کس ته غېرګ عذاب ټاکلی هر يوه زړه ته متوجه دي\_ تاسو علم او پوهه نه لرئ، که نه نو تاسو به يې غوښتنه نه وي کړي٠٠٠ يو. رړ. مونږ ته دغه تفسير، برسېره پر دې چې متبادر نه دي، خوندور نه ښکاري ځکه چې خبره په ډلړ کښې راروانه ده، نه په افرادو کښي.

ب: ای وروستنۍ ډلي؛ تاسو د هغوی دپاره د عذاب د غبرګېدلو غوښتنه مه کوی ځکه چې ستاسو او د هغوی هرې يوې ډلې ته غېرګ عذاب ټاکلی شوی دی مګر تاسو د خپل عذاب په غبرګېدلو باندې علم نه لرئ، ځکه لکه څنګه چې هغوي تاسو بې لارې کړي ياست همدارنګه تاسو هم هغوی ېې لارې کړي دي، که بالفرض په دنيا کښې تاشو د هغوی اطاعت نه وي کړی او د هغوي لښکر مو نه وي غټ کړي نو د هغوي څخه به دومره غټ-غټ ګمراهان او ګمراه کوونکي نه وي جوړ شوي لکه چې ستاسو په پيروۍ سره ترې جوړ شوي دي ۲۰٠٠.

مونږ ته دغه تفسير هم په زړه پورې نه بريښي ځکه چې که څه هم د پيروانو موجوديت د ګمراهانو مشرانو په ګمراهۍ باندې اثر اچوي مګر د ګمراهۍ مؤسسين يې نه ګڼل کېږي چې دوی ته د محمراه كوونكو لقب وركړي شي.

ج: نو بهتر تفسير دا دي والله الله أعلم چې: مونر اولنۍ هري ډلې ته د دوي عذاب غبراي كري دي چې تاسو هم پکښې شامل ياست مګر تاسو نه پوهېږي، او دا ځکه چې که هغوي ستاسو د پاره د جنایت ډېره او اساس ایښي دي نو تاسو د نورو دپاره په همدغه کار باندي اخته شوي یاست. همدارنګه که هغوي په تاسو باندې د منکراتو امر کړي دي نو ستاسو اکثريت هم نظر نورو خلکو ته همدغه عمل اجراء کړي دي، که څه هم د منکراتو په نوعه او د پيروانو په کموالي او زياتوالي کښي به سره فرق لرئ مګر په دغه نوم (ګمراه کوونکي) کښې سره ټول شریک یاست، که بل مو هیڅوک نه وي بي لارې کړي خپل ځان او خپل اولادونه خو مو بي لارې کړي دي.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَنتِنَا وَٱسْتَكْبَرُواْ عَنْهَا لَا تُفَتَّحُ لَهُمْ أَبْوَابُ ٱلسَّمَآءِ وَلَا يَذْخُلُونَ

ٱلْجَنَّةَ حَتَّىٰ يَلِجَ ٱلْجَمَلُ فِي سَرِّ ٱلْجِيَاطِ وَكَذَ لِلَّ كَجْزَى ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ لَهُم مِن

جَهُمٌّ مِهَادٌ وَمِن فَوقِهِم غَوَاشٍ وَكَذَالِكَ بَجْزَى ٱلظَّالِمِينَ ٢٠٠

[۴۰] يقينًا هغه كسان چي زمونږ ايتونو ته د دروغو نسبت كوي او (د قبول څخه يي) سركشي کوي، دوی ته به د اسمانو دروازې (د مرګ په وخت کښې) بېرته نه کړی شي او دوی به (د قيامت په

<sup>(</sup>١) تفسير البراغي ج٨ ص١٤٩

<sup>(</sup> ۲) روح المعانی ج۸ ص۱۱۷

ورخ جنت ته داخل نه شي ترڅو چې اوښ (من حيث اوښ) د ستنې په سوم (من حيث سوم) کښې درخ جنت ته داخل نه شي ترڅو چې اوښ (من حيث اوښ) د ستنې په سوم (من حيث سوم) کښې د وزي، او مونږ مجرمانو ته دغه ډول جزا ورکوو (چې د جنت څخه يې محروموو).

نټورې. د . [۴۱] دوی لره به (په دوزخ کښی) د اور فرش وي او د پاسه به ورباندې (د اور) بړستنې وي (په <sub>اور</sub>کښې به راتاو وي)، او مونږ ظالمانو ته دغه ډول جزا ورکوو.

## د مطلب خلاصه

په دې ایتونو کښې د وړاندېنیو ایتونو مضمون تعقیب شوی دی چې د ټولو کافرانو حالات عموماً او د غټو ظالمانو حالات خصوصاً په ځینو موټرو عباراتو باندې بیان شوي دي، چې لنډ مطلب یې په لاندې ډول دی:

ا پول کافران او خصوصًا غټ ظالمان (چې زمونږ ایتونو ته د دروغو نسبت کوي او د قبول څخه یې تکبر کوي) نه به د مرګ په وخت کښې د دوی ارواګانو ته د اسمان دروازې پرانستلې شي چې علیین ته پورته شي، او نه به د قیامت په ورځ پخپله دوی ته دا کار وکړی شي چې د جنت په لور څه ورنژدې شي

یا په بل عبارت: دوی به تر هغه جنت ته داخل نه شي ترڅو چې اوښ د خپل جسامت سره سره د ستنې په سوم کښې (د خپل باریکوالي سره سره) ننوځئ، نو څرنګه چې ذکر شوی عمل محال (نه کېدونکی) دی متمدارنګه د دوی جنتي جوړېدل هم محال او نه کېدونکي دي. او دا ځکه چې دوی مجرمان دي او مجرمانو ته مونږ دغسې جزاوې ورکوو.

۲\_لنډه دا چې د ذکر شوو ظالمانو (او کافرانو) جزاوې د دوه وو برخو څخه مرکبې دي؛ يوه دا چې جنت ته به په ابدي توګه داخل نه شي او بله دا چې دوزخ به ورباندې د هرې خوا څخه احاطه کړې وي چې فرشونه به يې د اور فرشونه وي او بړستنې به يې هم د اور بړستنې وي.

او مونږ دغه ډول جزاوې بل چا ته نه بلکې ذکرو شوو ظالمانو (او کافرانو) ته ورکوو او همدغه ډول جزاوې د دوی سره موافقي دي

## توضيحات

۱\_علماوو کرامو د آیت شریف د دې جملې ﴿ لَا تُفَتَّحُ لَكُمْ أَبْوَ بُ ٱلسَّمَآءِ ﴾ دپاره متعدد تفسیرونه کړي دي (۱) ، لاندې څو مثالونه یې ولولئ:

الف: د مجرمانو رکافرانی نېک اعمال او طاعتونه به د الله څخ په نزد قبول نه کړی شي، لکه څنګه چې د مومنانو طاعتونه د قبول درجي ته خبژول کېږي (۲)

· مګر مونږ ته دا تفسير خوندور نه ښکاري ځکه چې کافران خو نه نیک اعمال لري او نه طاعتونه، ځکه چې سالمه عقيده نه لري.

1 --- 1-4 -- 25 - 759

Claw Gynny !

١١) زاد المسيرج٣ ص١٣٤

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ج٥ ص١٧٧

ب: ذکره شوې جمله جنت ته د کافرانو د عدم دخول څخه کنايه ده،۱۰،

ب د در حرب . مونږ ته دا تفسير هم په زړه پوري نه بريښي، ځکه چې همدغه مضمون په راتلونکې جمله و وَلا يَذْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ ﴾ كښې پروت دي حال دا چې د تاكيد څخه تاسيس بهتر دي.

ج: ډېر بهتر هغه تفسير دي کوم چې نبي کريم ﷺ په يوه اوږده حديث کښې بيان کړي دي هغه دا ې ۱ ټر ۱۰ و درناوي سره به اسمانونو او بالآخر. چې کله چې د مومن روح قبض کړی شي نو په ډېر عزت او درناوي سره به اسمانونو او بالآخر. چې د د چې د سوس ري . د کافر روح عالي مقام دی بالمقابل کله چې د کافر روح عليين ته ورسول شي چې په اوم اسمان کښې يو عالي مقام دی بالمقابل کله چې د کافر روح صيين د روسون کي د چې د او بې وقاره توګه به د اسمانونو طرف ته حرکت ورکړي شي آن تردې چې لومړني اسمان ته ورسولي شي «فَيُسْتَفْتَحُ لَهُ فَلَا يُفْتَحُ لَهُ» ۲۰، نو د دروازې پرانيستل به ورته وغوښتل شي خو ورته بيرته به نه کړي شي بيا نبي کريم ﷺ د اشتهاد په توګه ذکر شوي آيت شريف ولوست چي: ﴿ لَا تُفَتَّحُ لَهُمْ أَبْوَابُ ٱلسِّمَآءِ ﴾.

نو د معني حاصل به يې داسې شي چې کافرانو ته به د اخروي سفر په اول وخت (د مرګ په وخت کښې تر هغه د اسمان دروازې بېرته نه کړي شي، او د سفر په وروستنۍ څنډه کښې به هم ورته د جنت دروازې ترهغه بېرته نه کړي شي ترڅو چې اوښ د ستنې په سوم کښې ورننوځي. م

## كافران اسمان ته نه شي ختلي

٢\_ مونږ ته د آيت شريف د ذكرې شوې ټكړې څخه دا مفهوم هم ذهن ته راځي والله أعلم چې په دنياوي ژوند كښي امكان شته چې كافران ستورو ته وخېژي مګر اسمان ته نه شي ختلي او د اسمانو دروازې د دوي پرمخ تړلي دي. نن سبا کفري نړۍ ادعا کوي چې فلاني او فلاني ستوري ته هغه او دغه كسان ورسېده او هلته پياده شوه، خو دا دعوه هيچا نه ده كړې چې فلاني اسمان ته ورسېده، او نه په يې وکړی شي. نو که د کافرانو ذکره شوې ادعا رښتيا وي او واقعيت ولري نو ذکر شوی ستوری به ضرور د اسمان څخه لاندې وي او په قدرتي توګه به په خپل مدار کښې څرخېږي.

رَ**سُوال جواب** ۽ ريف ڪئيڙ ۽ مدا يخ ويلمان ا

٣\_كه څوك وايي چې: ځينو خلكو د ﴿ ٱلْجِمَلُ ﴾ كلمه په هغه غټ پړي باندې تفسيره كړې ده په کوم باندې چې په سیند کښې بېړۍ تړله کېږي او یا ورباندې سړی د کجورې یوې دنګې ونې ته 

الكثرة بمانوي سالمه عابرية أوي

To be HALL I HI - I'V!

ر١) النفسير الكبير ج١٢ ص٧٧

<sup>(</sup>٢) مسند احمد بن حنبل ج۶ ص ۴۱۴

<sup>,</sup> ۲) تفسير القرطبي ج ص٢٠٧

4 / 2 may 77 277

انا (۱) الف: د همدغه تفسير د رد دپاره عبدالله بن مسعود شه ذکره شوې کلمه داسې تفسيره کړې ده «هُوَ زَوْجُ النَّاقَةِ»(۱) يعني د جَمل كلمه د اوښي د مېړه (نر اوښ) څخه عبارت ده. ته به وايي چې

چې «هوروی د هغو خلکو خبره ردوي کومو چې په پړي باندې تفسيره کړې ده. د هغو خلکو خبره د ستنې په سوم کښې د پړي ننوتل هم محال کار دی مګر د اوښ ننوتل پکښې ډېر نهان محال (ناشونی کار) دی چې جوړښت يې هم د ننوتلو دپاره جوړ نه دی (د مار شکل نه لري). ج دغه ډول جمله ﴿ حَتَّى يَلِجَ ٱلْجَمَلُ فِي سَمِّ ٱلْخِيَاطِ ﴾ د عربو په محاورو کښي مستعمله وه او دوی ورسره اشنا وه او په اذهانو کښې يې ډېره ښه کښيناستله، لکه حَتَّى يَشِيبَ الغُرَّابُ يعني دا دره کار نوه دی ترڅو چې کارغه سپين شي. کار ترهغې کيدونکي نه دي ترڅو چې کارغه سپين شي.

﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَآ أَوْلَتَهِكَ أَصْحَتُ ٱلْمَنَّةِ ۚ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ٢ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلَّ ِ تَجْرِي مِن تَحْتِهِمُ ٱلْأَنْهَارُ وَقَالُواْ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي هَدَننَا لِهَنذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْ تَدِي لَوْلَآ أَنْ هَدَننَا ٱللَّهُ لَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِٱلْحَقِّ وَنُودُوٓا أَن تِلْكُمُ ٱلْجَنَّةُ أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ٢٠٠٠

[۴۲] او هغه کسان چې ايمان يې راوړي وي او نېک عملونه يې کړي وي؛ مونږ خو نفس نه مکلف کوو مګر د هغه د وسې په اندازه همدغه کسان د جنت انډيوالان دي، دوي به په جنت کښي er and the stand of the

[۴۳] او مونږ په هغه شي چې د دوي په زړونو کښې وي چې د (کوچنۍ) کينې څخه عبارت دي رد دوی د زړونو څخه و باسو راو حقوق به يې سره تبادله کړو). د دوی څخه لاندې به رڅلور) ويالي بهېږي، او دوی په وايي چې هغه الله ﷺ لره حمد او ثنا ده چې دغه (جنت) ته يې زمونږ لارښوونه وکړه او مونږ نه وو چې لاره مو (دې ته) موندلې وي که (بالفرض) مونږ ته الله ﷺ هدايت نه وي کړي، يقينا چې (مونو ته) زمونو د رب الله پيغمبران عيماد د په حقه راغلي وه

او دوی ته به رپه دغه وخت کښې اواز وکړی شي چې دغه جنت مو هغه (جنت) دی کوم چې تاسو نه په دې سبب وړيا درکړي شو چې تاسو (په دنيا کښې نېک) عملونه کول. أرتباط

په وړاندېنيو ايتونو کښې د کافرانو او دوزخيانو حال بيان شوی دی او په دي ايتونو کښې د مومنانو جنتيانو حالات بيانېږي ترڅو د مقايسې په توګه ولوستلی شي.

16/46 hang 37 = 30

### د مطلب خلاصه

۱\_ یعنی: لکه څنګه چې کافران د دوزخ انډیوالان دي، انډیوالي یې سره همیشه ده، همدارنګر المقابل هغه کسان چې ایمان یې راوړی وي او نېک اعمال یې کړي وي د جنت انډیوالان دي او انډیوالي یې ورسره نه پرېکېدونکې ده. حال دا چې دغه دوه کارونه رایمان راوړل او نیک اعمال کول) د هرانسان په توان کښې شته، مونږ هیڅوک په داسې شي باندې مکلف نه ګرخوو چې د هغه د توانه بهر او تر وسې یې پورته وي

لنډه دا چې جنت ته داخلېدل ډېر اسان کار دی او د هر چا د وسې کېږي چې ذکر شوي دره حکمونه په خپل ځان باندې تطبيق کړي او جنت ته داخل شي.

۲\_ جنتيان به د دوزخيانو غوندې يو د بل دښمن نه وي، يوه ډله به بلې ډلې ته ښيراوې نه كوي او يو تربله به سره لعنت نه وايي، بلكې ټول به سره خواږه دوستان او نژدې وروڼه وي، د دوى ترمنځ چې په دنيا كښې څه شكر رنجي تېره شوې وي او يو د بل څخه څه كيله مند وي هغه به يې هم موږ د زړونو څخه وباسو، دا ځكه چې كيله او چا ته په غوصه كېدل هم يو ډول عذاب دى چې د جنت سره مناسبت نه لري، جنت خو سراسري خوشالي ده.

٣\_ جنتيان به په دنګو-دنګو ماڼيو کښې ناست وي او لاندې به ترې د څلورو شيانو (اوبو، شودو، شاتو او شرابو) لښتي بهېږي، دوی به وايي چې هغه الله څخ ته حمد او ثنا ده چې دغو نعمتونو ته يې زمونږ لارښوونه وکړه، که بالفرض د الله څخ هدايت نه وی نو مونږ به ورته لاره نه وی موندلې او د دوزخيانو غوندې به ترې محروم شوي وی.

۴\_ الله الله خو مونږ ټولو انسانانو ته پيغمبران را استولي وه چې مونږ يې په لارښوونو باندې عقيده وکړه او کافرانو دروغژن وبلل، دا دی اوس واضحه شوه چې مونږ ته پيغمبران عبم اله په حقه را استولى شوي وه او څه يې چې راته ويلي وه هغه حق وه.

د نو په دغه وخت کښې به جنتيانو ته اواز وکړی شي او د دوی د خوشالۍ دپاره به ورته وويلی شي چې دا هغه جنت دی چې د خپلو اعمالو په سبب سره تاسو ته وړيا درکړی شو، ستاسو کړه وړه د ارزښت په اعتبار سره د جنت د يوې لويشتې ځای ارزښت هم نه لري مګر د الله څخ مهرباني د ارزښت په اعتبار سره د جنت د يوې لويشتې ځای ارزښت هم نه لري مګر د الله څخ مهرباني د رحمتونه) ورسره ملګري شوه او تاسو يې دغه لوړ مقام ته ورسولئ.

# توضيحات على المراجعة المراجعة

۱ که څه هم علماوو کرامو د دې جملې ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِن غِلَ ﴾ ډېر تفسيرونه کې دي چې د ﴿ غِلَ ﴾ څخه د جاهليت د زماني کينه او عداوت مراد دی او يا د جنتيانو څخه اهل البدر او نور مشخص صحابه کرام چه مراد دي ۱٬۰۰، مګر بهتره دا ده چې د ذکرې شوې جملې په تفسير کښې په لاندې حديث باندې اکتفاء وکړی شي او ټولو جنتيانو ته شامل وګڼل شي:

رود الله المحتملة ال

علي الله ويلي دي چې زه اميد كوم چې زه، عثمان ش، طلحه شه او الزبير شه به د ذكر شوي آيت شريف د مصداقاتو څخه و كرځو (۲)

#### يادونه

۲\_کله چې د جنتيانو د زړونو څخه دنياوي شکر رنجي او کوچنۍ، کوچنۍ کينې هم ووځي نو ټول به په يوه زړه خواږه وروڼه جوړ شي، نبي کريم ﷺ فرمايلي دي چې: «لا اختِلَاف بَيْنَهُمْ وَلا تَبَاغُضَ قُلُوبُهُمْ قَلْبُ وَاحِدُ» (۱۲) يعنې د دوى ترمنځ به نه اختلاف وي او نه بغض، زړونه به يې پکښې يو زړه جوړ شي.

# سوال جواب المساحد المام المام

٣\_ که څوک وايي چې: مشهوره خو دا ده چې د قيامت په ورځ به يو پل (پل صراط) وي چې په دوزخ باندې به ايښي وي، نه دا چې د جنت او دوزخ ترمنځ به وي؟

مونږ وايو چې څه لرې نه ده چې دغه دوهم پل به خاص د جنتيانو دپاره وي او يا دا چې دغه پل به د مشهور پله د متمماتو څخه وي نو ځکه شهرت ته نه دې رسېدلي ۱۴۰۰

يوه پوښتنه او د هغې جواب

۴ که څوک وایې چې: ﴿ أُورِثَتُمُوهَا ﴾ کلمه خو اصلاً د میراث څخه اخستله شوې ده او د میراث په توګه ورکړه خو دې ته وایي چې د مړي څخه څه مال ژوندیو ته پاتې شي، نو پوښتنه دا ده چې په څه ملحوظ د جنت د ورکړې څخه د میراث د ورکړې په عبارت باندې تعبیر وکړی شو؟. مونږ وایو چې: مفسرینو کرامو دې پوښتنې ته ډېر جوابونه کړي دي ده ، مګر مونږ ته چې کوم

فعي الديمة إلى أن السمي في يوالي فينور الشميعي مديني يكني

مندي قاد دري اللوادي يرواس تدارا وي

Company of the second

<sup>(</sup>١) صعيع البخاري ج٢ ص٩٤٧

<sup>(</sup>٢) المعرد الوجيز ٢٠ ص٤٢

<sup>(</sup>٢) صعيع مسلم ج٢ ص٢٧٩

<sup>(</sup>۴) حواشي البخاري ج۲ ص۱۶۷ (۵) زاد المسير ج۳ ص۱۳۷

44.

# د آیت شریف ماثور تفسیر

۵\_ نبي کريم ﷺ د آيت شريف وروستنۍ ټکړه په يوه اوږده حديث کښې تفسير کړې ده چې لنړ مضمون يې دا دى:

کله چې جنتيان جنت ته ور داخل شي هلته به دوی ته يو اواز کوونکی اواز وکړي چې: الف: د نن څخه وروسته به تاسو هميشه روغ رمټ ياست او هيڅکله به نه ناروغه کېږي. ب: تاسو به تل ژوندي ياست او د ابد دپاره به درباندې مرګ نه درځي.

ج: تاسو به هميشه ځوانان ياست او هيڅکله به نه زړېږي!.

د: تاسو به تل خوشاله ياست او هيڅكله به نه غمژن كېږئا.

بيا نبي كريم ﷺ د استشهاد په توګه د ايت شريف دا ټكړه ولوسته چې: ﴿ وَنُودُوۤا أَن بَلَّكُمُ ٱلْجُنَّةُ أورثَتُمُوهَا بِمَا كُنتُر تَعْمَلُونَ ﴾ (١٠)

﴿ وَنَادَىٰ أَصْحَابُ ٱلْجَنَّةِ أَصْحَابَ ٱلنَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقًّا فَهَلْ وَجَدتُم

مَّا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًّا قَالُوا نَعَمْ فَأَذَّنَ مُؤَذِّنٌ بَيْنَهُمْ أَن لَّعْنَةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلظَّلِمِينَ ٢

ٱلَّذِينَ يَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا وَهُم بِٱلْأَخِرَةِ كَنفِرُونَ ٢٠٠

[۴۴] او د جنت انډيوالان به د دوزخ انډيوالانو ته اواز وکړي چې يقينًا مونې خو هغه څه خه خه دن (رښتيا) وموندل چې خپل رب څخ راسره وعده کړې وه راو جنت ته داخل شوو) نو ايا تاسو هغه څه حق (رښتيا) وموندل چې خپل رب څخ درسره وعده کړې وه؟

دوی به (په جواب کښې) ووايې چې هو (نور به ساکت پاتي شي). پيد په د دواب کښې

نو د دوی (دواړو ډلو) ترمنځ به اعلان کوونکی اعلان وکړي چې يقينًا د الله ﷺ لعنت دې په ظالمانو باندې وي.

[40] هغه (ظالمان) چې د الله گخ د لارې (دين) څخه به يې (خلک) اړول (او منعه کول) او هم به يې (ورته) په لاره کښې کوږوالی لټاوه (شبهې به يې پکښې پيدا کولې) حال دا چې دوی په آخرن باندې کافران وه (عقيده يې ورباندې نه درلوده).

الأغراف (٧)

په وړاندېنيو ايتونو کښې د دوزځيانو او جنتيانو حالات په مقايسوي توګه بيان شوه د دې ځای په دې ځخه نيولې څو متعدد ايتونه په دې هکله نازل شوي دي چې ذکرې شوې دواړه ډلې به يو تربله سره ښې ښورې ځنګه څنګه خبرې وکړي او په دواړو باندې به اهل الأعراف څنګه تبصره وکړي او څه به ورته ووايي. مطلب خلاصه

بعني. که څه هم د جنتيانو د زړونو څخه به يو تربله کينې او عداوتونه سوچه وويستلي شي مګر دری به په جنت کښې هم دوزخیانو ته د دښمنانو په نظر ګوري او د دوی د تخجیل په غرض به ورباندې غږ وکړي چې ای دوزخيانو! مونې خو هغه وعده حقه وموندله کومه چې په دنيا کښې مونږ ره به به را کړې وه، ستاسو څه حال دی؟ ایا د خپل رب څخ وعده مو حقه وموندله؟ ایا په هغی کښې څه تخلف پېښ شو؟.

دو زخيان به د هو په ويلو باندې اکتفاء وکړي او په خجالت کښې به چپ پاتې شي. په همدې منځکښې به يو اعلان کوونکي اعلان وکړي چې د الله ﷺ لعنت دې په ظالمانو باندې وي چې د حقو وعدو څخه يې ستر کې پټولې او د دروغو نسبت يې ورته کاوه.

دوي خو برسيره په دې چې په خپلو ځانونو باندې يې ظلم کاوه نور خلک يې هم د الله ﷺ د لارې څخه اړول او ترخپلې وسې پورې يې په هغې کښې کوږوالي لټاوه او باطل تاويلونه يې ورکول د دغو ټولو کړو وړو بله وجه نه وه، يوازينۍ وجه يې دا وه چې په آخرت باندې يې عقيدې نه درلودې او د دغه حالت څخه يې انکار کاوه چې اوس پکښې را ګير دي.

﴿ وَبَيْنَهُمَا حِجَابٌ ۚ وَعَلَى ٱلْأَعْرَافِ رِجَالٌ يَعْرِفُونَ كُلاٌّ بِسِيمَلِهُمْ ۚ وَنَادُواْ أَصْحَبَ ٱلْجَنَّةِ أَنْ سُلَنَّمُ عَلَيْكُمْ ۚ لَمْ يَدَّخُلُوهَا وَهُمْ يَظْمَعُونَ ۞ وَإِذَا صُرِفَتْ أَبْصَارُهُمْ تِلْقَآءَ أَصْحَنَبِ ٱلنَّارِ قَالُواْ رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّامِينَ ٢ وَنَادَى أَصْحَنَبُ ٱلْأَعْرَافِ رِجَالاً يَعْرِفُونَهُم بِسِيمَنهُمْ قَالُواْ مَا أَغْنَىٰ عَنكُمْ جَمْعُكُرْ وَمَا كُنتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ أُهْنَوُلآءِ ٱلَّذِينَ أَفْسَمْتُمْ لَا يَنَالُهُمُ ٱللَّهُ بِرَحْمَةٍ ۚ ٱذْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ لَا خَوْفُ عَلَيْكُرْ وَلَآ

أُنتُمْ تَحْزُنُونَ ١٠٠ ﴿ وَمِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه

[۴۶] او د دواړو (جنت او دوزخ) ترمنځ پرده ده (چې د لیدلو او اورېدلو مخه نه نیسي)، او د (دغې) پردې په لوړو څوکو باندې سړي دي چې (د جنتيانو او دوزخيانو) هره يوه ډله په خپلو (خاصو) نښو سره پېژني. او دوی (had ndddate) افغانه به ماه مینه اواز وکړي چې په تاسو ويو اننا (٨) باندې دې سلام وي، دوى به رلا ترهغه وخته، جنت ته نه وي داخل شوي حال دا چې دوى به ورته په

وي. [۴۷] او کله چې د دوی (اعرافیانو) سترګې د دوزخ انډیوالانو خواته تاوې کړی شي نو دوی به ووايي چې ای زمونږ رېد! مونږ د ظالم قوم (دوزخيانو) سره مه ګرخوې (د دوزخ څخه مو وساتي). ي چې ای رسونو رب رب [۴۸] او د اعراف انډيوالان به (په دوزخ کښې) داسې سړيو ته اواز وکړي چې دوی يې په خپلو نښو باندې پيژني، (او) وبد وايې چې: (ای فلانيانو!) ستاسو څخه خو ستاسو جمعواريو (او نښو بادې پيري مري د او د هم هغه شي چې وئ تاسو چې تکبر به مو پري کاوه (د هيڅ شي) مخه ونه نيول او ام (اوهلي ځلي مو عبثي شوي)٠

[۴۹] ای دوزخیانو! ایا دغه (جنتیان) هغه کسان دي چې تاسو به سوګندونه خوړل چې دوي ته جنت تد، ند بد په تاسو باندې ډار وي او نه به تاسو غمژن شئ.

په وړاندېنيو ايتونو کښې الله ﷺ هغه خطاب راحکايت کړ کوم به چې د جنتيانو دپلوه د دوزخيانو په ارتباط پيل شي، په دې ايتونو کښې هغه خطاب بيانېږي کوم به چې د اهل الاعران، پلوه د ذکرو شوو دواړو ډلو په هکله صورت ونيسي.

#### د مطلب خلاصه

١\_ يعنى: د جنت او دوزخ په منځكښې به الله ك يوه عجيبه پرده قائمه كړي چې د اوازونو او ليدلو مخه به نه نيسي خو د راحت او عذاب مخه به نيسي. د دغې پردې په لوړو څوکو باندې به داسي سړي موقعیت ولري چې جنتیان او دوزځیان به په خاصو نښو سره پېژني. دا د يو پلوه، او د بل پلوه د اهل الاعراف دنياوي پېژندګلوي به هم د منځه نه وي تللي او پوهېږي به چې دغه دی فلاني په جنت کښې دي او هاغه دي فلاني په دوزخ کښې.

٢\_ نو اهل الاعراف به د هر شي څخه وړاندې په اهل الجند باندې سلام واچوي او د جنت مباركي به ورته ووايي چې: مُبارك مو شه د الله ﷺ رضا او د الله ﷺ ابدي لوي نعمت.

اهل الاعراف خو به د دوزخ څخه نجات موندلي وي مګر جنت ته به نه وي داخل شوي او په همدي تمه به ناست وي چې کله به راته اجازه وکړه شي چې چنت ته داخل شئ.

د اهل الاعراف ټوله توجه به د جنتيانو په لور وي او همغوى ته به يې سترګې نيولې وې او د لیدلو څخه به یې خوند اخلي، او کله چې دوی د دوزخیانو خوا ته وګوري (دا کتل به پرې دومرا درانه تماميږي ته به وايې چې په زور باندې يې سترګې دغې خوا ته اړولي شوې دي) نو الله اله نه به په زاريو او سوالونو باندې پيل وکړي چې ای زمونږ رېد! د ظالم قوم سره مو يو ځای نه کړې، چې د دغه قوم د انډيوالۍ څخه نېولمقوولطولو Downloded from blawarke ده.

و اله اله اله دخر شوي سوال جواب وروسته به اهل الاعراف په ځينو دوزخيانو سړيو باندې اواز وکړي اله د دخر شوي سوال جواب وروسته به اهل الاعراف په ځينو دوزخيانو سړيو باندې چې په دوزخي نښو او يا دنياوي نښو باندې يې پيژني) چې: اى ظالمانو ۱ نامو په دنيا کښې څومره مغرور وئ او څومره تکبر مو کاوه، خو افسوس چې نن ورځ تاسو ته نه ياسو مالونه په درد دوا شوه، نه لښکرې او نه د ګوند ملګري او بالآخره ستاسو تکبر د خاورو سره برابر شو او د ذلت سره مخامخ شوئ.

ای ظالمانو! هاغه جنتیان گورئ دوی هغه خلک دی چې تاسو ته حقیر او سپک ښکاریده او همدا تاسو به سوگندونه خوړل چې قسم دی چې دغو خلکو ته به الله څخ خپل رحمت ونه رسوي، د الله څخ د رحمت مستحق مونږ ياستو هغوی نه دي.

ای ظالمانو! ستاسو اټکل دروغ وخوت او معکوسه نتیجه یې ورکړه چې په تاسو باندې الله الله د خپل رحمت دروازې بندې کړې او په خپل غضب باندې یې اخته کړئ، او همغو خلکو ته یې خطاب وکړ چې ننوځئ جنت ته، په تاسو باندې به نه ډار وي او نه به غمژن شئ. اما تاسو باندې هم ډار دی او غمژن هم همدا تاسو ياست.

#### توضيحات

۱\_د ﴿ آلاَعُرَافَ ﴾ کلمه د عُرف لکه قُفل جمعه ده، عُرف په اصل کښې لوړې ځمکې ته وايي ۱۰ م وايي ۱۰ چې شاوخوا ځايونه ترې ښکاري او پېژاندل کېږي. څرنګه چې د آس يال د څټ په لوړه برخه باندې ولاړ دی نو د عرف الفرس په نامه يادېږي او د چرګ قرقره د پوزې په لوړه برخه باندې موقعيت لري نو د عرف الديک په نامه بلله کېږي.

په دی مقام کښې نوموړې کلمه د هغې پردې د لوړو برخو څخه عبارت ده کومه چې د جنت او دوزخ ترمنځ د حائل په حيث واقع ده او په ﴿ وَبَيْنَهُمَا حِبَائِ ﴾ کښې ورته اشاره شوې ده.

## ایا حجاب او سور یو شی دی؟

۲\_ ځينې مفسرين وايي چې د شور کلمه د حجاب څخه په غير بله پرده ده چې د محشر په ميدان کښې به ورباندي مومنان د منافقانو څخه بېل شي (۱). الله څخ فرمايي چې: ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِيُورٍ لَّهُ بَابِ ﴾ [الحديد: ۱۳] يعنې د مومنانو او منافقانو ترمنځ به د محشو په ميدان کښې يو ديوال ووهلی شي چې يوه دروازه به ولري، په داخل کښې به يې راحت وي او مومنان به ورننوځي او دباندې به يې زحمت وي چې منافقان پکښې اخته وي.

اکثره مفسرين وايي چې دواړه د يوه حائل نومونه دي<sup>(۱)</sup>، چې د محشر په ميدان کښې به د مومنانو او منافقانو ترمنځ حائل شي او د حساب کتاب څخه وروسته به د جنت او دوزخ تر منځ

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز ج٧ ص۶۶: تفسير الخازن ج٢ ص٥٥٥

<sup>(</sup>٢) روح المعاني ج٢٧ ص١٧٧

<sup>(</sup>٢) تفسيرالطبري ج٥ ص١٨٨

the and have great and

William Se SA

ولو أننا (٨) حائل او پرده شي. خو په دغه وخت كښې به يې په څوكو باندې اهل الاعراف هم موجوديت ولري. والله رجح اعلم.

# أهل الأعراف څوك دي؟

٣\_ علماوو كرامو د اهل الاعراف د تشخيص په هكله زښت ډېر قولونه كړي دي چې شمېريي تقريبًا دولسو قولونو ته رسېږي ١٠٠، مګر کوم قول چې زيات مؤيدات لري هغه په لاندې ډول دي. نبي کريم ﷺ فرمايلي دي چې د قيامت په ورځ به د عدل تلې ودرولي شي، نو نېکۍ او بدي بد پکښې وتللی شي، نو د هرچا چې نېکۍ په بديو باندې د سپګې د هګۍ په اندازه رېه ډېره لړ. يوې ه کې په اندازه اضافه شي نو هغه به اور ته داخل شي.

د نبي کريم ﷺ څخه چا پوښتنه وکړه چې د هغه چا به څه حال وي چې نېکۍ او بدې يې سره يو برابر وي؟ نو نبي كريم على جواب وركر چي: «أولئِكَ أَصْحَابُ الأَعْرَافِ لَمْ يَدْخُلُوهَا وَهُمْ يَطْمَعُونَ» (٢) يعني: دغه ډله د اعراف خاندان دي چې ترهغه وخته به جنت ته نه وي داخل شوي خو ورته په تمد به وي

۴\_ ذکر شوی حدیث شریف مونږ د احادیثو په کتابونو کښې د زښتې ډېرې پلټنې څخه وروسته هم مونده نه کړ خو د دې سره سره په دې مقام کښې د اعتماد وړ دی، ځکه چې د صحابه وو کرامو د او تابعينو په اقوالو کښې مؤيدات لري چې ځينو علماوو کرامو راغونډ کړي دي<sup>٣١</sup>٠.

# سوال جواب

۵\_كه څوك وايي چې: په آيت شريف كښې د ﴿ رِجَالاً ﴾ كلمه نازله شوي ده، نو ايا په اهل الاعراف كښي زنانه نشته؟.

مونږ وايو چې: په ذکر شوي حديث شريف کښې، چې د آيت شريف تفسير واقع شوی دی، د من کلمه روایت شوې ده چې په هرچا باندې ترجمه کېږي او زنانه وو ته هم شاملېږي، نو معلومه شوه چې په آيت شريف کښې د رځال کلمه د مثال يا د تغليب په توګه نازله شوې ده، والله اله اعلم

د سيمۍ د کلمې تحليل

ع\_ په ﴿ بِسِيمَنهُمْ ﴾ كښى د "سِيمَى" كلمه (۴) يا د "سَوْم" لكه قَوْم" \_ څخه اخستله شوې ده چې په اصل کښې سِوْمَي وه او بيا ترې سِيْمَي جوړه شوه، 'سَوْم' په نښه کولو ته وايي. او يا د 'وَسْم'

<sup>(</sup> ١) زاد المسير ج٢ ص١٣٩؛ تفسير القرطبي ج٧ ص٢١١

<sup>(</sup> ٢) المحرر الوجيز ج٧ ص٤٧

<sup>(</sup>۳) تغسير ابن كثير ج٢ ص ٢١٤: تغسير الطري ج٨ ص ١٩٤٤ الدوال و ١٩٤٠ هن ۴۶٢ هن ۴۶۲ هن ۴۶۲ هن ۴۶۲ هن ۴۶۲ هن ۴۶۲ هن ۴۶۲

<sup>(</sup> ۴) تفسير القاستي ج٧ ص٨٨

روانه (۱) المعرف المتقاقه شوى ده چې په اصل کښې وسمّي وه او بيا تري په قلب مکاني او بدلون سره سيمَى جوړه شوه، "وَسُم "هم نښو او علامو ته وايي

سوال جواب

٧ که څوک وايي چې: اهل الاعراف خو جنتيان او دوزخيان (دواړه ډلې) پرته د نښو څخه پېژني، چې هغوی په جنت کښې ګوري او دوی ورته په دوزخ کښې ښکاري، نو پوښتنه دا ده چې د برين . ﴿ بَغْرِفُو ﴾ مِلى به عملى به نزول كنبى څه حكمت دى، يعنى اهل الاعراف به جنتيان به سپينو مخونو او منورو څېرو سره پېژني او هم په دوزخيان په تورو مخونو او لوغړنو څېرو سره پېژني؟

الف: د ذکرې شوې جملې په نزول کښې حکمت دا دی والله ﷺ اعلم چې د دواړو ډلو څه كيفياتو ته هم اشاره وكړى شي. يعنې دواړه ډلى به يو تريله داسې جدا كوونكې نښې او علامي ولری که بالفرض دوی په خپلوخپلو ځایونو کښې موجودیت نه درلودی هم په علاماتو سره به پېژاندل شوي وي.

ب: دا هم څه لرې نه ده چې په ﴿ بِسِيمَنامُ ﴾ کښې هغو نښو او علامو ته اشاره وي کومي چې دواړو ډلو په دنيا کښې درلودلې او د هرچا شخصيت يې د بلې څخه جدا کاوه. نو د معني حاصل به بي داسي شي چې اهل الاعراف به هم جنتيان اوهم دوزخيان په دنياوي نښو باندې پېژني، چې دا فلانی دی او دا فلانی، او بیا به ورسره ذکره شوی مباحثه پیل کړي. ent in their

# دوي وجنسيان به ورتمه دياس ج**ربيقات كأان المل الان**مان كافرانو باندي به أبسي مركب في

٨\_ اهل الاعراف به د لاندي وجوهو د كبله په عاقبت كښي اهل الجنه (جنتيان) جوړ شي: ١٠٠٠ الله: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي حِي: «إِنَّ اللهَ كَتَبَ كِتَابًا قَبْلَ أَنْ يَخُلُقَ الْحَلْقَ إِنَّ رَحْمَتِي سَبَقَتْ غُضَبي»'' يعني: يقينًا الله ﷺ د هغه څخه وړاندې چې مخلوق پيدا کړي يو کتاب ليکلي دي چې بې شکه زما رحمت زما په غضب باندي وړاندې دي.

نو اميد دي چې د نېکيو او بديو د مساوات په صورت کښې به د الله گار حمت جنت ته ترجيح

ب: هر كله چي الله على محتاه محاران مومنان (چي دوزخ ته داخل شوي وي) د جنت څخه په دائمي توګه نه محروموي نو اعرافيان به څنګه محروم کړي چې دوزخ ته لا بالکل نه دي داخل شوي ١٠٠٠

ج: زمونږ په نزد د ﴿ ٱدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ ﴾ جمله د اهل الاعراف د هغو خبرو اترو يوه برخه ده كومي به چې دوی د دوزخيانو سره وکړي، يعنې ای دوزخيانو ۱ تاسو ته خو په دنيا کښې فقيران مومنان حقير ښکارېده او د الله د رحمت مستحق مو نه ګڼل خو همدوی په ذکره شوي جمله باندې مخاطب

ويواسارم) کړی شوي دي چې جنت ته په داسې حال ورننوځئ چې نه به درباندې ډار وي او نه به غمژن شي. ن سوي دي چې بست په د کره شوې جمله کښې اعرافيانو ته خطاب دی، يعنې دوي بد حال کښې چې نه به درباندې ډار وي او نه به غمرن شي.

، سبې چې سبدر د د د د د د د د د د د د د محشر په میدان کښې ورکړې وي هغه به د د د د لاسونو کوم نورانیت او رڼا چې الله د د د د د محشر په میدان کښې ورکړې وي هغه به د دوی په اندامونو کښې پاتې وي او په اعراف کښې به هم خلېږي (۲۰ که بالفرض د دوی عاقبت جنت ته دوی چه استونو . کې کې کې د دوی څخه هم رڼا اخستې وی او په تياره کښې به پراته وي. نه کېدلی نو د منافقانو غوندې به يې د دوی څخه هم رڼا اخستې وی او په تياره کښې به پراته وي. ﴿ وَنَادَىٰ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ أَصْحَبَ ٱلْجَنَّةِ أَنْ أَفِيضُواْ عَلَيْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ أَوْمِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ قَالُواْ إِنَّ ٱللَّهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ ۞ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ دِينَهُمْ لَهُوا وَلَعِبُا وَغَرَّتْهُمُ ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا ۚ فَٱلْيَوْمَ نَنسَلهُمْ كَمَا نَسُواْ لِقَآءَ يَوْمِهِمْ هَلِذَا وَمَا كَانُوا

# بِعَايِنتِنَا يَجْحَدُونَ ٢

[۵۰] او د اور (دوزخ) انډيوالان به د جنت انډيوالانو (جنتياني ته (لوړ) اواز وکړي چې په مونړ باندې د اوبو څخه لږ څه راتوي کړئ او يا د هغو (نعمتونو) څخه چې تاسو ته الله گا درېيرزو کړي دي (لر څه راواچوئ).

والمراعدة والمعادية والمامر المامر

March Cold 19, 1711

دوى (جنتيان) به (ورته) ووايي چې يقينًا الله ﷺ دا دواړه په كافرانو باندې (په ابدي توګه) حرام

[۵۱] رځکه چې کافران هغه کسان دي چې خپل دين يې (په دنيا کښې) تماشي او لوبي جوړ کړی وه او حقیرې دنیا دوی تېر ویستلي وه، نو نن ورځ مونږ دوی داسې هېر کړه (د رحمت څخه مو محروم کړه) لکه څنګه چې دوي د خپلې دغې ورځې ملاقات هېر کړي وه، او لکه چې وه دوي چې زمون په ايتونو باندې به يي انکار کاوه.

په وړاندې ایتونو کښې الله ﷺ لومړی د اهل الجنه خطاب او بیا د اهل الاعراف خطاب را حکايت کړ. په دې ايتونو کښې درېم خطاب (د اهل النار د پلوه) را حکايت شوي دي.

لکه څنګه چې اهل الاعراف د جنتيانو او دوزخيانو تر منځ واقع کېدونکي دي نو همدارنګه د هغوي حکايت او بيان هم د دوي دواړو ډلو د حکايتونو ترمنځ واقع شو.

<sup>(</sup> ۱) تفسير البغوي ج٢ ص١٤٣

<sup>(</sup> ٢) المحرر الوجيز ج٧ ص٤٨

# . د مطلب خلاصه

ايعنې داسې وخت هم راتلونکی دی چې اهل النار به په اهل الجنه باندې غږ وکړي، مګر دا اواز او غږ به د اهل الاعراف غوندې نه وي چې يا ورباندې سلام واچوي او يا ورته د نعمتونو نبريک ووايي، بلکې د اواز کولو مضمون به يې دا وي چې ای جنتيانوا مونږ خو د لوږې او تندې څخه ډېر په تنګ ياستو، په مونږ باندې لطف وکړئ او لږ څه اوبه را باندې را توی کړئ او يا د هغو نعمتونو څخه لږ څه راواچوئ چې الله څخ تاسو ته در روزي کړي دي.

جنتیان به جواب ورکړي چې مونږ دغه کارونه یو هم نه شو کولی، الله څخ په کافرانو باندې جنتي خواړه او جنتي څښاک دواړه حرام کړي دي او څکه ترې نه شي کولي.

کې ای پیغمبره! د جنتیانو جواب په حقیقت باندې ولاړ دی، مونږ ځکه جنتي خوراک او څښاک په کافرانو باندې حرام کړی دی چې دوی هغه خلک دي چې خپل حقاني دین یې تماشي او لوبې جوړ کړی وه، په دین او دیندارانو باندې په یې مسخرې کولې. او یا په بل عبارت: دوی په دنیا کښې په لوبو او تماشو کښې دومره مشغول وه تا به ویل چې همدا لوبې او تماشې یې دین دی او دری د همدې دپاره پیدا کړی شوي دي.

لنډه دا چې دوی حقیر ژوند وغولول او په فاني دنیا باندې تېر واته، نو نن ورځ (په دغې ورځ) به يې داسې هېر کړو لکه څنګه چې دوی دغه ورځ هېره کړې وه او درګرده په دوامداره توګه یې زمونږ د ایتونو څخه انکار کاوه. یا په بل عبارت: په دوی باندې به په دغې ورځ کښې خپل نعمتونه په ابدي توګه حرام کړو، لکه مونږ چې بالکل هېر کړي وي

#### توضيحات

۱\_که څه هم اهل النار به پوهېږي چې الله څخ جنتي خوراک او څښاک په کافرانو باندې ابدي حرام کړی دی او د دوی استفاده کول ترې محال (نه کېدونکی) کار دی، مګر د دې سره سره د مومنانو جنتيانو په حضور کښې به د سوال کچکول وړاندې کوي. او دا ځکه چې عرب وايي:

الْفُرِيْقُ يَتَعَلُقُ بِالزُّبَدِ په اوبو کښې غرق شوی سړی په ځګ پوري هم نښلي. او پښتانه وايي چې: اوبو وړی هر بوټي ته لاس اچوي.

د لرې مسافي څخه ليدل او خبرې اترې کول

۲\_ د انادی د کلمې اصلي (مجرد) مصدر نداه دی او فعلي (مزید فیه) مصدر یې امناداه دی. او فعلي (مزید فیه) مصدر یې امناداه دی. نداه د اواز پورته کولو او د دی. نداه د اواز د ډېرو پورته کولو او د دېرو ښکاره کولو معنی ورکوي.

په ذکر شوو درېواړو خطابونو کښې الله څخه د انادی کلمې استعمالي کړې دي چې په زښت ډېر

ولو اننا (۸) بعد (لرېوالي) باندې دلالت کوي، نو الله کا پوهېږي چې د جنت او اعراف ترمنځ به څو مليون فرسخه فاصله وي او هم جنت به د دوزخ څخه څو مليارده فرسخه لرې پروت وي.

مېر د دې سره سره ذکرې شوې درېواړه ډلې به يو تربله سره لېدلی هم شي او خبرې اترې به هم میر د دې سره سره د ترې دې د فاصلې لرېوالي نه د لیدلو مانع ګرځي او نه د خبرو اترو منی کولی سي. تو معنوننه سو. چې د شرق خلک او غرب خلک د ویدیو فون له لارې هم سره نیسي، لکه په ننني عصر کښې چې د شرق خلک او غرب خلک د ویدیو فون له لارې هم سره ليدلي شي او هم سره خبري اتري كولي شي

﴿ وَلَقَدْ جِنْنَهُم بِكِتَابٍ فَصَّلْنَهُ عَلَىٰ عِلْمٍ هُدًى وَرَحْمَةً لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ، فَل يَنظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلَهُ ۚ يَوْمَ يَأْتِي تَأْوِيلُهُ مِ يَقُولُ ٱلَّذِينَ نَسُوهُ مِن قَبْلُ قَدْ جَآءَتْ رُسُلُ رَبِنَا بِٱلْحَقِ فَهَل لَّنَا مِن شُفَعَاء فَيَشْفَعُوا لَنَا أَوْ ثُرَدُّ فَنَعْمَلَ غَيْرَ ٱلَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ قُدُ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ٢٠٠٠ اللهِ

[۵۲] او یقینًا دوی (کفارو) ته مونو داسی کتاب ور وړی دی چې په (خپل) علم باندې مو تفصيل ورکړي دي (احکام يې واضحه دي) په داسې حال کښې چې لارښودونکي دي او د داسي قوم دپاره رحمت دی چې ايمان (ورباندې) راوړي (همدوي پرې ګټه اخلي).

[۵۳] ايا دوی (کافران) انتظار کوي (بلکې انتظار نه کوي) مګر د ده (قرآن کريم) عاقبت (او مصداق ته، په کومه ورځ چې د قرآن کريم عاقبت (مصداق) راشي (خبرې يې تحقق ومومي او قیامت قائم شي، نو هغه کسان به ووايي چې پخوا يې هېر کړي (او پريښي) وه چې بې شکه زمونړ د رب الله پيغمبران سيد به حقه راغلي وه نو ايا مونو لره څوک شفاعت کران شته چې مونو ته شفاعت وکړي؟ او يا (مونږ لره دا شته چې) بيرته (دنيا ته) تاو کړي شو نو چې (هلته) عمل وکړو د هغه عمل څخه په غير چې پخوا به مو کاوه؟ (دوي ته به دا يو هم ميسر نه کړي شي).

یقینا دوی خپل ځانونه په تاوان کښې اچولي دي او هغه شیان (بوتان) به د دوی څخه ورک شي چې (په الله ﷺ باندې) به يې دروغ تړل. apanental reserve

د لري مسافي خهالين ال او خبري افري كول

د وړاندېني نژدې آيت مضمون دا وه چې کافران په دنيا باندې غوليدلي دي او د قيامت ورځ يې هېره کړې ده. په دې ایتونو کښې په دوی باندې پړه اچوله شوې ده چې مونږ د دوی په لارښوونه کښې قصور نه دی کړی مګر دوی قاصر دي چې زمونږ هدايات يې د پښو لاندې کړي دي

د مظلب خلاصه المعالمة ۱\_ یعنې: ای پیغمبره! مونږ ټول انسانان پیدا کړي دی خو بې سرنوشته مو نه دي پریښي برسرا Downloded from: bawarketabtoon som به عقل او روغو حواسو، وخت په وخت مو پيغمبران وراستولي او کتابونه مو ورنازل کړي دي.

نو دا دی ستا امت ته مو ستا په لاس د ټولو څخه مفصل کتاب ورلېږلی دی چې د دنيا او د اخرت د علومو څخه ډک دی، څه چې د دوی ضروريات دي هغه ټول مو پکښې په ښه دقيقه توګه ځای په ځای کړي دي چې د هدايت او لارموندلو دپاره په پوره پيمانه کفايت کوي. اوس نو دا د دوی قصور دی چې د هدايت د وسائلو څخه کار نه اخلي او لا انکار ترې کوي. که بالفرض دوی نړې کار اخستی وی نو د دوی دپاره به هم د الله څخ رحمت ګرځېدلی وی لکه څنګه چې د مومنانو دپاره رحمت دی، نو دا د دوی قصور دی چې د خپلو ځانونو دپاره يې د رحمت د اسبابو څخه د عزاب اسباب جوړ کړه او بيا لا ځانونه په حقه هم بولي.

۲\_ ای پیغمبره! کافران په خپل عناد او سرکشۍ کښی ډوب دي او د غفلت د خوبه نه راوینېږي، هله به راویښ شي چې د قرآن کریم د خبرو مصداقات تحقق ومومي، نو داسې وګڼل شوه لکه دوی چې همدغې ورځې ته په انتظار وي.

مګر د دوی په حال افسوس دی، چې کله د مصداقاتو د تحقق ورځ راشي نو همدغه منکران به خپل انکار بېرته واخلي او په ډېر حسرت سره به نارې کړي چې يقينًا مونږ ته د خپل رب چې پغمبران عبم د هم د اغلي وه خو مونږ قاصر ياستو چې هلته مو پرې عقيدې ونه کړې.

ای کاش چې یا څوک شفاعت کر موندلی شوی وی چې زمونږ دپاره یې شفاعت کړی وی، او یا بېرته دنیا ته استولي شوي وی چې د پخوانۍ کړنلارې څخه په غیر مو بله کړنلاره غوره کړې وی، البته هغه کړنلاره چې مسلمانانو غوره کړې وه. او یا زمونږ بوتان او معبودان راته په درد باندې دوا شوی وی.

ای پیغمبره! دا به د دوی بې وخته حسرت وي؛ نه به ورته شفاعتګر مونده شي، نه به بیرته دنیا ته ورته شفاعتګر مونده شي نه به بیرته دنیا ته ورتاو کړی شي او بالاخره د دروغو معبودان به ترې ورک او لا درکه شي او هیڅ په درد به یې ونه خوري.

# توضيحات المراجية بالمانية المالية

۱\_د ﴿ يَنظُرُونَ ﴾ كلمه د انظرا څخه اشتقاقه شوي ده. انظرا د سر په سترګو يا د زړه په سترګو يوه شي ته كتلو ته، او يا انتظار كولو ته وايي. په دې مقام كښې دوهمه معنى مراده ده ۱۰۰۰

٢\_د ﴿ تَأْوِيلُهُ ﴾ كلمه د أول څخه اخستله شوى ده، 'أول رجوع كولو او بيرته تاويدلو ته وايي

په دې مقام کښې د مآل او عاقبت معنی ورکوي (۱۰ او مقام کښې د مآل او عاقبت معنی ورکوي او او کې په قرآن کريم باندې ايمان نه راوړي، بل شي ته منتظر نه دي او بل شي ته يې ايمان راوړل نه دي ټال کړي فقط همدې ته يې ټال کړي دي چې هغه

ابي اختساري عي اسمانوره له خد كو مرجود مري

choling will - it

١١) المعرد الوجيز ج٧ ص٧٢

<sup>(</sup>٢) مغردات الراغب ص١٩٥

وبواننا (۸) شی تحقق ومومي کوم ته چې قرآن کريم اشارې کړې دي. قرآن کريم چې څه ويلي دي هغه روزمره تحقق پيدا کوي، آن تر دې چې د قيامت ورځ قائمه شي نو د قرآن کريم ټول حقائق به موجود شي ار هرڅوک به يې وګوري.

﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَ وَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعُرَش يُغْشِي ٱلَّيْلَ ٱلنَّهَارَ يَطْلُبُهُ، حَيْيِنًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَٱلنُّجُومَ مُسَخَّرَتِ بِأُمْرِهِ مَ أَلَالًا ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمْرُ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ ﴾

[۵۴] يقينًا ستاسو رب ﷺ هغه الله ﷺ دى چې اسمانونه او ځمكې يې په شپږو ورځو كڼې پیدا کړي دي، بیا یې په (عظیم) عرش باندې (د خپل شان سره مناسب) استقرار نیولی دی (اداره يى په خپله قبضه كښې اخستې ده، چې لږ تفصيل يې دا دى:) الله الله الله عند رپه مستمره توګه په شپې يې . باندې ورځ پټوي چې د ځغاستې په حال کښې يې تعقيبوي (همدارنګه په ورځې باندې شپه پټوي او په تعقیب کښې يې زغلي او نه ستوم انه کېږي)، او دالله دن لمر او سپوږمۍ او ستوري په داسي حال کښې (پيدا کړي دي) چې د ده الله امر ته ټول تابع دي (تخلف ترې نه کوي او نه يې ترې کولي شي). خبردار خاص الله على لره پيدا كول او فرمان وركول دي (دواړه د همده على پورې اختصاص لري)، ډېر برکتناک دي (نوم د) الله ﷺ چې د ټولو عالمونو پالونکي (او مربي) دي.

تقريبًا د دې سورت د پيل څخه الله على د ادم على د زوزات د پوه كولو دپاره د ابتدايي خلقت څه واقعات بيان کړه او بيا يې څو تفريعګانې نازلي کړې، او هم يې د آخرت د واقعاتو څخه د درېوو ډلو رجنتیانو، اعرافانو، دوزخیانو، د خبرو اترو څه مضامین را حکایت کړه. دا دی د همدې آیت په پیل سره د وصایاوو مخ یو ځل بیا اصلي مضمون ته اړولی شوی دی او په یوه بل ډول باندې د ادم 🕮 زوزات پوه کړی شوي دي چې خپل رب الله وپيژنئ او د شيطان د پيروۍ څخه ځانونه بچ وساتئ.

# د مطلب خلاصه

١\_ يعنى: اى د ادم ﷺ اولادى! اسمانونه او ځمكې ازلي او ابدي نه دي او نه يې پخپله خپلو ځانونو ته وجود ورکړي دي، بلکې دا ټول ستاسو رب څخ ستاسو د استفادې دپاره په شپږو ورځو کښې پيدا کړي دي او خپل اختيار يې په کار اچولي دي، که بالفرض د الله ﷺ سره په خلقت کښې بل څوک شریک وی نو په شپږو ورځو کښې به هرومرو اختلاف واقع شوی وی او په نتیجه کښې ۱۹ نه اسمانونه خلق شوي وي او نه ځمکې، او که بالفرض په اختيار سره يې نه بلکې په ايجاب سرا (بې اختياره) يې اسمانونه او ځمکې موجود کړي وي نو هم د شپږو ورځو د اختصاص دپاره به نه دلیل نه وی موندلی شوی.
Downloded from: bawarketabtoon.com

the land of

ویواننا (۸) او اننا (۸) خلکو! ستاسو رب څخ ټوله دنیا د نشت څخه موجوده کړه، نو لکه څنګه چې د دنیا په خلفت کښې لا شريک دی همدارنګه په روزمره تکويناتو کښې يې هم هيچاته څه واک او اختيار نه دی ورکړی، او د اسمانونو او ځمکو د خلقت څخه وروسته یې په عرش باندې داسې استقرار ونیوه دی در ده ده د شان سره مناسب وه او تاسو یې په کیف او څرنګوالي باندې نه پوهېږي او نه څه دوم چې <sub>ضرور</sub>ت شته چې ورباندې پوه شئ، د همدې کبله الله څخ لاندې کارونه ټول پخپله کوي:

الف: په شپه باندې ورځ پټوي چې ځينې جزونه يې د شپې دپاره جزونه جوړېږي، او هم په ورځ باندې شپه پټوي چې ځينې جزونه يې د ورځې جزونه ګرځي، په همدغه ترتيب سره کله شپه اوږده شي او کله ورځ.

همدارنګه روزمره په شپه باندې د ورځې ځای ډکوي او بالعکس ورځ د شپې ځای ته ورولي، لنړه دا چې په تلوار سره هره شپه په ورځې پسې روانه ده او همدارنګه هره يوه ورځ هم په چالاکۍ سره شپه تعقيبوي، چې د دواړو په منځکښې هيڅ فرجه او فاصله نه واقع کېږي.

ب: الله ﷺ لمر، سپوږمۍ، ستوري او نور شيان ستاسو د استفادې دپاره پيدا کړي دي او په کومه طريقه باندې يې چې ورته امر کړي دي په همغه ډول باندې چلېږي او د امر اطاعت يي کوي، نه يو د بل سره ټکر کوي او نه د ټاکلي وخت څخه وړاندې وروسته کېږي.

٣\_اي د ادم ﷺ اولاده! تاسو پوره خبر اوسي چې پيدايښت هم خاص الله ، پورې اړه لري او د امر ورکولو واک او اختيار هم د ده ﷺ پورې مختص دي.

يا په بل عبارت: تكويني اوامر هم الله ﷺ پورې خاص دي چې ټولو مخلوقاتو ته يې وظائف ټاكلي دى او هر مخلوق خپل ماموريت طوعًا او كرهًا (په خوښه او ناخوښه) ترسره كوي او هيڅكله پكښې ناغېړې نه کوي، او هم تشريعي اوامر او نواهي د الله ﷺ خاصه ده، بندګانو ته اجازه نشته چې د الهي شريعت په مقابل كښى شريعت وضعه كړي او په غير مستقيمه توګه د الوهيت دعوه وكړي. همدغه الله ﷺ عِن وړاندې يې څه صفات ذكر شوه ـ د ټولو عالمونو پالونكي او كار سازوونكي دي، نو تاسو ته په کار دي چې خاص د همده گه عبادت وکړئ او هيڅوک او هيڅ شي ورسره پکښې شريک ونه ګڼئ او بالآخره ټول احتياجلت خاص د همده څخ څخه وغواړي او خاص د ده ﷺ د

# توضيحات

١- د ﴿ أَيَّامِ ﴾ كلمه د "يَوْم" جمعه ده، د "يَوْم" كلمه په لاندې معناوو باندې استعمالېږي: الف: هغه وخت ته "يَوْم" ويل كېږي چې د لمر د ختلو څخه پيل او په لمر پرېوتلو باندې ختم شي، چې په پښتو کښې ورته ورځ وايي. همدغه د کوم د کلمې متعارفه معني ده (۱).

امر اطاعت وكرى.

اننا (۸) ب: کله د مطلق وخت معنی ورکوي، ورځ وي او که شپه، لږ وخت وي او که ډېر. نبي کريم چ نرمايلي دي چې: «إِنْ بَيْنَ يَدَيْ السَّاعَةِ لَأَيَّامًا يَنْزِلُ فِيهَا الْجَهْلُ وَيُرْفَعُ فِيهَا الْعِلْمُ وَيَكُثُرُ فِيهَا الْهَرْجُ»، شي، او پوهد به پکښې پورته (ورکه) شي، او وژنه به پکښې ډېره شي.

ى مَقْدَارُهُمْ أَلْفَ سَنَةٍ مِّمًا تَعُدُّونَ ﴾ [السجدة: ٥] يعني د الله الله تدبيري كارونه د حمكي او اسمان ترمنځ ښکته پورته کېږي، آن تردې چې اثار يې د زرو کلونو په اندازه پاتې کېږي، البته هغه کلونه چې تاسو يې شمېرۍ او تاسو ته متعارف دي.

د: د يوم نوم په پنځوسو زرو کلونو باندې هم ايښودل شوی دی، لکه چې الله ﷺ فرمايي: ﴿ إِلَٰ يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ، خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ [المعارج: ۴] يعنى الله الله الله المدين العلامين الله المين داسې ورځې کښې د اوامرو د انتقال دپاره ورپورته کېږي چې اندازه يې پنځوس زره کاله ده، چې د قيامت ورخ ده.

## سوال جواب

۲\_که څوک وايي چې: په دې مقام کښې د 'يَوْم' د کلمې څخه چې په ﴿ سِتَّةِ أَيَّامِ ﴾ کښې د ﴿ أَيَّامٍ ﴾ دپاره مفرده كلمه ده، د ذكرو شوو معناوو څخه د يوې معنى اراده كول هم واضحه نه دي. دا ځکه چې که د يوم څخه مطلق وخت مراد وي نو د ﴿ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾ په عوض به في يَوم وَاحِد نازل شوي وي، ځکه چې په مطلق وخت کښې ټول وختونه شامل دي، څه حاجت به نه وه چې جمعه نازله شي. او که د نورو درېواړو معناوو څخه هره يوه معني اراده کړي شي نو لازمېږي چې ورځي، مياشتي او کلونه دې د اسمان او ځمکې څخه وړاندي موجوديت ولري حال دا چې دغو ټولو تړې وروسته تحقق موندلي دي؟.

مونږ وايو چې:

الف: ځينې مفسرين كرام وايي چې د ﴿ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾ كلمات د ځمكې د خلق پورې تعلق نيسي، نه د اسمان د خلق پورې ۲۰، ترڅو ذکر شوی اعتراض وارد شي. نو د معنی حاصل يې داسې كېږي چې الله ﷺ اسمانونه پيدا كړه او په ګردش باندې يې وګمارل، چې شپو او وررړځو په موجوديت باندې پيل وکړ، البته په دغه وخت کښې يې د ځمکې يواځې اصل موجود کړي وه، بيا يې د ځمکې خلقت په شپږو ورځو کښې بشپړ کړ چې غرونه او رغونه يې پکښې جوړ کړه او تخمونه يي پکښې وشيندل او داسې نور.

Alexander Library

<sup>(</sup>١) صعيع البخاري ج٢ ص١٠٤٥

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج٥ ص٤٤

اننا(۱) ب: دلته ورسره د "مِقْدَار" گُلمه مراده ده ۱٬۰ نو د معنی حاصل یې داسې کېږي چې الله کال بانونه او ځمکې په دومره وخت کښې پيدا کړه چې ستاسو د ورځو ترې شپږ ورځې جوړېدلې. مانون و سنّة أيّام ﴾ څخه سينة أوقات مراد دي(١). يعني الله الله اسمانونه او ځمكې په شپږو اوقاتو کې پيدا کړه. او مطلق هلته نه شي جمعه کولی چې ګروپونه پکښې اراده نه شي کړی، کله چي کېې د د د د د د کړی شي نو بيا جمعه کېږي. د همدې کېله د ﴿ قُرُبَتٍ ﴾ کلمه جمعه نازله شوې رُهُ بِهِ ﴾ ... بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْاَحْرِ وَيَتَّخِذُ مَا يُنفِقُ قُرُبَنتٍ عِندَ ٱللَّهِ ﴾ [التوبه: ٩٩] يعني د اعرابو حُخه من برک نېنې هغه خلک دي چې په الله ﷺ او په وروستنۍ ورځ باندې يې ايمان راوړي دي او څه چې خرځ کړي هغه د الله کا په نزد د نژدېکتونو (توابونو) سبب کڼي. نو دلته د اوربه کلمه د ډولونو په لحاظ سرەجىعە ﴿ قُرُبَنتِ ﴾ نازلەشوە.

د: د ﴿ سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾ كلمه په دې مقام كښې د غيوبو څخه يو غيب دى او مونې په ټولو غيوبو باندې ايمان راوړي دي، په تعين کښې يې نه څه ګټه شته او نه څه ضرورت شته چې بحث پکښې

مونږ ته همدغه څلورم تفسير غوره ښکاري؛ چې د اسمانونو او ځمکو د خلقت څخه وړاندې به د يوم (ورځې) د حدودو د ټاکلو معيار په بل کيفيت باندې وه چې يواځې الله کې پرې پوهېږي او بس

ثم استوى على العرش محد معنى؟ \_

٣\_ د ذكر شوې جملې ﴿ ثُمُّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ په باره كښې كه د چا زِره اوږد بحث غواړي نوځينو اوږدو کتابونو (۴) ته دې مراجعه وکړي، مونږ فقط په لاندې معلوماتو باندې اکتفاء کوو: الف ذكره شوى جمله په قرآن كريم كښى په لاندې اوو ايتونو كښى نازله شوى ده:

اول: په دغه آيت شريف کښې چې سمدستې پکښې بحث روان دي.

دوهم: ﴿ إِنَّ رَبِّكُمُ آللَهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَ وَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يُدَبِّرُ ٱلْأُمْرُ ﴾ [يونس:٣].

درهم: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى رَفَعَ ٱلسَّمَنُوْتِ بِغَيْرِ عَمَادٍ تُرَوَّهَا ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَسَخَرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسَمَّى يُدَيِّرُ ٱلْأَمْرَ ﴾ [الوعد: ٢].

خلورم: ﴿ ٱلرُّخْمَانُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتُوى ﴾ [طه:٥]

<sup>(</sup>١) تغسير ابي السعود ج٣ ص٢٣٢

<sup>(</sup>٢) روح المعاني ج٨ ص١٣٢

<sup>(</sup>٣) في ظلال القرآن ج٣ ص١٢٩۶؛ تفسير العنار ج٨ ص٣٤٥

<sup>(</sup>۲) تفسيرالقاسسي ج۷ ص۹۶\_ ۱۴۶

اننا (٨) ينځم: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَّتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْغُرْشِ لِم

[الفرقان: ٥٩].

رقان: ١٥٩. شهرِم: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعُرْشُ مَا شهرِم: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّوَىٰ عَلَى ٱلْعُرْشُ مَا لَكُم مِن دُونِهِ مِن وَلِي وَلَا شَفِيعٍ ﴾ [السجدة: ۴].

# د استوی معنی

ب: د ﴿ ٱسْتَوَى ﴾ د کلمې پورې چې کله د "عَلی" توری تعلق ونیسي نو د ورپورته کېدلو او استقرار معنى وركوي، لكه چې فرمايي: ﴿ وَٱسْتَوَتْ عَلَى ٱلْجُودِيِّ ﴾ [هود: ۴۴] يعنې د نوح 🚌 بيرى په جودي (نومي غرم، باندې قرار ونيه ه. او هم فرمايي: ﴿ فَإِذَا ٱسْتَوَيْتَ أَنتَ وَمَن مُعَكَ عَلَى ... كو با المؤمنون: ٢٨] يعنى إى نوحه! كله چى تا او ستا ملكرو په بيرى باندى قرار ونيوه او پکښې سواره شوئ نو د الله ﷺ حمد او ثنا ووايئ.

اما کله چې د ذکرې شوې کلمې الله ﷺ ته نسبت وشي، لکه په همدې آيت شريف کښې يي چې ورته نسبت شوي دي چې بحث پکښې روان دي، نو أهل السنة والجماعة ترې د لاندې دو، وو طريقو څخه په يوه طريقه باندې معني اخلي چې دواړه طريقې د صحابه ووکرامو ک څخه روايت شوی دی<sup>(۱)</sup>:

#### اوله طريقه

ج: يوه طريقه دا ده چې افرادي معنى ته يې هيڅ توجه ونه كړى شي او يواځې تركيبي معنى ته يي وکتل شي. پوره واضحه ده چې که د ذکرې شوې جملې د افرادي معني څخه نظر وشکول شي او صرف تركيبي معنى تديى وكتل شي نو هيخ ډول اشتباه او پوښتند صورت ند نيسى، تركيبي معنى يى دا ده چى: ﴿ ثُمَّ ٱسْتُوَى عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ او بيا الله الله الله على السمانونو اداره په خپل بلاكيف لاس كښى ونيوه،٢٠ او لكه څنګه يې چې په خلقت كښى هيچاته څه برخه ورنه كړه همدارنګه يې په روزمره اجراءاتو كښې هم هيڅوک برخوال ونه ګرځاوه، نو د الله څخه سره نه په خلقت کښې څوک شریک شته او نه په روزمره تکویني تصرفاتو کښي، نو په همدې بنا باندې په عبادت کښې مم ورسره هیڅوک شریک نشته، نه انسان، نه ملائک او نه بل څوک یا بل شي.

د دغې ترکیبي معني په اعتبار سره ذکره شوې جمله د متشابهاتو څخه راوځي او د محکماتو څخه ګرځي.

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن ج٢ ص٧٨

<sup>(</sup> ٢) البرهان في علوم القرآن ج٢ ص ٣٠٩

اننا(۱۸) د ذکرې شوې ترکیبي معنی د مرادولو مثال په پښتو کښې دا دی چې وایي: د فلاني خولۍ په

د درې د و لوېده په دغو کلماتو کښې هيڅوک د مفرداتو خيال نه ساتي چې د کوري خولۍ په الاي د کښې وايي: د کار شوی سړی الاي او که نه؟ او د غوړو څخه څه شی مطلب دی؟ بلکې ټول خلک ترې دا معنی اخلي چې دران د موقع وربرابر شو. ده نلانی سری د محتی په موقع وربرابر شو.

نی سهی دا معنی په محاوراتو کښی بالکل صریح محرخېدلې ده چې هرڅوک ورباندې پوهېږي، او دا ځکه د افريخ کلمه د اصرح د کلمې څخه اخستله شوې ده او اصرح هغې دنګې لوړې بنګلې ته ې د موږي بلکلې مه بې د نورو بنګلو سره يې اختلاط نه واقع کېږي او د لرې مسافي څخه د نظر لاندې يا کېږي د لرې مسافي څخه د نظر لاندې ريل ماوي در دريحي معنى کښې دا ضرور نه ده چې هغه دې حقيقي معنى وي، بلکې کله-کله راني ۱۱، نو په صريحي راجي کابي او مجازي معناوي هم پورتني مقام ته رسېږي او د "صريح" لقب ځان ته کټي (د تاويلي معنى لف نه وركولي كبري).

### سوال جواب

د: که څوک وايي چې: په عربي کلام کښې داسې نظائر شته چې افرادي معني مراده نه وي او بواخي ترکيبي معنى په نظر کښې نيولى شوې وي؟

مونږ وايو چې: ټولې کنايي معناګاني د همدې قبيلې څخه دي. د ښه وضاحت دپاره لاندې څو مثالونه ولولئ:

اول مثال: 'فُلانُ هَزِيلُ الْفَصِيلِ". د دې جملې افرادي معنى دا ده چې د فلاني سړي خوسكى دنگر دى، مگر كومې معنى ته چې په تركيبي لحاظ سره ذكره شوې جمله اشاره كوي هغه دا ده چې نلاني سړي سخاوت لري، ځکه چې شوده په مېلمنو باندې خرڅ کوي نو خوسکي يې ډنګر پاتې کېږي او د لوږې د کبله نه څرېېږي. ذکر شوې جمله د هغه سخي سړي په باره کښې هم استعمالېږي جي نه لنګه غوا لري او نه خوسکي.

دوهم مثال: "فُلانٌ طَوِيلُ الْيَدِ". د دې جملې افرادي معنى دا ده چې د فلاني سړي لاس اوږد دى. مګر ترکیبي معنی یې دا ده چې فلاني سړي جواد دي. دا جمله د هغه جواد دپاره هم استعمالېږي چې بالكل لاسوند وند لري او يا يې دواړه لاسوند قطعه شوي وي.

درهم مثال: بي بي عائشه رمزيه وايي چي: يوه ورځي نبي كريم الله خپلي ببياني (د مومنانو موراكاني، مخاطبي كرى چى: «أَسْرَعُكُنْ لَحَاقًا بِي أَطُولُكُنْ يَدُا» يعنى: په تاسو كښى به هغه بي بي په ما پسې په تلوار سره پيوسته شي (د نورو څخه به مخکښې وفاته شي) کومه چې د لاس د حيثه

نوموړې بي بي وايي چې بېيانو په لاسونه سره يو تربله په اندازه کول ترڅو معلومه کړي چی د چا لاس اوږد دی؟ يا په بل عبارت: مونږ محومان کاوه چې د نبي کريم ﷺ به د ذکرې شوې جملې افرادي

ويو اننا (۸) معنى مراده وي او په ببيانو کښې به د ټولو څخه وړاندې بي بي سوده رضافها وفاته شي ځکه چې د هغې لاسونه اوږده وه، محر وروست پر د د د د کرې شوې جملې ترکیبي معنی مراده وه چې وړاندې وفاته شوه او هم پوه شوو چې د نبي کريم پر د ذکرې شوې جملې ترکیبي معنی مراده وه چې وراندي وقاله سود او حوادت دى «لِأَنْهَا كَانَتْ تَعْمَلُ بِيَدِهَا وَتَصَدُّقُ» (١) حُكَم چې بي بي زينب رض في الد پدارس باندې مزدوري کوله او بيا به يې خيراتوله، يعنې دغه بي بي په مونږ کښې جواده وه.

کېږي او د مفرداتو معناوو ته هيڅ التفات نه کېږي ۲۰،

ي او عمدې کبله الله که د موسى على په زمانه کښې د خوسي د عبادت کوونکو پښېماني په ﴿ وَلَا سُقِطَ فِي أَيْدِيهِمْ ﴾ [الأعراف: ١٤٩] سره تعبيره كره.

د همدغې ترکيبي معنى اراده كول په دې مقام كښې د بديع او بيان د علم ځينو علماوو تحقيق محنلي دي<sup>۳۰</sup>۰.

## دوهمه طريقه

ه دوهمه طريقه دا ده چې د ذكرې شوې جملې افرادي معنى هم په نظر كښې ونيوله شي، چې ﴿ ٱسْتَوَىٰ ﴾ څه معنى او الله ﷺ ته يې په څه اعتبار نسبت شوى دى؟.

نو \_لكه څنګه چې مونږ د [البقرة: ١٥] آيت لاندې ليكلي دي\_ أهل السنة والجماعة پكښي د دغې معني په لحاظ په لاندې دوه وو ډلو باندې وېشل کېږي:

يوه ډله تاويل ورکوي او داسې معني ترې اخلي چې د الله کا د شان سره مناسبه وي او د مخلوق د صفاتو سره تشابه ونه لري، څکه چې الله على مونږ ته په خپلو تنزيهاتو کښې داسې هم فرمايلي دې چى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنْ مِنْ إِ ﴾ [الشورى: ١١] د الله الله على باندى هيخ شي نشته.

دغه تاويلونه څينو مفسرينو کرامو راغونډکړي دي<sup>۴۰)</sup>که څوک يې د لوستلو شوق لري نو هلته دې مراجعه وکړي، او ځينو ليکلي دي چې علماوو کرامو پکښې څوارلس قوله کړي دي<sup>(۵)</sup>.

دا ډول معني اخستل په دې اعتبار سره ښه دي چې د عوامو د اشتباهاتو مخه ورباندې نبوله کېږي مګر د دې خطره شته چې سړی د معنی په اخستلو کښې خطا شي. د مثال په توګه: که څوک د ﴿ أَسْتُوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ حُخه داسى معنى واخلي چي: ﴿ ثُمَّ اسْتَوْلَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ يعني الله الله بيا په عرش باندې غلبه وکړه او هغه يې د خپل تسلط لاندې راووست. دا معني ځکه خطا ده چې

emperature in the state of

where I judy which we want the

Charles a PAY

<sup>(</sup>١) صعيع مسلم ج٢ ص٢٩١

<sup>(</sup> ۲) تفسير الطبري ج۶ ص۶۶

<sup>(</sup>٣) مختصر المعاني في البديع والبيان ص٢٥٧

<sup>(</sup> ۴) التفسير الكبير ج١٢ ص١١٥

<sup>(</sup> ۵) تفسير القرطبي ج٧ ص٢١٩

الاعراف (۱) الاعر ې بوللې . د بنه (دښمن) ولري او هغه ذليل کړي او کوم ځای چې د هغه د تسلط لاندې وي هغه د خپل تسلط دريد راولي، حال دا چې د الله گلاسره خو په مقابل کښې داسې حريف نشته چې هغه ورسره مقابله ردي رکړي شي او بيا د ناکامۍ سره مخامخ شي<sup>(۱)</sup>.

ي او که څوک ووايي چې: مونږ د "استولی" څخه هغه استيلاء اخلو کومه چې د الله څلا سره مناسبه وي، نه د بندګانو استيلاء؟١

مونې وايو چې: بې ضرورته مو مساف اوږده کړه، بهتره دا ده چې ﴿ ٱسْتَوَى ﴾ كلمه په هغي النوى باندې حمله کړي کومه چې د الله الله سره مناسبه ده او د استولي معني ترې وانخلي، لنده دا چې په دې تقدېر خو د ذکرې شوې ډلې علماوو خبره د راتلونکې ډلې علماوو خبرې ته وراوړي

له دله تاويل نه وركوي او كوم شي چې الله چې خپل اقدس دات ته ثابت كړي دي هغه ورته نابنوي مكر د كيفيت څخه سكوت كوي. نو د ﴿ ثُمُّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ معنى داسى كوي چى بيا الله على به عرش باندي استقرار ونيوه خو هغه استقرار چي د الله على د شان سره مناسب وه، نه هغه استقرار چې د يوه مخلوق دپلوه په تخت باندې صورت نيسي. يا په بل عبارت: الله على په عرش باندې پرته د لوازمو څخه (چې مونو يې په ممکناتو کښې ګورو) استقرار وکړ.

ز نو لنډه دا چې د اهل السنه والجماعة د لومړنۍ ډلې نظر ګټور دې مګر خطرناک دې او دا خطر پکښې شته چې سړي په تاويل کښې خطا شي، او د دوي د دوهمې ډلې نظر ګټور او بي خطره دي خو د عوامو د تشويش او څنګه څنګه ويلو مخه ورباندې نه نيوله کېږي.

زمون په فکر، علماوو کرامو ته په کار دي چې د خپلو ځانونو دپاره دوهم بي خطره نظر خوښ کړي او د تاويل څخه ډډه وکړي، او همدارنګه د عوامو دپاره بايد د همدغه نظر اسرار بيان کړي، زڅو د هغوي په زړه کښې څاي ونيسي او د تشويشونو مخه يې بنده کړي شي، که نه نو هغوي به په باطلو تاويلونو باندي اخته شي او د ضلالت په کندو کښې به سر په څړۍ ولوېږي.

ح: که څوک وايي چي: آيا دا معقوله ده چې د ﴿ ٱسْتَوَى ﴾ څخه پرته د لوازمو استقرار مراد کړي شي؛ لوازم خو د ملزوم څخه نه جدا کېږي که څوک يې په اراده کښې شامل کړي او که په خپل زړه كنى ترى صرف نظر شي؟، واقع خو په اراده بدلون نه مومي؟.

مونږ وايو چې: داسې شيان زمونږ په محاورو کښې هم زښت ډېر شته چې معناوي يې معلومي وي او د مضاف اليه په اعتبار سره يې لوازم بدلون مونده کوي، مګر د چا ورته فکر نه دي د لاندې څو مثالونو په ليکلو سره ورته مونږ د محترمو لوستونکو پام وراړوو:

اول: د وجه (مح) معنی په سریمت در اور دغه ټول شیان یې لوازم دي، مګر د انسان د مخ څخه پرته په یوه مخ غمبورو باندې مشتمله ده او دغه ټول شیان یې لوازم دي، مګر د انسان د مخ څخه پرته په یوه مخ غمبورو باندې مستمله ده او عصورو د او عموم غمبورو باندې څوک اعتراض کوي لکه د خبرو مغ، د کښي هم ورسره ذکر شوي لوازم تحقق نه لري او نه ورباندې څوک اعتراض کوي لکه د خبرو مغ، د کتاب مخ، د جامو مخ او داسي نور.

ب معنی روخوالي) معنی معلومه ده چې هیڅوک پکښې اشتباه نه لري مګر د اضافت بد دوهم د طبح رپوتوسي. اعتبار سره يې لوازم بدلون مومي؛ چې د غوښې پوخوالی په اور سره کېږي، د مېوې پوخوالی په اعتبار سره يې تورم ميلون دا دې چې ګټه پکښې ډېره وي او د واقعيت سره برابرې وي، د انسان لمر سره، او د خبرو پوخوالي دا دې چې ګټه پکښې ډېره لمرسره، او د عبرو پوسوسی مسل کې د پوخ عمر خاوند هغه څوک دی چې د زلميتور پوخوالي دا دی چې د زلميتور څخه تېر شوي وي او بوډاتوب ته لا نه وي رسېدلي.

نو د ذکر شوي وضاحت په نظر کښې نيولو سره سړي ته جوته کېږي چې د مخلوق استقرار چې كوم لوازم درلودلي شي هغه لوازم او كيفيات په هغه استقرار كښې تحقق نه شي موندلي د كوم چې په ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ كښى الله على ته نسبت شوى دى.

يا په بل عبارت: لكه خُنگه چې د الله على علم، حلم او نور صفات د مخلوق د علم، حلم او نورو صفاتو څخه بالکل جدا دي او محض په نامه کښې سره اشتراک لري همدارنګه د بندګانو استقرار هم د الله على د استقرار څخه جدا دي او محض په اطلاق کښې دواړه سره مشترک دي.

#### يوه خوندوره قيصه

ط: يوه ورځې د امام مالک رمه الله څخه يوه سړي پوښتنه وکړه چې: ﴿ ٱلرَّحْمَـٰنُ عَلَى ٱلْغَرْشُ آستوَىٰ ﴾ څه معنى؟.

په ذکر شوي امام باندې خولې راماتې شوې او لږ وخت يې خپل سر زوړند نيولي وه بيا يې سر راپورته كړ او داسى جواب يې وركړ چې "الاِسْتِواءُ غَيْرُ مَجْهُوْلِ وَالْكَيْفُ غَيْرُ مَعْقُوْلِ وَالْإِيْمَانُ بِهِ وَاجِبُ وَالسُّوَالُ عَنْهُ بِدْعَةُ وَمَا أَظُنُّكَ إِلَّا صَالًا "(١) د استواء معنى خو مجهوله نه ده (هرڅوک پرې پوهېږي) او كيفيت يې په عقل كښې نه راځي (مونږ ترې عاجز ياستو) او عقيده ورباندې واجبه ده او پوښتنه کول ترې بدعت دی (صالحینو سلفو کښې چا ترې پوښتنه نه ده کړې) او (بالآخره) زه په تا باندې د بل چا ګومان نه کوم مګر د ګمراه سړي. نو بيا يې ورباندې امر وکړ چې را څخه ويې وباسي نو (د هغه ځای څخه) وویستلي شو.

د پای تبصره

۴\_ زِمُونِدٍ په فکر د أهل السنة والجماعة دواړه ډلې د الله ﷺ د اسماوو او صفاتو په هکله به لاندې ټکو کښې متفقي دي:

الف: دواړه ډلې دا خبره مني چې د الله کا اسماء او صفات د متشابهاتو څخه دي

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي ج٢ ص١٤٥

اسان ب: دواړه ډلې باوري دي چې د متشابهاتو معناوي د محاکماتو ایتونو څخه ټاکلې کېدلی شي، البنه به هغه صورت کښې چې په عين موضوع کښې (محکمات) نصوص موجوديت ولري، چې بره بیان یی \_د الله ﷺ په توفیق د [آل عمران:۷] آیت لاندې تېر شوی دی.

ج په خينو اسماء او صفاتو کښې دواړه ډلې په تاويل باندې متفقي دي، د مثال په توګه: الله کې ن الله عن ﴿ أَلَمْ تَرَأُنَّ ٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَ وَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن عُجْوَى ثُلَاثَةٍ إِلَّا هُوْ رَابِعُهُدْ وَلَا خَسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَذْنَىٰ مِن ذَالِكَ وَلَا أَكُثَرُ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ۚ ثُمَّ بُنَبُّهُم بِمَا عَمِلُواْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [المجادلة: ٧].

دلته دواړه ډلې اتفاق لري چې په دې مقام کښې علمي معيت مطلب دى، ځکه چې د ايت لومرنى جمله ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ او وروستنى جمله ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ بكُلْ شَيْء عَلِيمٌ ﴾ دواړه د محاكماتو څخه دي او معيت يې واضحه كړى دى چې علمي معيت دي.

نُو د دواړو ډلو په نزد يې معنى داسې کېږي چې ايا ته نه ګورې چې يقينًا الله ﷺ په هغه څه باندي پوهېږي کوم چې په اسمانونو او هم په ځمکو کښي دي، د درېوو کسانو هيڅ مجلس نه دي مګر الله ﷺ یې څلورم دی، او نه د پنځو کسانو مجلس (جرګه) ده مګر الله ﷺ یې شپږم دی، او نه د دغه (ذكرو شوو) څخه لاندې او نه زيات مجلس شته مكر الله الله ورسره (په علم سره) معي (يو ځاي) دى بيا به الله على د قيامت په ورځ خلک په هغه شي باندې خبر کړي چې په دنيا کښې يې کړي وي، بقينًا الله الله الله على به هر شي باندي پوه دي.

د: چرته چې په اسماوو او صفاتو کښې دوه نصوص منافات ولري هلته هم دواړه ډلې تقريبًا په تاويل باندې اتفاق لري. لاندې مثال ولولئ:

د ﴿ ٱلرَّحْمَانُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ په بنياد الله و په بلا كيفه توګه د عرش د پاسه دى (څنګه چې د ده ﷺ د عالمي شان سره مناسبه وي، خو نبي کريم ﷺ په يوه اوږده حديث شريف کښې فرمايلي دي چي: «وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لَوْ أَنْكُمْ دَلِّيْتُمْ بِحَبْلٍ إِلَى الْأَرْضِ السُّفْلَى لَهَبَطَ عَلَى اللهِ»(١٠؛ نو ځينو علماوو کرامو په همدغه حديث شريف کښې د «لَهَبَطَ عَلَى الله» جمله په "لَهَبَطَ عَلَى عِلْمَ اللهِ" سره معني کړې ده، يعني نبي کريم ﷺ په سوګند سره فرمايلي دي چې که چرته تاسو يو پړي لاندنۍ ځمکې ته ور زوړند کړئ نو د الله څخ په علم باندې به ښکته شي ځکه چې د الله څخ علم او قدرت په هر مکان کښې جاري دی، خو د دې سره سره الله څخ فوق العرش دی لکه چې په آيت شريف کښي ورباندې صراحت شوی دی.

## حَثِيثُ حُه معنى؟

۵- د خیبیت کلمه د حیث څخه اشتقاقه شوې ده او حیث تېزۍ ته وایي. نو د معنی حاصل

ولواند (۸) یی داسی کېږي چې: شپه او ورځ يو په بل پسې په چالاکۍ او تېزۍ سره څغلي او هيڅکله يې په منځکښي فرحه او وت نه واقع کېږي.

کله چې لمر په خپل محور باندې څرخېږي نو په يوه کال يا درې سوه پنځه شپيته (۳۶۵) ورځو او شپږو ساتونو کښې خپله يوه دوره پوره کوي او د ځمکې په شاوخوا باندې څرخېږي، مګر کوم حرکت چې شپه او ورځ ورباندې پيدا کېږي او لعر ته په قسري (جبري) توګه د ځمکې په شاوخوا دوران ورکوي هغه د فلک الافلاک حرکت دی او دومره تېز دی چې که په تلوار سره زغلېدونکی سړی د ځمکې څخه پښه پورته کړي او په څغاسته کښې يې بېرته ږدي نو فلک الافـلاک <sub>دري زړه</sub> (۳۰۰۰) میله مسافه طی کوي<sup>(۱)</sup>.

دا هله که ځمکه ساکنه وګڼله شي، او که بالفرض ځمکه د لمر په شاوخوا ګرځې راګرځې نو په دې صورت کښې په د ځمکې وضعي حرکت همدومره تېز وي چې د شپې او ورځې د تعاقب سب جوړېږي، والله على اعلم.

﴿ أَدْعُواْ رَبُّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً ۚ إِنَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ وَلَا تُفْسِدُواْ فِ ٱلْأَرْض

بَعْدَ إِصْلَىحِهَا وَآدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ۚ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿

[۵۵] دای د ادم علی اولادی ا جپل رب الله ته د زاریو او پټ غوښتنې په حال کښې سوالوند کوئ (او د شرعي حد څخه تجاوز مه کوئ) يقينًا ستاسو رب ﷺ تجاوز کوونکي نه خوښوي.

[۵۶] او په ځمکه کښې د هغې د اصلاح څخه وروسته فساد مه کوئ او (هم) خپل رب څخ ته د ډار او تمي په حالت کښې عبادت وکړي. بې شکه د الله ﷺ (ستاسو د رب ﷺ) رحمت د نېکو کارانو څخه نژدې دی (ور رسيدونکي دي).

#### ارتباط

په وړاندې آيت کښې الله ﷺ مونږ ته خپل اقدس ذات راپېژاندلي دي چې پيدا کول او امر کول ټول د همده ﷺ پورې اختصاص لري او ټول برکات او ښېګنې د همده ﷺ پورې منحصرې دي، نو په دې ايتونو كښى راته لاندې وصايا كوي.

#### د مطلب خلاصه

يعني اي د ادم على اولادي! كله چې تاسو خپل رب ، وپيژاند نو درته په كار دي چې په خپلو کړووړو کښې د همده گاند شان سره مناسب چال چلند وکړئ چې څو قولي او عملي مثالونه يې دا دي: ۱\_ خپل رب څخه بلۍ او د همده څخ څخه خپل احتياجات غواړئ، ځکه چې دا کار د بل هيچا د وسي پوره نه دي، نه بل څوک څه شي پيدا کولي شي او نه بل څوک د فرمان جاري کولو حق لري

<sup>(</sup>١) البعر المحيط ج٥ ص٤٧

روانا (۸) کو لاندې خاصيتونه هېر نه کړئ: 441 الأعراف (٧)

ر لاندې -- يو الله على او په عاجزى او تواضع سره ترې سوال كوى ځكه چې الله عد ينكبرين نه خوښوي.

اخباب ده کنی باتی شئ او د بله پلوه مو خشوع او تواضع زیاته شي. ستاسو رب د ری دری حده په امن کنی باتی شئ او د بله پلوه مو خشوع او تواضع زیاته شي. ستاسو رب د رونو باندې

ږه ټولو کړو وړو کښې عمومًا او په سوال کولو کښې خصوصا د شرعي چوکاټ څخه تجاوز مه کوئ چې يا نه کېدونکی شی وغواړئ، يا د خپلو ځانونو په نسبت د غير مناسب شي غوښتنه دې ، پا د ګناهونو سوال وکړی او يا د بل داسې عمل مرتکب شئ چې شرعا جواز ونه لري.

۲\_ تاسو په ځمکې کښې فساد مه کوئ، الله څخ خو د پيغمبرانو سمدم او کتابونو په دراستولو سر، ځمکه اصلاح کړې ده، نو تاسو يې د فساد خوا ته مه راکادی او ويدې فتني مه راويښوي.

٣\_ تاسو د خپل رب على عبادت كوئ او د دغو دوه وو خاصيتونو پوره مراعات وكړئ: الف: د خپل رب ﷺ څخه و دار شئ، عبادت په دار سره كوئ، الله ﷺ ستاسو عبادت ته احتياج

نددی او نه ورباندې د عذاب څخه نجات درکول واجب دي، خپل قصور په نظر کښې ونيسي.

ب او هم په عبادت كښې خپل رب ك ته په تمه اوسي چې همدا عبادت مو د نجات سبب جوړېدلی شي، او هم دا خبره په نظر کښې ونيسي چې د الله څه رحمت ډېر پراخه او لوي دي. لنډه دا چې هر عبادت د ډار او تمې تر منځ اجراء کړئ چې همدا ستاسو د ايمان د ساتني معيار دي.

ای بنیادمانو! د ذکرو شوو هدایتونو پوره څارنه وکړئ ترڅو تاسو د نیکانو د ډلی څخه وشمېرل شئ، او د الله ﷺ رحمت خو نېكانو ته نژدې دى مګر واجب نه دى نو مه د خپل رب ﷺ څخه تمه ېرې کوئ او مه د زرونو څخه ډار وياسي.

#### توضيحات

١ ـ ظاهره دا ده چې په لومړني آيت كښې د ﴿ أَدْعُوا ﴾ د كلمي معنى دا ده چې خپل رب ١٠٠ ته سوال وكړئ اوپه قول سره يې بلنه وكړئ، لكه چې د ﴿ تَضَرُّعُا وَخُفْيَةً ﴾ كلمي ورباندې دلالتدكوي. او په دوهم آيت کښې د ﴿ اَدْعُوا ﴾ د کلمي معني دا ده چې خپل رب څه ته عبادت وکړئ يعنې په فعل سره يې بلل وكړئ. همدې معنى ته د ﴿ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ كلمي هم اشاره كوي. نو د دواړو حاصل يې داسې کېږي چې قولا او عملا د خپل رب د سره اخلاص پيدا کړئ.

په دعاء کښې جهر بهتر دی او که خفيه؟

٢ - كه څه هم په دعاء (سوال كولون) كښتو او خفيه دواړه جواز لري، مكر په غوروالي كښي

ولو اننا (۸) يې اختلاف دی، البته هغه دعاګانې او اذکار د دې اختلاف څخه وتلي دي کوم چې جهريې سنت

وي، لكه تلبيه، اذان او داسي نور

، مد سبيد، المار الله على المواجع المواجع الله على المواجع كوونكو يا لمواجع كوونكى علماء كرام وايي چې كه د ريا خوف موجود وه او يا نورو ذكر كوونكو يا لمونع كوونكى حيمي سنه عرام ديي ١٠٠ ته و خفيه پکښې بهتره ده، او که د نورو خلکو تلقين او تعليم د نظر تشويش غورزېدلو خطر وه نو خفيه پکښې بهتره د نظر مه د مسویس خوررو کو کو در در در در در در در ایندارول مطلب وه نو بیا جهر بهتر دی (۱)، البته دومره جهر لاندی نیولی شوی وه او یا د غافلانو رابیدارول مطلب وه نو بیا جهر بهتر دی (۱)، البته دومره جهر چې ذکر شوي اغراض پرې تر لاسه شي او د چيغو اندازې ته ونه رسېږي.

مګر د احنافو \_عبم ارمن په نزد (۲) په اذکارو او دعاګانو کښې خفيه اصله او بهتره ده، ځکه چې: بم. الف: د زكريا هذا كومه دعا ، چې الله الله قبوله كړې او خوښه كړې وه هغه يې په خفيه سره توصيفه

كړې ده چې: ﴿ إِذْ نَادَكَ رَبُّهُ، بِدَآءٌ خَفِيًّا ﴾ [مريم: ٣] هغه وخت چې خپل رب ر الله ته يې اواز وكړ پڼ اواز. يعنې په زړه کښې او يا په داسې ځای کښې چې هلته تنها وه.

ب: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چي: «خَيْرُ الذِكْرِ الْخَفِيُّ وَخَيْرُ الرِّزْقِ مَا يَكْفِي» (٣) يعني: په ذكر كښي خفيه رپټ ذکر) غوره دی او په روزۍ کښې هغه روزي غوره ده کومه چې کفايت کوي.

ج: ابو موسى الاشعري ، وايي چې مونږ د نبي كريم رسمه په يوه سفر كښې ملكري وو نو مونږ به په ځينو مواقعو کښې په لوړ اواز باندې تکبيرونه ويل، نو نبي کريم ﷺ راته توصيه وکړه چې: «يًا أَيُّهَا النَّاسُ ارْبَعُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ فَإِنَّكُمْ لَا تَدْعُونَ أَصَمُّ وَلَا غَانِبًا إِنَّهُ مَعَكُمْ إِنَّهُ سَمِيعٌ قَرِيبٌ »(٣) يعني أي خُلكوا په خپلو ځانونو باندې لږ څه نرمي وکړئ (اوازونه مه پورته کوئ) ځکه چې تاسو خو نه د کون بلنه کوئ او نه د غائب، یقینًا ستاسو بللی شوی (الله ﷺ) ستاسو سره دی (غائب نه دی، او) بی شکه ستاسو بللي شوي اورېدونکي او نژدې دي.

د: د سلفو صالحینو عادت وه چې الله ﷺ ته به یې په سوالونو کښې پوره جهد کاوه رخپل طاقتونه به يې پکښې په کار اچول؛ مګر چا به يې اواز نه اورېده صرف د دوي او د الله على ترمنځ به

که څوک ددې څخه اضافه تفصيل غواړي نو ځينو اوږدو کتابونو ته دې مراجعه وکړي<sup>۳</sup>۰.

#### يادونه

٣\_ مونر د الله ﷺ په توفيق سره د [البقرة: ١٨٦] آيت لاندي د دعالحانو او سوالونو په باره کښې

<sup>(</sup> ۱) روح المعاني ج۸ ص۱۴۰

ر ٢) احكام القرآن للجصاص ج٢ ص٣٢

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد بن حنبل ج١ ص٣۶۴

<sup>(</sup>۴) صحيح البخاري ج ۱ ص ۴۲۰

<sup>(</sup> ۵) الدر المنثور ج۲ ص۴۷۶

رع) البحر المحيط ج ٥ ص ٦٩؛ تفسير المنطق Downloded from: bawarkeraby

روانا (۱) پوره ځېړنه کړې ده چې بيا څېړلو ته يې اړتيا نه محورو، يواځي په دعاء کښې د حد څخه د تېريدنې پوره ځېړنه کړې ده چې د اضافه کړه : ې ... لاندې صورتونه پري وراضافه کوو:

دې صورت الف: په دعاء کښې د! هم د حد څخه تېرېدنه ده چې بې ضرورته پرې اواز پورته کړي او چيغې

ې دا هم د حد څخه تېرېدل دي چې مومنانو ته ناجائزې ښېراوې وکړي چې ای الله ا په هغه او په دغه باندې لعنت وکړې<sup>۲۰</sup>، العياذ بالله

ج دا هم د حد څخه تجاوز دی چې غیر مناسب او یا غیر ممکن شی وغواړي(۲) چې ای ربه! مانه د پیغمبرانو درجه راکره او یا ما ژوندی اسمان ته پورته کره ۱.

د: يو ډول اعتداء دا هم ګڼله کېږي چې په سوال کولو کښې تواضع ونه کړي او په تکبر (لوي کاری) سره سوال وکړی<sup>۴۱</sup>.

# ايمان د خوف او رجا ترمنځ دي

۴\_ د الله على د رحمت څخه نا اميده کېدل، چې په سړي باندې خوف (ډار) غلبه وکړي، کفر دی. او د الله الله الله عذاب څخه بالکل خپل ځان په امن کښې ګڼل، چې رجا (اميد) ورياندې غالب شي،

عمر الفاروق الله همدغه حالت څومره په ښه وجه تمثيل کړي دي چي:

که د قیامت په ورځ (بالفرض) اواز کوونکی اواز وکړي چې ټول دوزخ ته داخل شئ مګر يو سړی نه، نو زه به اسيد وكړم چې همدغه يو سړى به زه يم، او كه اواز وكړي چې ټول جنت ته ننوځي مكر بو سرى نه، «لَحَشِيْتُ أَنْ أَكُوْنَ دَلِكَ الرُّجُل» (٥) نو زه به ودار شم چې همدغه يو سړى به زه يم.

مګر ځينو علماوو کرامو ليکلي دي چې بايد په سړي باندې په روزمره ژوند کښي د خوف څنډه غالبه وي ترڅو د ګناهونو څخه د اجتناب باعث شي، او د مرګ په حالت کښې بايد د سړي رجا (اميد) اضافه وي ځکه چې د عمل ميدان اختتام موندلي دي ۴٠٠.

### سوال جواب مندة مايك معامدة مندا مرديكم فتعليه

۵\_که څوک وايي چې: نظر د عربيت قوانينو ته په کار وه چې د ﴿ قَرِيبٌ ﴾ د کلمې په عوض د ·قرِيبَه · کلمه نازله شوې وي، ترڅو د ﴿ رَحْمَتَ ﴾ د کلمې سره په تانيث کښې مطابقه شوې وي؟.

profit of the state of the state of

the of the second of the second of the second

<sup>(</sup>١) تفسير الخازن ج٢ ص٥٤٨

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي ج٢ ص١۶۶

<sup>(</sup>٢) تفسير ابي السعود ج٣ ص٢٣٣

<sup>(</sup>٤) زاد السيرج٣ ص١٤٥

<sup>(</sup>۵) تفسير السراغي ج۸ ص١٥٩

<sup>(</sup>٤) المعرر الوجيز ج٧ ص٠٨

مونږ وايو چې مفسرينو کرامو د همدغه تطبيق په خاطر زښت ډېر جوابونه کړي دي چې تقريباً پنځلسو جوابونو ته رسېږي ۱۰ مګر مونږ د يوه جواب په ذکر اکتفاء کوو، هغه دا چې د ﴿ رَحْمَتُ ﴾ کلمه مصدر ده او تانيث پکښې حقيقي نه دی نو ځکه د مطابقت مراعات د نظره غورزولی شوی دی د دې نظير دا دی چې: ﴿ فَمَن جَآءَهُ ، مَوْعِظَةٌ مِن رَبِهِ ﴾ [البقرة: ۲۷۵] يعنې نو هرچا ته چې د خپل رب څخ د پلوه موعظه ورسېږي. د ﴿ مَوْعِظَة ﴾ په کلمه کښې تانيث حقيقي نه دی نو ځکه د ﴿ جَآءَهُ ، ) په عوض جَائته نه دی نازل کړی شوی

﴿ وَهُو ٱلَّذِى يُرْسِلُ ٱلرِّيَاحَ بُشَرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ - حَتَى إِذَا أَقَلَّتَ سَحَابًا ثِقَالٍا شَقْنَهُ لِبَلَدٍ مَّيْتٍ فَأَنزَلْنَا بِهِ ٱلْمَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ - مِن كُلِّ ٱلثَّمَرَاتِ كَذَالِكَ يُحْرِجُ الْمَوْقُ لَعَلَّكُمْ تَذَكُرُونَ فَي وَٱلْبَلَدُ ٱلطَّيِّبُ يَخْرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذْنِ رَبِهِ - وَٱلَّذِى خَبُنَ لَا يَخْرُجُ إِلّا نَكِدًا كَذَالِكَ نُصَرِّفُ ٱلْأَيْتِ لِقَوْمِ يَشْكُرُونَ فَي ﴾

[۵۷] او دا (ستاسو رب ﷺ) هغه اقدس ذات دی چې د خپل رحمت (باران) په وړاندې د بشارت (زيري ورکولئ دپاره بادونه لېږي (هوا ګاني چلوي)، آن تر دې چې کله بادونه (په باران باندې) درنه ورېځ (سپکه) پورته کړي نو مونږ يې مړه ښار (وچ وطن) ته سوق کړو (بوزو) نو مونږ په همده (ښار) باندې اوبه (باران) ورنازل کړو، نو په همدې (اوبئ سره (ترې) د هر ډول مېوجاتو څخه راوباسو.

د همدې (مېوجاتو د راويستلو) په شان مونږ (د قيامت په ورځ د قبرونو څخه) مړي هم را وېاسو (او ژوندي کوو يې) شايد چې تاسو پند واخلئ.

[۵۸] او پاکیزه ښار (ځمکه) چې دی، شنیلی یې د خپل رب څخ په حکم (بهر) راووځي، او هغه (ځمکه) چې خبیثه وي (کلکه یا ښورچنه وي) شنیلی یې (ترې) نه راووځي مګر په داسې حال کښې چې خیر پکښې نه وي (د چا په درد نه خوري او یا بالکل بوټي نه زرغونوي)

همدغه ډول مونږ ایتونه (دلائل) د داسې قوم دپاره (په بېلو-بېلو طریقی) اړوو رااړوو چې دوی (د خپل رب ﷺ د نعمتونو) شکر کوي.

### ارتباط

په وړاندې ایتونو کښې الله د خپلو قدرتي تصرفاتو څو مثالونه په علویاتو کښې بیان کړه د څو وصایاوو څخه وروسته په دې ایتونو کښې د کائنات الجو (هوایي شیانو) او هم د ځمکنیو تصرفاتو څو بېلګې ښودلې شوې دي چې مضمون یې داسې را اوځي:

# د مطلب خلاصه

ای بنیادمانو! خپل رب گو وپیژنئ او د قدرت څو مثالونه یې په هوایي او ځمکني موجوداتو کنې داورئ

کنی درید ۱ سناسو رب که هغه اقدس ذات دی چی د اسمان د طرفه یی درباندی خپل رحمت (باران) نازل کړی دی. ایا د ده که څخه په غیر بل څوک د اسمان څخه یو څاڅکی راتویولی شي؟

ناره می در باران څخه وړاندې ستاسو د خوشالۍ او ستاسو د خبرتیا دپاره په هوا کښې بادونه چلوي. ابا د ده څخه په غیر بل څوک هوا ته حرکت ورکولی شي او بادونه چلولی شي؟

ابه د بادونو چلوند آن تر هغه جريان لري ترڅو چې هغه ورېځې راپورته کړي کومې چې د باراني اوبو څخه ډکې وي او د ټنونو ټنونو وزن سره سره په هوا کښې ولاړې وي او په ځمکه باندې نه راپروزي ايا ستاسو د رب څخ څخه په غير بل څوک ذکر شوي درانه وزن ته په هوا کښې توقف ورکولي شي؟

۴ بيا مونږ (ستاسو رب څخ ) ذكرې شوې د باران څخه ډكې ورېځې ته د هغه ښار او وطن په لور دركت وركوو كوم چې وچ كلك پروت وي، چې نه پكښې اوبه بهېږي او نه پكښې د كومي مېوې درك لگېږي ته به وايې چې مړى دى او هيڅ ګټه ترې څوك نه شي اخستلى. ايا زمونږ څخه په غير بل دوك ذكره شوې نقشه عملي كولى شي؟

۵\_ نو بیا د باران څخه ډکه ورېځ په مړه ښار او مړې بېدیا باندې اوروو چې ټولې لوړې ژورې یې خړوبه وو او وچ ځوړونه یې په پراخه پیمانه اوبو سره جاري کوو. ایا زمونږ څخه په غیر دا کار د بل چا د وسې پوره دی؟.

۶\_ په همدغو اوبو سره په ځمکه کښې حرکت پیدا کوو او د ګېډې څخه یې د رنګارنګ ونو بوټو تېغونه راوباسو او د وخټ په تېرېدو سره ترې مېوه لرونکې ونې جوړوو او ستاسو د استفادې دپاره ترې ډول ډول مېوجات راوباسو، ایا زمونږ څخه په غیر بل څوک تاسو ته د خاورو څخه خوږې میوې راویستلی شي؟.

۷\_ په یاد ولرئ! لکه څنګه چې مونې مړه ځمکه را ژوندۍ کوو او نباتات ترې راوباسو مدارنګه به په ټاکلي وخت کښې مړي هم را ژوندي کړو، تاسو ته په کار دي چې عبرت ترې و آخلئ او د بیرته راژوندي کولو څخه انکار ونه کړئ، دغه عبرت چندان لوي تفکر ته اړتیا نه لري بلکې په ادنی توجه باندې هم تاسو کولی شئ چې په زړه کښې یې کښېنوئ.

۱- ای بنیادمانوا په یاد ولرئ لکه څنګه چې مونو ستاسو د مادي اړخ دپاره اسمانونه، ځمکې او بالآخره کائنات الجو (هوايي شیان) په کار اچولي دي همدارنګه مو ستاسو معنوي او روحي اړخ هم به توجه نه دی پریښی، عقلونه او حواس مو درکړي او پیغمبران سیم او کتابونه مو دراستولي دي. نو لکه څنګه چې ځمکه نظر مادي رحمت (باران) ته په دوه وو ګروپونو وېشله کېږي چې یوه

ويواننا (۸) پاکيزه او حاصلناکه ځمکه ده چې د خپل رب ر ن ن تکويني امر سره ترې نباتات را زرغونېږي او پاميره او ساميد. بله ښورچنه او بې کاره ځمکه ده چې د الهي رحمت (باران) څخه استفاده نه شي کولی او شنيلي نه معنوي رحمت (الهي هدايت) ته تاسو هم په دوه وو گروپونو باندې ويشلي شوي ياست: يوه ډله هغه مسري ر -- ، پي خلک دي چې د الهي هدايت (قرآن) څخه استفاده کوي او د خپلو ځانونو دپاره يې د دنيا او آخرن مشال جوړوي، او بله ډله مو په قرآن کريم باندې ايمان نه راوړي او عقيده ورباندې نه کوي بلکي د قرآن کريم د مزاياوو څخه بالکل بې برخې ده، چې د مشال کار ترې نه اخلي.

۹\_ لنډه دا چې باران د الله څخ رحمت دي او په ټوليه ځمکه باندې ورېږي مګر د ځمکې مختلفي برخې ترې د استعدادونو په تفاوت سره مختلفي استفادې کوي او يا د عدم استعداد دکېله ترې بي

استفاده تري وکړي، مګر دغه استفاده د استعدادونو په تفاوت سره تفاوت مومي؛ څوک پرې عقيده کوي او د خپلو کړو وړو دپاره يې کړنلاره ګرځوي او ځينو چې خپل استعداد د خاورو سره برابر کړی دی او په زړونو باندې يې مهر وهل شوی دی هغوی ترې انکار کوي او د ګټو څخه يې محروم پاتي کېږي.

ای بنیادمانو! وګورئ چې څومره په تفصیل سره بیاجیا مونږ تاسو ته خپل دلائل بیانوو او ايتونه درنازلوو، مگر گڼه ترې هغه قوم پورته كوي څوك چې د نعمتونو او رحمتونو شكريه كوي

### توضيحات

١\_ جمهور مفسرين كرام وايي چې د ﴿ رَحْمَتِهِ ﴾ څخه په دې مقام كښې باران مراد دي١٠١ لكه چې په همدې معنى باندې متباقي آيت شريف دلالت كوي.

## اقلال څه معنی؟

٢\_د ﴿ أُقَلَّتْ ﴾ كلمه د "اقلال څخه اخستله شوې ده، "اقلال دې ته وايي چې سړى يو شي قليل (سپک) وګڼي او زور يې ورباندې دپاسه شي<sup>۲)</sup>.

نو په دې مقام کښې يې د معني حاصل داسې کېږي چې الله ﷺ کمزورو بادونو ته دومره قوت وربښي چې په باران باندې ورته (ثقيله) ورېځ هم سپکه او خفيفه ګرځي چې هر طرف ته يې زغلولي شي، لکه چې باد د مالوچو درانه بارونه روان کړي وي.

<sup>(</sup>١) روح المعاني ج٨ ص١٤٥

<sup>(</sup>٢) مفردات الراغب ص٢٢۶

## د نکدا معنی

۲ د ﴿ نَكِدًا ﴾ كلمه د هغه شي نوم دى چې پلټونكي ته په ډېرې سختۍ سره لاس ته ورځي ۱۱٬۱ و با هغه شي دي چې په هغه کښې څه خير نه وي<sup>۲۷</sup> نو د معني حاصل يې داسې کېږي چې: د خبيشې با مد. <sub>او ښورچنې</sub> ځمکې څخه په باران سره څه شی نه زرغونېږي او که کوم بوټی پکښې زرغون شي او ښورې کې د هغه کښې هم څه خير نه وي او چاته ترې څه ګټه نه رسېږي. (د نوکېږي) نو په هغه کنه د د رسېږي.

عبدالله بن عباس رسافيهما (رئيس المفسرين) وايي المي دي آيت شريف كښې د مومن او كافر مثالونه بيان شوي دي چې حاصل يې داسې كېږي.

لکه څنګه چې ځمکه په نظر سره باران ته په دوه وو برخو وېشلې شوې ده: يوه برخه عف ځمکه ده چې د کرهنې وړ او حاصلناکه وي، په باران باندې بوټي زرغونوي او انسانان او څاروي ترې استفاده کوي، او بله برخه هغه ده چې کلکه او ښورچنه وي چې هيڅ شي نه زرغونوي او د باران څخه هيڅ استفاده نه شي کولي، همدارنګه انسانان هم په نظر سره قرآن کريم ته (چې معنوي باران دي په دوه وو ګرپونو وېشل کېږي چې ځينې پرې ايمان راوړي او د پلوشو څخه يې استفاده کوي او ځينې نور ترې انکار کوي او د ګټو څخه يې ېې برخې پاتې کېږي.

۴\_ په آيت شريف کښې ذکر شوي مثال نبي کريم ﷺ په يوه اوږده حديث کښې ډېر ښه شرحه کړي دي ۴٪ چې د مضمون خلاصه يې لاندې لوستلي شئ:

خلک قرآن کریم ته په نظر سره او ځمکه باران ته په نظر سره، هر یو په لاندې درېوو ګروپونو باندې وېشلي کېږي:

الف: يو گروپ خلک هم په قرآن كريم باندي پخپله عمل كوي او عم نورو خلكو ته تعليم كوي چې عمل پرې وکړي، همدارنګه ځينې ځمکې په باران سره کلان او بوټي زرغونوي چې هم پرې پخپله ښه ښکاري او هم ترې انسانان او څاروي استفاده کوي.

ب: يو گروپ خلک پخپله په قرآن کريم باندې عقيده نه لري، ترڅو په دنيا او آخرت کښې يې په درد باندې دوا شي، مګر نورو خلکو ته يې د تعليم څخه ډډه نه کوي، لکه منافقان. همدارنګه کلکه ژوره ځمکه اوبه ساتي او ژوندي مخلوقات پرې خړوبېږي مګر څه بوټي موټي پکښې نه

زرغونېږي چې خپله ورباندې ډولي ښکاره شي.

ج يو ګروپ ځلک نه په قرآن کريم باندې پخپله عقيده کوي چې ايمان پرې راوړي او نه نورو خلکو ته زمينه برابروي چې عقيده ورباندې وکړي، بلکې لا د نورو خلکو د عقيدي کولو مخه نيسي.

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير ج ۲ س۲۲۲ (۱) صعیع البخاري ج ۱ ص۱۸ ؛ صعیع مسلم Downloded from: bawarketabtoon.com

ولواننا (۸) همدارنګه کلکه هواره او یا ښورچنه ځمکه نه بوټي زرغونوي او نه پکښې اوبه ډنډېږي ترڅو څارويو ته په خړوبولو سره ګټه ورسوي.

﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ ۦ فَقَالَ يَنْقَوْمِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَنْهِ غَيْرُهُۥ ٓ إِنّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ ۚ إِنَّا لَنَرَنَكَ فِي ضَلَالٍ مُبِين ﴿ قَالَ يَنقَوْمِ لَيْسَ بِي ضَلَالَةٌ وَلَيكِنِي رَسُولٌ مِن رَّبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ أَبَلِغُكُمْ رِسَالُتِ رَنِي وَأَنصَحُ لَكُرْ وَأَعْلَمُ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ أَوَعَجِبْتُمْ أَن جَآءَكُمْ ذِكْرٌ مِن رَّبَّكُمْ عَلَىٰ رَجُلِ مِنكُدُ لِيُنذِرَءُ } وَلِتَتَّقُواْ وَلَعَا كُرُّ تُرْحَمُونَ ٢٠ فَكَذَّبُوهُ فَأَنجَيْنَهُ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ

فِي ٱلْفُلْكِ وَأَغْرَفْنَا ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَئِنِنَا ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمًا عَمِينَ ٢٠٠٠

[٥٩] يقينًا مون نوح على خپل قوم ته استولى وه نو ورته ويې ويل چې اى زما قومه! (صرف) د الله ﷺ عبادت وكړئ (ځكه چې) تاسو لره (په واقع كښې) د همده ﷺ څخه په غير بل معبود نشته، بې شکه زه په تاسو باندې د لويې ورځې د عذاب څخه ډارېږم.

[۶۰] د ده د قوم څخه مشرانو (د نورو په وکالت) وويلې چې يقينًا مونږ هرومرو تا په ښکا<sub>ره</sub> ګمراهۍ کښې ګورو (چې د پلرونو لاره دې پريښې ده او د رسالت مدعي ګرځېدلي يې).

[۶۱] نوح ﷺ وویلی چې ای زما قومه! په ما پورې هیڅ ډول ګمراهي نشته مګر زه د رب العالمين استولى شوى يم.

- [87] زه تاسو ته د خپل رب على پيغامونه دررسوم او زه ستاسو خير غواړم او زه د الله على د پلوه په هغه شي باندې پوهيږم چې تاسو ورباندې نه پوهېږئ (چې د غټ خطر په لور روان ياست).

[۶۳] آيا رتاسو زما د رسالت څخه انکار کوئ؟) او د دې څخه په تعجب کښې ياست چې تاسو ته ستاسو د رب څخه د پلوه ستاسو د جملې څخه په يوه سړي باندې (چې تاسو ته يې صداقت ښه معلوم دی، څه پند (او نصيحت) درشي (د دې دپاره درواستولی شو) چې تاسو (د راتلونکي غټ خطر څخه) وډار کړي او (هم د دې دپاره چې) تاسو (د خپل رب ﷺ د مناهيوو څخه) پرهېز وکړئ او (هُم د دې دپاره چې) شايد په تاسو باندې دد الله ريخ د پلوه) مهرباني وکړي شي؟!.

[۶۴] نو (نتیجه دا شوه چې) دوی نوح الله ته د دروغو نسبت وکړ (چې پیغمبر نه یې)، نو مونږ ده ته او هغو کسانو ته چې د ده سره په بېړۍ کښې (سواره) وه نجات ورکړ، او هغه خلک مو (ټول) غرق کړل چې (ده ته او) زمونږ ايتونو زاو دلائلې ته يې د دروغو نسبت کړي وه، بې شکه چې دوي (په زړونو باندې) ړوند قوم وه، (چې پوپنا کول ورته مناسب کار وه).

## ارتباطونه

د سورت د پیل څخه د عقائدو اصول واضعه کړی شوه چې الله څخ واحد او لا شریک دی، د باست ورخ حقه ده او بالآخره جنت یا دوزخ حتمي دی. په دې ایتونو کښې د سورت د [۱۸۰] آیت باست ورځ د خو پیغمبرانو عبراسم څه ناڅه حالات د لاندې مقاصدو دپاره واضعه شوي دي:

ب لکه څنګه چې پخواني کافر امتونه آخر د الله د عذاب سره مخامخ شوه همدارنګه به د د الله څنګه چې پخواني کافر امتونه آخر د الله د عذاب سره د کیفیاتو په تفاوت سره د خپلو کړو وړو سزا وګوري، ځکه چې د الله د انتقام وروسته کېږي مګر پرېښودل کېږي نه.

د ترڅو دنيا ته څرګنده شي چې ټول پيغمبران سماسم په اصولو او عقائدو کښې متحد دي او د دعوت په سلسله کښې د ټولو بلنې متشابه دي.

۲\_ هلته الله الله الله الله وه چې ﴿ وَلَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا ﴾ يعني الله الله خمكه د پيغمبرانو په دراستولو سره اصلاح كړې ده نو تاسو پكښې فساد مه كوئ او د الله الله سره شريك مددروئ په دې ايتونو كښې د مفسدانو څو مثالونه ښودلى شوي دي.

٣\_ هلته د مادي باران وضاحت شوي دي چې مړه ځمکه ورباندې را ژوندۍ کېږي، دلته د معنوي او روحي رحمتونو څو مثالونه ښودلي شوي دي، لکه نوح ﷺ او نور پيغمبران سهدې، چې د کفر د مرګ څخه سړي ته نجات ورکوي.

۴\_ هلته يې ځمکه په نظر سره باران ته په دوه وو ګروپونو باندې وېشلې وه، او دلته عين وېش په انسانانو کښې تطبيق شوی دی چې ځينو په پيغمبرانو سه سادې باندې ايمان راووړ او ځينې خبيث خلک ترې محروم پاتې شوه.

رې ماروم په مې سود ۵\_ بالآخره وړاندې د اولني آدم (الله) څه حالات بيان شوی وه او دلته د آدم ثاني (نوح الله) څه حالات بيانېږي. نو خلاصه يې داسې راخيژي چې

### د مطلب خلاصه

ارای پیغمبره! د خپل امت د عبرت او د خپل خان د تسلی دپاره د څو پیغمبرانو عبره عبرتي اراد کو پیغمبرانو عبرت عبرت و عبرت عبرت څخه ډک حالات بیان فیصی په خلکو باندې قرائت کړه او د ټولو څخه و پاندې قرائت کړه او د ټولو څخه و پاندې تواندې قرائت کړه او د ټولو څخه و پاندې تواندې توان

ولواند (۸) کړه. چې يقينا مونږ خپل قوم ته د يوه اولو العزم پيغمبر په صفت استولى وه چې د هغوى سره يې پد دړه. چې يسيد سوږ چې د اليف وګالل، چې څه کيفيت يې په لاندې سوال جواب کښې څرګند مړي: دعوت کښې زښت ډېر تکاليف وګالل، چې څه کيفيت يې په لاندې سوال جواب کښې څرګند مړي:

رف نښې ربند ... نوح هغه: ای زما قومه! زما په تاسو باندې بده ورځ نه پېرزو کېږي او زما درېاندې زړه ډېر سوزي نو خاص د الله د عبادت كوئ او بل شريك ورسره مه دروي خكه چې واقعا تاسو بل حقيقي معبود نه لري، که نه نو زه په تاسو باندې د لوی ورځې د عذاب څخه ډارېږم چې په دنيا کښې به پوپنا شئ او د قيامت په ورځ به د دائمي عذاب سره مخامخ شئ.

د قوم مشران ای نوحه! مون ته د توحید و اندیز مه کوه مون تاته د ټول قوم په نمایندمی وايو چې ستا خبره د اعتماد وړ نه ده ځکه چې مونږ تا په ښکاره محمراهۍ کښې مورو. ايا دا محمراهي نه ده چې ټول قوم په يوه لاره روان دي او ته بلې لارې ته دعوت چلوې؟

کړي وي او څو نفرو خو به دې خبره منلي وي.

نوح الله: اي زما قومه! په ما پورې په هيڅ ډول سره ګمراهي او خطايي تعلق نه دي نيولي. هو زه د رب العالمين لېږلي شوي يم، كه دا درته لېونتوب او محمراهي ښكاري نو دا بېله خبره ده. يا په بل عبارت: بې لارې به هغه څوک وي چې د رب العالمين په رالېږلي شوي بنده باندې د بې لارې سړي محومان كوي.

اي زما قومه! تاسو په دې کښې خطا ياست چې ماته د خطا کار نسبت کوئ، ايا خطاکار او محمراه سړي د خپل رب ﷺ پيغامونه راوړلي شي؟ ايا محمراه سړي د خپل قوم د خير غوښتنه کولي شي؟ حال دا چې په ما کښې همدغه دواړه صفتونه شته؛ چې هم د خپل رب ﷺ پيغامونه تاسو ته دررسوم او هم ستاسو خير غواړم.

او په دې باندې علاوه، زه په هغه شي باندې پوهېږم چې تاسو ورباندې نه پوهېږي، زه کورم چې د الله والمعناب سات به سات تاسو ته درنزدې كېږي مكر تاسو ترى غافل ياست، زه پوهېږم چى الله على درباندې په غضب دي آخر به مو په دنيا کښې پوينا کړي مګر تاسو پرې ځکه باور نه کوي چې ستاسو څخه وړاندې کوم بل کافر قوم نه دي پوينا شوي ترڅو تاسو ترې عبرت واخلئ، او هم به مو په آخرت کښې په اېدي دوزخ کښې واچوي مګر شتاسو پرې عقيده نشته.

اى زما قومه! تاسو ما ته ولى به غُصه ياست ما خو تاسو ته څه نا اشنا شى نه دى راوړى چې تاسو ورته په تعجب سره ګورئ، ايا دا عجيبه ده چې ستاسو د جملې څخه په يوه سړي باندې (چې د هغه ټول کړه وړه تاسو ته څرګند دي او تاسو پوهېږئ چې هغه ستاسو خير غواړي) د الله ﷺ د پلوه تاسو ته څه پند او خير غوښتنه دروليږله شي ترڅو تاسو د ناکاره انجام څخه وډار کړي او ترڅو تاسو د باطلو عقائدو څخه ځانونه وساتئ او بالآخره د دې دپاره چې په تاسو باندې رحمت وکړي شي او خپل رب څخ درڅخه راضي شي. ايا دا عجيبه خبره ده، په دغو خبرو کښې تاسو ته کوم ضرر متوجه دی؟

الاعراف (۸) د ذکرو شوو ټولو نصيحتونو سره سره د نوح انځه د قوم مشرانو او کشرانو په يوه خوله خپل پيغمبر غزن وې د نتیجه کښې مونږ نوح الله او د ده د بېړۍ ملګرو ته نجات ورکړ او د دروغو نسبت کوونلي درې بينا نه شوه ، د ړندو سره همدغسې جزا مناسبه ده.

### توضيحات

١\_د ادم عليه اولاده ترڅو سوو كلونو پورې ټول په يوه خوله مسلمانان وه او د ټولو خبره يوه وه، مگر بیا پکښې بوت پرستۍ رواج وموند او سره متفرق شوه. د بوت پرستۍ منشا دا وه چې ځينې ملابع . صالحان وفات شوه او خلکو د هغوی د یادښت دپاره د هغوی خیالي مجسمې او تصویرونه جوړ کانان د کړه چې د وخت په تېرېدلو سره همدغه مجسمې په بوتانو بدلې شوې او خلک يې په عبادت باندې منغول شوه (۱). د همدې فاجعې د منځه وړلو دپاره نوح نځ د يو پيغمبر په صفت ور واستولي شو جي قيصي ته يې په ذكر شوو ايتونو كښې اشاره شوې ده.

ي ځونګه چې د نوح الله قيصه، همدارنګه د نورو پيغمبرانو عبماله قيصي، د قرآن کريم په يوه سورت کښې نه دي نازلې شوي بلکې د مقاماتو په تناسب سره په ډېرو سورتونو کښې ورته په مختلفو اساليبو سره اشارې شوې دي، نو مونږ هم نه غواړو چې د مختلفو مقاماتو څخه يې يو ځاي نه را غونډې کړو، مونږ غواړو چې \_د الله ﷺ په توفيق په هر مقام کښې يې هغه برخې شرحه کړو کومي چې د آيت شريف سره کلک اړوند لري، د همدې کبله د نوح ﷺ په ارتباط فقط لاندې ټکو تداشاره كوو:

الف نوح نه ته په احاديثو کښې د لومړني لېږلي شوي لقب ورکړي شوي دي٢٠، څکه چې د ده څخه وړاندې پيغمبرانو ، لکه ادم علا، شيث علا او داسې نورو ، صرف د ښوونکو حيثيت درلود ځکه چې د بوت پرستۍ موجوديت نه وه، اما نوح على د ښوونې څخه علاوه د مشركانو او كافرانو د شرک او کفر په مخنيوي کښې هم نه ستړي کيدونکي زيار ويستي دي.

ب: نوح على لومړني پيغمبر دي چې په دنيا كښې يې په قوم باندې پوپنا كوونكي عذاب نازل

ج نوح 🌬 لومړني پيغمبر دي چې آن تر نهه نيم سوه (٩٥٠) کالو پوري يې د کفارو په مقابل کښې مقاومت کړی دی. ټول عمر يې د يو زرو څلورو سوو او پنځوسو (۱۴۵۰) کلونو په شاوخوا کښې وه چې د طوفان څخه وروسته هم دوه سوه او پنځوس (۲۵۰) کاله ژوندي وه<sup>(۲)</sup>.

hair ha grade

P. E. W.

۱۱۱ تنسير ابن كثير ج۲ ص۲۲۳

<sup>(</sup>٢) صعيع البخاري ج٢ ص٤٨٥

٢١ روح المعاني ج ٨ ص ١٤٩

د: نوموړی د اولو العزمو پيغمبرانو عيم المام څخه چې په [الشوری: ۱۳] ايت کښې ورته اشارو شوي ده\_ لومړني اولو العزم پيغمبر دي.

ې ده په روسوسي و و او ترورګانو د نکام د ده په زمانه کښې د خويندو او ترورګانو د نکام تحريم نازل شوراً.

# مهتر لام څوک دی؟

٣\_د افغانستان د لغمان په ولايت کښې يو پخواني قبر د "مهترلام" په نامه باندې شهرت لري، خلک وايي چې دا د نوح ﷺ د پلار قبر دی. د نوح ﷺ د پلار نوم خو د تاريخ کتابونو المک بن متوشلخ ښودلی دی، مګر دوی وايي چې د وخت په تېرېدنه باندې لمک په لام باندې بدل شوی دي او د مهتر کلمه ورسره د احترام دپاره زياته شوې ده چې مهترلام ترې جوړ شوي دي.

مون وايو چې: نوح على خو په عراق کښې تېر شوى دى، غالبه دا ده چې پلار به يې هم هلته ښخ وي، په لغمان کښې يې په ثبوت باندې څه دليل نشته محض د نامه يووالي د ثبوت دپاره دليل نه شي جوړېدلي، اما دا احتمال هم شته چې د كوم سبب د كبله هلته دفن شوى وي، لكه د هجرت يد دوران کښې چې د افغانستان خلک د دنيا په مختلفو مملکتونو کښې دفن شوه، الله کې ډېر ښه

### المستوال جواب مخاصه المستعدد والمستعدد والمناسب والمستعدد

۴\_که څوک وايي چې: د الکن د کلمي څخه وروسته کلام خو د هغې شبهې دپاره جواب وي كومه چې د وړانديني كلام څخه راپورته شوې وي. نو پوښتنه دا ده چې د ﴿ لَيْسَ بِي ضَلَّالَةٌ ﴾ څخه خو د عدم رسالت اشتباه نه پورته کېږي ترڅو ورته د ﴿ وَلَيْكِتِي رَسُولٌ مِن رَّبُ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ جمله جواب واقع شي؟.

مونږ وايو چې: ذکره شوې اشتباه د وخت د کافرانو په نزد متحققه وه ځکه چې دوي ته ګمراهي او د رسالت دعوه کول لازم او ملزوم ښکارېده، نو کله چې نوح على د ضلالت څخه انکار وکړ څه لرې نه ده چې هغوى ته به دا اشتباه پيدا شوې وي چې د رسالت دعوه به يې هم پرېښي وي.

# په بېړۍ کښي څومره خلکو نجات وموند؟

۵\_ په دې خبره کښې اختلاف دی چې د نوح لغالا سره څومره مسلمانانو په بېړۍ کښې نجات وموند؛ ځينې علماء کرام وايي چې لس (۱۰) کسان وه چې درې يې زامن وه (حام، سام، يافث) او پاتې نور خلک وه ۲۰، او ځينو نورو نور عددونه په ګوته کړي دي ۳،

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ج٧ ص٢٣٢

رُ ٢) المعرر الوجيز ج٧ ص٨٩

<sup>(</sup>٣) تفسّير المظهريج٣ ص٣٤٩

ولواننا (۸) (۱) (۱۹ واننا (۱۸ وایت اتیا (۸۰) تنو په بېړۍ کښې نجات موندلی دی (۱۰ م په عربي ژبه کښې همدغه عدد ته "تمکانین" وایي د همدې کبله د عراق په موصل کښې هغه ښار په به این سره ونومول شو کوم چی د نجات څخه وروسته د بېړۍ مسلمانانو آباد کړ ۲۰٪.

مونږ وايو چې غالبه دا ده ـوالله څخ اعلم چې د نوح نځخ د درېوو زامنو څخه پرته نور نجات موندونکي به يا د نوح الله لمسيان او کړوسيان وه او يا به د هغوى د نجات څخه وروسته نسل نه مولدو المولدون و الله على الله على فرمايي: ﴿ وَجَعَلْنَا ذُرِّيَّتَهُ، هُرُ ٱلْبَاقِينَ ﴾ [الصافات: ٧٧] يعنى د رې ، م نجان څخه وروسته مونږ صرف د نوح نځې اولاده په ځمکه کښې باقي پرېښودله چې ټول خلک د همده ﷺ زوزات دي او بس. د همدې کبله نوح ﷺ ته د آدَمُ النَّانِي لقب ورکړي شوي دي، په هدې مضمون باندې د "هُم" توري دلالت كوي چې په دغسې مواقعو كښې د حصر معني وركوي. همدارنګه نبي کريم ﷺ په ذکر شوي ايت کښې د ﴿ ذُرِّيَّتَهُ ، ﴾ کلمه داسې تفسيره کړې ده چې: «خَامُ وَسَامُ وَيَافِثُ» (٢٠ يعني د نوح على د زوزات نومونه حام، سام او يافث وه.

نو که زمون د ذکر شوی استنباط درست وي نو د دنيا ټول انسانان د ادم على په زامنو کښې د قابيل اولاده دي. څکه چې نوح على د قابيل د اولادې څخه وه٠٠٠.

﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَعْقُومِ آعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُر مِنْ إِلَيهٍ غَيْرُهُ وَأَ أَفَلَا تَتَّقُونَ ٢ قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِۦٓ إِنَّا لَنَرَىٰكَ فِي سَفَاهَةٍ وَإِنَّا لَنَظُئُنكَ مِنَ ٱلْكَندِبِينَ ﴾ قَالَ يَنقُومِ لَيْسَ بِي سَفَاهَةٌ وَلَيكِتِي رَسُولٌ مِن رَّتِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ أُبَلِغُكُمْ رِسَلَتِ رَبِّي وَأَنَا لَكُرْ نَاصِحُ أَمِينً ١ أَوَعَجِبْتُمْ أَن جَآءَكُمْ ذِكْرٌ مِن رَّبِكُمْ عَلَىٰ رَجُلِ مِنكُمْ لِيُنذِرَكُمْ وَآذْكُرُواْ إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَآءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمِ نُوحِ وَزَادَكُمْ فِي ٱلْخَلْقِ بَصْطَةً ۚ فَٱذۡكُرُواْ ءَالَّاءَ ٱللَّهِ لَعَلَّكُرْ تُفْلِحُونَ ﴿ قَالُواْ أَجِفْتَنَا لِنَعْبُدَ ٱللَّهَ وَحْدَهُ، وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَا فَأَيْنَا بِمَا تَعِدُنَآ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ قَالَ قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُم مِن رَّبِّكُمْ رِجْسٌ وَغَضَبٌ أَنجُد لُونَنِي فِي أَسْمَاءٍ سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَاؤُكُم مَّا

planes and well and the time of the

hid good and

to we sent again, and in it is not an a within the

<sup>(</sup>۱) تنسیر ابن کثیر ج۲ ص۲۲۴

<sup>(</sup>٢) البعر المعيط ج٥ ص٨٥

<sup>(</sup>٢) جامع الترمذي ج٢ ١٥٨ ( ٢) تفسير البغوي ج٢ ص ٣٤٢

نَزَّلَ ٱللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَنِ فَٱنتَظِرُواْ إِنِي مَعَكُم مِنَ ٱلْمُنتَظِرِينَ ﴿ فَأَنجَيْنَهُ وَٱلَّذِيزَ

مَعَهُ، بِرَحْمَةٍ مِّنَّا وَقَطَعْنَا دَابِرَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِغَايَنتِنَا ۖ وَمَا كَانُواْ مُؤْمِنِينَ ۖ ﴾

[۶۵] او (مؤنز) عاد (نومې قوم) ته د دوی (نسبي) ورور هود ﷺ (وراستولی وه)، ده (ورته) وويلې چې ای زما قومه! (صرف) د الله ﷺ عبادت وکړئ تاسو لره د همده ﷺ څخه په غير بل (واقعی) معبود نشته، نو ايا تاسو (د شريک درولو څخه) پرهېز نه کوئ؟!

[۶۶] نو د ده د قوم څخه (د نورو په نمايندګۍ) هغو مشرانو جواب ورکړ چې دوی (کلک) کافر وه (داسې جواب) چې يقينًا مونږ هرومرو تا په بې عقلۍ (سادګۍ) کښې ګورو او يقينًا مونږ په تا باندې اټکل کوو چې ته د دروغژنانو څخه يې

[۶۷] هود على وويلې چې اى زما قومه! په ما پورې هيڅ ډول بې عقلي (سادگي) نشته، مگر زه د رب العالمين څخ دپلوه پيغام راوړونكي يم.

[۶۸] تاسو ته د خپل رب څخ پیغامونه در رسوم او زه ستاسو دپاره امانتګر خیرغوښتونکي یم [۶۹] ایا (تاسو زما څخه انکار کوئ!) او د دې خبرې څخه تعجب کوئ چې تاسو ته ستاسو د رب چخ دپلوه ستاسو د جملې څخه په یوه سړي باندې د دې دپاره پند (او نصیحت) درغی چې تاسو (د خپل رب چخ د عذابه) وډار کړي (ایا دا دتعجب خبره ده)؟!

(ای زما قومه!) او هغه وخت در په زړه کړئ چې الله الله تاسو (په ځمکه کښې) د نوح الله د قوم څخه وروسته خليف کان وګرځولئ (نو تاسو د هغوی څخه عبرت واخلئ)، او (هغه وخت هم چې) الله د ستاسو په پيدايښت کښې (په نورو باندې) پراځي (قوت او جسامت) زيات کړ، نو د الله د نعمتونه (په شکر سره) ياد کړئ شايد چې تاسو کامياب شئ (او د نوح الله د قوم په څېر پوپنا نه شي.

[ ۷۰] دوی وویلې چې دای هوده!) ایا ته مونږ ته د دې دپاره راغلی یې چې مونږ یواځې د یوه الله گخ عبادت وکړو ، او هغه (معبودان) پرېږدو چې زمونږ پلرونو به یې عبادت کاوه؟! (دا کار مونږ هیڅکله نه کوو) نو هغه عذاب مونږ ته راوله (نازل کړه) په کوم باندې چې ته مونږ ته وعده راکوې داو مونږ پرې ډاروې ، هله ژرکړه) که چرته ته د رښتیا ویونکو څخه یې داو دروغژن نه یې دا وکړه).

[۷۱] هود هخ وویلې چې بې شکه په تاسو باندې د خپل رب څخ د پلوه عذاب او غضب راتع شو، (په دې کښې خبره نشته خو زه تاسو ته فقط همدومره وایم چې) ایا تاسو زما سره په هغو نومونو کښې جګړه کوئ کوم چې (واقعیت نه لري او) فقط تاسو او ستاسو پلرونو (د معبودانو په نومونو باندې نومولي دي (او هم) الله څخ د هغو په ثبوت باندې څه دلیل نه دی نازل کړی (که واقعیت یې درلودی نو په ما باندې به یې ضرور د هغو د ثبوت دلیل نازل کړی وی).

راو زما همدا وروستنی خبره ده نور) نو تاسو هم رد عذاب انتظار وکړئ او زه هم (درته) د انتظار کوونکو څخه یم

ورواننا (۸) ۱۷۲] نو مونږ هود نځښ او هغو کسانو ته چې د ده سره وه د خپله جانبه په لوی رحمت سره نجات درې او د هغو خلکو بیخ مو پرې کړ (وویست) چې زمونږ ایتونو ته یې د دروغو نسبت کړی وه او روړ او د دروغو نسبت کړی وه او روړاتلونکې کښې هم) دوی ایمان راوړونکي نه وه (استعداد یې بالکل ختم شوی وه).

په وړاندې ایتونو کښې د نوح ﷺ د قوم برخلیک بیان شو چې په نتیجه کښې غړق شو، او په دې ايتونو کښې د هود الله د قوم قيصې ته اشاره شوې ده چې د کفر او عناد په نتيجه کښې پوينا دې او دې دپاره چې د آخر الزمان پيغمبر ره ټول امتيان ترې عبرت واخلي او په نتيجه كښې په لري لاس ځانونه د هلاکت کندې ته ور وانچوي.

# سوال جواب

که څوک وايي چي: د دې امت کافرانو ته خو د پوينا کولو عذاب نه متوجه کېږي لکه څنګه چې د نوح على او د هود على دعوتي امتيانو څخه يو كافر هم ژوندي پاتې نه شو، نو پوښتنه دا ده چې د دې امنيت سره سره ايا دوى ته د پخوانيو كافرانو عبرتي قيصې ګټه رسوي؟

مونږ وايو چې:

۱\_د دې امت کافران ځکه د اجتماعي هلاکت څخه په امن کښې دی چې دا امت په کفر باندې انفاق نه کوي او داسې حال په دوی باندې له الحمد\_ نه راځي چې ټول کافر شي. نبي کريم ﷺ نرمابي چي: «إِنْ أُمِّتِي لَا تَجْتَمِعُ عَلَى ضَلَالَةٍ»(١) يعني: يقينًا زما امت په محمراهي باندي نه راټولېږي. که بالفرض دا امت د پخوانيو امتونو غوندې په اجتماعي توګه کفر ته لاس واچوي نو دوي به هم د پخوانيو قومونو د برخليک سره مخامخ شي او ټول به پوپنا کېږي او قيامت به قائم شي.

٢\_ رښتيا ده چې الله څخ د دې امت بېخ نه وباسي لکه د پخوانيو زمانو ځينې قومونه يې چې د څېرمي هلاک کړه، مګر د ډلو او اشخاصو په اعتبار سره خو د کافرانو هره يوه ډله او هر يو شخص په هر وخت کښې د خطر سره مخامخ دي، چې يا يې ځمکه کش کړي، يا ورباندې ډېرې وورېږي، يا غرق شي او يا ورباندې زلزله مسلطه كړي. د ښه وضاحت دپاره لاندې دوه حديثونه ولولئ:

الف: بي بي عائشه رمزيني، وايي چي يوه ورځي نبي كريم ﷺ وفرمايل چي: «يَكُونُ فِي آخِرِ الْأُمَّةِ ځنف وَمَنځ وَقَدْف، يعني د دې امت په اخر کښې به د ځمکې کشول او د څېرو په بله اړول او (بالآخره) په ډېرو باندې ويشتل (چې د اسمانه پرې وورېږي) واقع شي. ما وويلې: «يَا رَسُولَ اللهِ أَهُلِكُ وَفِينًا الصَّالِحُونَ» اي د الله رسوله! ايا مونږ به هلاكبږو حال دا چې په مونږ كښې به صالحان موجوديت ولري؟! نبي كريم ﷺ وفرمايل: «تُعَمُّ إِذَا ظَهَرَ الْخُبْثُ»(٢) هو، كله چي (په تاسو كښي) پليتي

۱۱) سنز ابن ماجه ص۲۸۳

<sup>(</sup> ۲) جامع الترمذي ج۲ ص۴۲

دېره شي. يعنې بيا به د ګروپونو او اشخاصو په اعتبار سره ذکر شوي حالات هم پېښ شي. ب: نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چې: «أَمَا يَخْشَى الَّذِي يَرْفَعُ رَأْسَهُ قَبْلَ الْإِمَامِ أَنْ يُحَوِّلَ اللهُ رَأْسَهُ رَأْسَهُ جمار» ۱۱ یعنی: ایا هغه څوک چې د امام څخه وړاندې خپل سر (په رکوع یا سجده کښې) پورتد کوي د دې څخه نه ډارېږي چې الله څخه به يې سر د خره سر جوړ کړي (او څېره به يې بدله کړي).

٣\_ په دې باندې علاوه، په دې زمانه کښې هم د جنايتونو په سبب زښت ډېر مصيبتونه صورت نيسي. الله وهذ فرمايي حي: ﴿ ظَهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي ٱلنَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ آلَّذِي عَمِلُواْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الروم: ۴۱] يعني د خلكو د جنايتونو د كبله په وجه او لمده كنيي مصيبتونه د دې دپاره واقع کېږي او څرګنديږي ترڅو دوی د خپلو کړو وړو څه ناڅه نتيجه وڅکی شايد چې دوی د جنايتونو څخه بېرته تاو شي.

مثلاً چرته الوتکه راپرېوزي او ټولي سورلۍ يې وژلي کېږي، چرته زهرجن ګاز خوشې کېږي او د خلکو بېغ وياسي، چرته بېړۍ ډوبېږي، چرته خونړۍ کودتا پيل کېږي او ککرې پکښې خاوري کېږي او داسې نور، مګر خلک وايي چې دا د فلاني غلطي وه او يا هلته تخنيکي خرابي را منځ ته شوې وه او داسې نور. همدارنګه چرته سخته زلزله کېږي او ښارونه ورانوي، چرته د غرونو څخه اور شيندل كېږي او مخلوقات سوزي، چرته درياب طغيان كوي او ښارونه لاندې كوي او داسې نور، مګر خلک يې د خپل غفلت د کبله ساينس ته نسبتوي او زړونو ته تسله ورکوي او داسې نور. نو په کار دی چې په دې زمانه کښې هم د پخوانيو د واقعاتو څخه عبرت واخستل شي.

### د مطلب خلاصه

۱\_ يعني: اي پيغمبره! خپل دعوتي امت ته د عاديانو قيصه ولوله چې دوي ته خپل پيغمبر رهود علی څنګه دعوت ورکړ او د دوی غبرګون څه شی وه حال دا چې هود علی دوی ته د یوه خواخودي ورور په توګه نصيحت وکړ او د نسب په اعتبار سره د دوی ورور هم وه او دوی ته يې صداقت او خواخوري ښه معلومٌ دهم وه.

بوتانو څخه لاس واخلئ او همدغه حقيقي معبود ته رجوع وکړئ، ايا نو تاسو اوس هم د غيرالله د عبادت څخه پرهېز نه کوي؟.

د قوم مشران: مونږ ته خو ته ډېر ساده سړی ښکاري، ايا د بوتانو پرېښودل سادګي نه ده؟ چې زمونږ پلرونه په همدې لاره باندې تېر شوي دي او ته پکښې ځنډونه اچوې، ايا ته د خپلو پلرونو څخه هوښيار يې؟، که ته وايي چې همدغه لاره راته الله گاف راښودلې ده نو مونږ په دې باور نه شو کولی چې الله څخ دې يو انسان د شريعت د نماينده په توګه راواستوي، الله څخ په دغه کار باندې ولى پرښته نه محمارله؟

<sup>(</sup>١) صعبع البغاري ج١ ص٩٤: صعبع مسلم ج١ ص١٨١

انه (۱) دا چې زمونږ په تا باندې يقين دى چې ته دروغژن يې خو تاته په مودبانه كلمو سره وايو چې 

مود. ادای يو تربله لازم او ملزوم ښکاري مګر خبره داسې نه ده، زه ساده نه يم اما د رب العالمين کا ادسی در سادمی څخه بېزاره يم خو په رسالت کلک يم، البته تاسو سادمان ياست چې په پغېر باندې د ساده نوم ږدئ.

ای زما قومه! زه خو تاسو ته د خپل رب د پلوه (چې ستاسو رب هم دی) پیغامونه دررسوم او مناسو دپاره داسې خير غوښتونکي سړي يم چې نه په کوم پيغام کښې خيانت کوم او نه په بل شي كنى د خيانت اراده كوم، بلكى امانت زما دائمي صفت دى.

ايا تاسو خپل انکار ته ادامه ورکوئ، او دا درته عجيبه ښکاري چې ستاسو د جملي څخه په يوه مري باندې ستاسو د رب د پلوه څه پند او نصيحت د دې د پاره دراستولي شوي دي چې تاسو د ناکاره انجام څخه وډار کړي؟! دا کار به په هغه وخت کښې عجيبه وي چې ذکر شوي پند يې تاسو نه د يوې پرښتې په لاس دراستولي وي، نو تاسو د دې خبرې حق درلود چې عجيبه ده چې مونږ انان ياستو او پيغمبر مو پرښته ده.

اي قومه! تاسو د نوح على د قوم څخه عبرت واخلئ، كله يې چې خپل پيغمبر ته همدغسې حوابونه وركړه لكه څنګه يې چې تاسو ماته راكوئ، نو الله ﷺ هغوى پوينا كړه او په ځاى باندې يې ناسو په ځمکه کښې اباد کړئ، که تاسو همدغه خاصيت ته ادامه ورکړئ نو تاسو به هم هلاک کړي او په عوض به مو نور څوک و دروي او ځمکه به ورباندې اباده کړي.

اي قومه! دا ډېر لوي نعمت دي چې په تاسو باندې ځمکه اباده ده او د ډول-ډول نعمتونو څخه استفاده کوئ، د دې نعمت شکريه دا ده چې د الله کا دراستولي شوي پيغمبر ومني او د شرک څخه لاس واخلئ. برسېره پر دې، تاسو ته الله ﷺ يو بل لوي نعمت هم درکړي دي چې په پيدايښت کښي بي درباندي ډېره پراځي کړې ده، چې بدنونه مو قوي او قدونه مو لوړ دي، درانه کارونه درته سېک دي او دښمن مو د مقابلي څخه عاجز دي، نو د دغو او داسې نورو نعمتونو شکريه وکړئ شايد چې په دنيا او آخرت كښې بريالي شئ، كه نه نو عذاب ته منتظر اوسى.

د قوم مشرانو د نورو په وکالت هود نځه ته جواب ورکړ او تعجب يې وکړ چې دا خو عجيبه کار دی چې مونږ یواځې د الله ﷺ عبادت وکړو او هغه بوتان ټول پرېږدو کوم چې زمونږ پلرونو به یې عبادت کاوه، مونږ خو د هغوي حلالي اولاده ياستو، مونږ به هيڅکله د هغوي کړنلاره پرېنږدو، نو هغه عذاب راباندې نازل کړه چې ته ورباندې مونږ ډاروې او څه واقعیت نه لري، هله ژر شه راباندې نازل يې کړه که ته رښتيا ويونکي يې، او که نه نو مونږ ستا په دروغو باندې نه ډارېږو.

هود كه: تاسو خو خپل مهربان رب الله (چي د مهربانۍ د كبله يې درته لارښووني وكړي)

ولواننا (۸) الأعراف (۲) په غضب کړ، نو د خپل رب څخ عذاب او غضب داسې وګنئ لکه درباندې چې واقع شوی وي. ځکه چې په وقوع کښې يې هيڅ شک شبهه نشته، ستاسو د کبر کاسه ډکه ده.

ای قومه ! په تاسو باندې به ولي د خپل رب څخ دپلوه غضب نه واقع کېږي چې تاسو د بل جا سره نه بلکې زما سره رچې د الله ﷺ پيغمبر يم) په هغو نومونو کښې جګړې کوئ کوم چې تاسو او ستاسو پلرونو صرف په خولو باندې ثابت کړي دي او واقعیت نه لري او الله ﷺ يې په ثبوت باندي کوم دلیل نه دی نازل کړي. که بالفرض ستاسو دغو تش په نامه معبودانو څه واقعیت درلودي نو ضرور به ماته الله ﷺ په دې باره کښې هدايت کړی وی او ما په تاسو ته رسولې وی، او يا اقلاً دُ پخوانيو پيغمبرانو د پلوه به تاسو سره د ثبوت څه سند پاتي وي.

ای قومه! نو څرنګه چې تاسو د داسې شیانو په عبادت باندې کلک یاست چې نه پرې عقلی ثبوت لرئ او نه نقلي، نو د موعود عذاب انتظار وباسئ، زه هم همدې ته منتظر يم چې کله به درباندی نازلېږي، زما او ستاسو ترمنځ مباحثه نوره پای ته ورسیده او صرف وروستنۍ فیصلي ته به دواره جانبه منتظر اوسو.

۲\_ نو اي پيغمبره! کله چې د هود كلي او د ده د قوم خبره دغه حد ته ورسېده او ډېر کلونه يې په همدغو ناندريو باندي تبر شوهنو مونر هود عد او ورسره ملكرو (مومنانو) تد په خپل رحمت سره نجات ورکړ او د هغو خلکو بېخ او بنياد مو وويست چې زمونږ ايتونو ته يې په اوږدو عمرونو کښي د دروغو نسبت کړي وه.

په دوي باندې مو داسې باد ورنازل کړ چې اوه شپې او اته ورځې ورباندې وچلېده او ټول يي پوپنا کړه. او دا ځکه چې دوي داسې قوم وه چې ايمان راوړونکي نه وه، خپل استعدادونه يې د خاورو سره برابر کړي وه؛ که بالفرض دوي مونږ ژوندي پرېښي وي هم، نه به يې ايمان راوړي وي او نه به يي د فاسق او فاجر څخه په غير بل څوک زېږولي وي.

#### توضيحات

۱\_ لکه څنګه چې د ادم ﷺ اولاده تر ډېرو کلونو پورې مسلمانان وه همدارنګه د ادم ثاني (نوح قع) اولاده هم تر ډېرو کلونو پورې په شريعت باندې برابر وه او عقيدوي انحراف پکښې نه وه. مگر د کلونو په تېرېدلو سره په دوی کښې هم د بوت پرستۍ مړ شوی اور بيا ولګېد او زوړ منحوس رواج بيا تازه شو. دغه رواج د عاد په قبيله کښې (چې د نوح ﷺ د سام نومي زوي د اولادې څخه وه) اوج ته ورسېد، نو الله څخ دا ځل هود نځې د همدې مرض د منځه وړلو دپاره ور واستاوه. هود نظر د اوو پلرونو په توسط نوح نظر ته رسېږي ١٠٠.

داسې معلومېږي چې د بوت پرستۍ رواج څو کرته په دنيا کښې بروز کړي دي او الله کې يې د

<sup>(</sup> ۱) تفسير الفرطبي ج٧ ص٢٣۶.

مد بران مران می در ایت په عربو کښې هم همغه بوتان يو ځل بيا معبود جوړ شوه د کومو چې د مان د د مانه کښې عبادت کېده (۱۰ چې دا ځل يې د مخنيوي دپاره آخر الزمان پيغمبر گ راواستول شو.

عادیان جسیم خلک وه

٢ \_ الله و يه دې جمله: ﴿ وَزَادَكُمْ فِي ٱلْحَلْقِ بَصَّطُةً ﴾ كښى اشاره كوي چى عاديان قوي او غټ خلی وه، نو د غټوالي په اندازه کښې يې علماء کرام په لاندې دوه ګروپونو ويشلي شوي دي: الف: د نوموړي قوم لوړ سړی سل محزه وه او ټيټ سړی يې شپېته محزه(۲). او ځينو تفاسيرو لا په مدې باره کښې د غټوالي عجيبه مثالونه ښودلي دي<sup>۳۰</sup> که څوک يې د لوستلو شوق لري نو هملته دي مراجعه وكړي.

ب: عادیان د خپلې زمانې د خلکو او یا د نوح ﷺ د قومیانو په پرتله غټ-غټ وه. اما په ا راطي غټوالي باندې يې نه عقلي دليل شته او نه نقلي، بلکې ټول غرائب او عجائب چې د دوي په باره کښي ليکل شوي دي هغه عموما د اسرائيلياتو څخه دي، بايد چې فقط د رد دپاره رانقل کړي شى او بس، او خصوصًا لاندى دوه قيصى خو بالكل دروغي دي٠٠٠؛

اول: د عادیانو څخه یو سړي وه چې عوج بن عنق نومېده، دغه دومره لوړ وه چې د دریاب څخه به يي ماهي په خپل لاس کښتې پورته کړه او په لمر باندې به يې دوريت کولو څخه وروسته نوش جان کړ، او ورېخ به يې فقط د ملا پوري رسېده او ملابند به ترې ورته جوړېده.

دوهم: د عاد يو زوى وه چې شداد نومېده (شداد بن عامي، او پداته سوه (۸۰۰) كاله كښي يې د عدن په بېديا کښې جنت جوړ کړي وه مګر نصيب يې پکښې نه وه او د داخلېدلو څخه وړاندې مړ شو.

٣\_ مونږ وايو چې د عاديانو په غټوالي باندې خو ډېر نصوص دلالت کوي، لاندې څو مثالونه

الف: د آيت شريف ذكره شوې ټكړه چې اوس د بحث لاندې ده.

ب: ﴿ كَأُنُّهُمْ أَعْجَازُ غُلْمٍ خَاوِيَةٍ ﴾ [الحاقة:٧] يعنى كله چي په عاديانو باندي اوه ورځي او اته شپي د اندازې څخه وتلي تېز باد وچلېده نو دوي يې په ځمکه باندې داسې راڅملولي وه، تابه ويل چې د خرماګانو زاړه ډډونه دي چې د بېخه وتلي پراته دي. education is a filterior

1116 -2-11-116

Mangaline of the

Printed Walls - Nach

١١، صعيع البخاري ج٢ ص٧٣٢

٢١) تفسير القرطبي ج٧ ص٢٣٤

۲۱) دوح المعاني ج۸ ص۱۵۶

<sup>(</sup>۴) تنسير القاسسي ج٧ ص١٤٨

This to you to

Charles " as it

ج: ﴿ ٱلَّتِى لَمْ يَخُلُقُ مِثْلُهَا فِي ٱلْبِلَندِ ﴾ [الفجر: ٨] يعنى: د عاديانو قبيله هغه قبيله ده چې د دې غوندې غټ غټ خلک د دوى څخه وړاندې په ټولو ښارونو کښې نه وه پيدا کړى شوي.

اما د غټوالي اندازه يې الله څخ په صراحت سره نه ده ذکره کړې، که بالفرض د اندازې ښودلو ته يې مونږ ضرورت درلودی نو رانازله کړې به يې وی چې دومره لوړ او دومره پلن وه. نو بهټره دا ده چې دغسې عجائبات پرته د شرعي دليل څخه رد نه کړو، ځکه چې الله څخ په هر شي باندې قادر دی، او نه يې بدون د شرعي دليل څخه تصديق کړو، ځکه چې په دغسې موضوعاتو کښې عقل کار نه شي ورکولي، نو سکوت پکښې ډېر ښه دی.

#### يادونه

د پخوانيو قومونو، خصوصاً د عاديانو، لکه څنګه چې بدنونه غټ او لوړ وه همدارنګه يې عمرونه هم اوږده وه. ځينې علماء کرام وايې چې په پخوانيو زمانو کښې داسې هم شوي دي چې څلور سوه کاله به تېر شوه او چا به د جنازې نوم نه اورېده ۱۲۰ (چې فلاني يا فلانکۍ مړه شوې ده) او دا يې هم ليکلي دي چې ترهغه به څوک بلوغ ته نه رسېده ترڅو به چې يو سلو شل (۱۲۰) کاله عمر ته ورسېده ۱۲۰ د

# د 'ألآء' د كلمي تحليل

٣\_د ﴿ ءَالَآءَ ﴾ كلمه د الله جمعه ده ، لكه خِلْع او اضلاع ، يا عِبُب او اَعْنَاب (١٠ اِلْيُ وَ نَعْمَتُونُو شكريه نعمتونُو شكريه وكړى او عنى عزيزانو! د الله الله الله و نعمتونو شكريه وكړى او پيغمبر يې ومنى ، چې نعمتونه مو نور هم اضافه كړي ، ځكه چې په شكر سره نعمتونه زياتېږي او په ناشكرۍ سره د زوال سره مخامخ كېږي .

#### يادونه

۴\_ څرنګه چې د هود نځه او د ده د قوم د قیصې جزئیاتو ته د قرآن کریم په نورو سورتونو کښې ځای په ځای اشارې شوې دي نو مونږ یې هم اضافه بیان همغو څایونو ته پرېږدو.

مونږ په دې مقام کښې همدا يوه خبره اضافه کوو چې کله د هود الله قوم هلاک شو نو نوموړی پيغمبر الله د خپلو مومنانو ملګرو سره د خپل اصلي ټاټوبي (يمن او حضرموت شاوخوا) څخه مکې معظمې ته تشريف يوووړ، آن تر دې چې هلته په څلور سوه او دوه اويا (۴۷۲) کلنۍ عمر باندې وفات شور<sup>۴</sup>، انا بله وإنا إليه راجعون.

<sup>(</sup>١) الدر المنثور ج٢ ص ۴۸۶

<sup>(</sup> ٢) الدر المنثور ج٣ ص٥٣٢

۲۱) تفسير الكشاف ج۲ ص١١٧

د ۴) روح المعاني ج٨ ص١٤١

بَانَكُم بَيِّنَةً مِن رَّبِّكُمْ مَنذِهِ عَناقَةُ ٱللَّهِ لَكُمْ ءَايَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ ٱللّهِ إلا نَمَسُوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴿ وَآذَكُرُوۤا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَآ ، مِنْ بَعْدِ عَادٍ وَبَوَّأَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ تَتَّخِذُونَ مِن سُهُولِهَا قُصُورًا وَتَنْحِتُونَ ٱلْجِبَالَ بُيُوكًا نَاذَكُرُواْ ءَالَآءَ ٱللَّهِ وَلَا تَعْنُواْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ قَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ أَيْنَكُ بَرُواْ مِن قَوْمِهِ - لِلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ لِمَنْ ءَامَنَ مِنْهُمْ أَتَعْلَمُونَ أَن صَلِحًا المُنسَلُّ مِن رَّبِهِ عَ قَالُواْ إِنَّا بِمَا أُرْسِلَ بِهِ مُؤْمِنُونَ ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُواْ إِنَّا بِٱلَّذِي ءَامَنتُم بِهِ - كَنفِرُونَ ١ فَعَقَرُواْ ٱلنَّاقَةَ وَعَتَوْاْ عَنْ أَمْرِ رَبِهِمْ وَقَالُواْ يَنصَالِحُ ٱنْنِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِنْ كُنتَ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ٢ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَيْمِينَ ﴾ فَتَوَلَّىٰ عَنْهُمْ وَقَالَ يَنْقُوْمِ لَقَدْ أَبْلَغْتُكُمْ رِسَالَةَ رَبِّي وَنَصَحْتُ لَكُمْ وَلَكِن لاً غَيِبُونَ ٱلنَّنصِحِينَ ٢٠

[۷۳] او (مونې) ثمودیانو ته د دوی (نسبي) ورور صالح هی (وراستولی وه)، ده (ورته) وویلې چې ای زما قومه! (خاص) د الله که عبادت وکړی، تاسو لره د همده که څخه په غیر بل (په حقه) معبود نشته، یقینا تاسو ته ستاسو د رب که د پلوه (زما په رسالت) واضحه معجزې هم درغلې (درکړی شوي) دي، (او په دې باندې علاوه) دغه د الله څخ اوښه (هم) تاسو ته لویه معجزه ده (چې تاسو پخپله غوښتې وه) نو (عقیده پرې وکړی او) پرې یې ږدی چې د الله څخ په ځمکه کښې وڅري (واښه وخوري)، او هیڅ بدي ورته مه ورسوی (که نه) نو تاسو په درد ناک عذاب ونیسي

[۷۴] هغه وخت یاد کړئ چې الله د عادیانو څخه وروسته تاسو خلیفه ګان جوړ کړئ او په ځمکه کښې یې (د هغوی څخه وروسته) ځای درکړ (او ځمکه یې درباندې اباده کړه آن تردې) چې د نرمو (او هوارو) ځمکو څخه ماڼۍ جوړوئ او په غرونو (ناهوارو ځمکو) کښې کورونه تراشئ (او سمځي جوړوئ)، نو د الله د نعمتونه (په عقیدې او عمل سره) یاد کړئ او په ځمنکه کښې د فساد اچولو په حال کښې حرکت مه کوئ (مفسدان مه جوړېږئ)

۷۵] د ده نځې د قوم څخه هغو مشرانو چې تکر به يې کاوه هغو ځلکو ته وويلې چې کمزوري به Downloded from: bawarketabtoon.com ولواندارم) ګڼل کېده ريا په بل عبارت، هغه چاته چې د ثموديانو د جملې څخه يې ايمان راوړي وه (داسې چي ايا تاسو پوهېږئ چې صالح (قله) د خپل رب د پلوه (مونږ ته) رالېږلي شوي دي؟

دوی (په جواب کښې) وويل چې (ولې نه پوهېږو) يقينا مونږ په هغه شي باندې چې هغه پري استولى شوى دى يقين كوونكى ياستو.

[۷۶] هغو خلکو چې تکبر يې کاوه (او لويي يې کوله، دوی ته) وويلې چې بې شکه مونږ په هغه شي باندې چې تاسو پرې ايمان راوړي دي کافران (بي عقيدي) ياستو.

[۷۷] نو دوی (دکره شوې د معجزې) اوښه زخمي (او بيا مړه) کړه او د خپل رب څو د فرمان څخه يې سرکشي وکړه او ويې وويلې چې اي صالحه! مونږ ته هغه (عذاب) راوله (راوړه کوم) چې ته يې مونږ سره وعده کوې (او مونږ پرې ډاروې)، که ته (رښتيا) د پيغمبرانو څخه يې.

[۷۸] نو دوی لره زلزلی ونیوه چې په خپل کور (ښار) کښې په زنګنونو باندې پرېوتلي جوړ شوه (په مخونو باندې لوېدلي مړه شوه).

[۷۹] نو صالح على (د دوى د حالت د ليدلو څخه وروسته) د دوى څخه بېرته تاو شو او ويني ويل چې اي زما قومه! يقينًا ما خو تاسو ته د خپل رب على پيغام در ورساوه او نصيحت مي درته وکړ مګر تاسو خیر غوښتونکي نه خوښول (او نه به مو خوښ کړي وي که بالفرض تاسو ژوندي پاتي

## 

يعني: مونږ ثموديانو ته، چې د دوهم عاد په نوم هم يادېږي، د دوي خواخوږي او زړه سواندي نسبي ورور صالح على ورواستاوه چې د اولنيو عاديانو پېښې مه کوئ که نه نو د هغوي په سرنوشت به اخته شئ. د همدغې قيصې ځيني عبرتي ټکي دا دي:

۱\_ صالح عد دوی مخاطب کړه او په ډېره نرمه او خوږه ژبه يې ورته وويلې چې اي زما قومه! تاسو د الله على څخه په غير بل حقيقي معبود نه لرئ نو د باطلو معبودانو (بوتانو) څخه لاس واخلي او زما رسالت تسليم كړئ.

٢\_ زما د رسالت د ثبوت دپاره تاسو ته همدا ستاسو د مهربان رب ﷺ د پلوه هغه معجزه هم را استولی شوې ده د کومې چې تاسو ماته فرمايش راکړي وه، او وعده مو کړې وه چې که دا معجزه مونږ ته راشي نو مونږ به ټول ايمان راوړو.

دغه ده همغه ستاسو فرمايشي معجزه چې د وچې کلکې ډېرې څخه همدا ستاسو د هدايت دپاره الله على اوښه را بهر كړه، د همدې كېله همدغه اوښه د ﴿ نَاقَةُ ٱللَّهِ ﴾ په نوم ملقبه شوه چې د الله الله قدرت يوه نمونه ده او د همده گ څخه په غير بل خاوند نه لري. که بالفرض دغه اوښه د قدرت غيبي نښه نه وي ضرور به يې كوم انسان ته نسبت شوى وي (چې د فلاني اوښه).

٣\_ تاسو د دغې اوښې احترام وکړي، چې په خپلو خولو باندې مو غوښتې وه، او زما په رسالت

رواننا (۱۸) . ایدې عقیده وکړی دغه اوښه عادي اوښه نه ده که تاسو دغې ته په سپک نظر وګوري نو دردناک باندې کې د محاصره کړي د دغې اوښې احترام څخه دا خبره هم ده چې د الله څال په ځمکه کښې عداب . رند مخه خوشې کړی چې خوري او څښکي او څد ضرو ورته مه رسوی.

م دا د يو پلوه، او د بله پلوه د الله د نعمتونه دريه زړه کړی او د شکر په توګه يې پيغمبر رمنی او عقیده ورباندې وکړی. په تاسو باندې د الله د نعمتونه بې شمېره دي مګر دا مثالونه يې

الف: الله ﷺ چې لومړني عاديان هلاک کړه نو تاسو يې د هغوی په ځای باندې ودرولئ، د هغوی نون او شوکت یې تاسو ته درکړ او ځمکه یې درباندې اباده کړه.

ب بلکې تاسو ته يې د هغوی څخه لا زيات قوت او مهارت درپېرزو کړ، د همدې کبله تاسو په موارو ځمکو کښې دنګې او لوړې مانۍ جوړوي، او په غرونو کښې هم کورونه جوړوي چې ستاسو د اوږدو عمرونو سره ښه مناسب دي او ډېره زمانه دوام کوي.

لَى نو د يو الله على نعمتونه په شكر سره ياد كړئ او په پيغمبر باندې يې عقيده وكړئ ترڅو درته نعمتونه نور هم اضافه كړي او په ځمكه كښې مفسدانه حركت مه كوئ چې نه پخپله ايمان راوړي او نه نور خلک ایمان راوړلو ته پرېږدي، که تاسو همدغه چال چلند ته ادامه ورکړي نو تاسو به هم د لومرنيو عاديانو د انجام سره مخامخ شي او دا دنيا به الله الله الله عوض په نورو خلكو باندي اباده کړي.

ع د قوم مشرانو أو متكبرانو د دې سره سره چې د صالح على نصائحو ته يې اعتنا وند كړه، خپل مفسدانه حرکت یې نور هم تېز کړ او د قوم کمزوري خلک یې (چې په ایمان باندې مشرف سُوي وه) مخاطب كړه چې اى غريبو خلكو! ايا تاسو پوهېږئ چې صالح الله د خپل رب ﷺ د پلوه مون ته را استولی شوی دی؟ ایا تاسو زمون څخه هوښیار یاست چې دا حقیقت فقط همدا تاسو كُنْفَ كَرِي شُو؟ تاسو په دې فكر كښې سخت خطا شوي ياست، او دا ځكه كه بالفرض ذكر شُوي رسالت حقیقت درلودی نو د هرچا څخه وړاندې په مونږ کشف کړی وی، مونږ خو په تاسو باندې د مرحیشه د پاسه یاستو.

٧\_ مګر د دوي مفسدانه تحريک په کمزورو مومنانو باندې څه اثر ونه کړ او خپل ايمان يې يو ځل بيا تازه کړ، داستې چې: مونږ خو په هغه شي باندې معتقد ياستو په کوم شي چې صالح ﷺ د الله ﷺ دپلوه را استولى شوى دى؛ مونږ ستاسو په فريب باندې نه غولېږو.

٨\_مفسدانو او متكبرانو، مومنان مخاطب كړه چې مونږ خوستاسو په معتقداتو باندې عقيده نه لرو (او ستاسو په اصطلاح مونږ خو کافر ياستو) مګر دا راته وولياست چې ستاسو څخه څه جوړېږي، ايا زمون په مقابل کښې تاسو څه کولي شئ؟، دا دې مون ذکره شوې اوښه (چې صالح علي يې د ناقة الله په نامه يادوي، زخمي كوو او بلكي وژنويي، ايا تاسو هغي ته نجات وركولي شي؟.

۹\_ای پیغمبره! د صالح علی د قوم تکبر از غرور اوج ته ورسېد، د خپل رب ﷺ د امر څخه یې Downloded from: bawarketabtoon.bom

ويواند (۸) مخالفت وکړ او بالآخره د معجزې اوښه يې د هرڅه څخه وړاندې زخمي کړه او بيا يې ووژله، او پري يې نښودله چې د الله څخ په ځمکه کښې وڅري، واښه وخوري او اوبه وڅښکي.

۱۰\_بيا يې د غرور او تکبر څخه په ډکه لهجه باندې صالح على مخاطب کړ چې ای صالحد اوس نو هغه عذاب راباندې رانازل کړه په کوم باندې چې تا مونږه ډارولو، هله ژرشه د خپلی پیغمبری اثبات دی وکړه. یا په بل عبارت، د خپلې پیغمبرۍ د اثبات دپاره دا ځل موعود عذار نازل کړه، که دا کار دې وکړ نو ته به رښتيني پيغمبريې.

١١\_ صالح على دوى ته وويلي چي زمون او ستاسو ترمنځ لانجه او سوال جواب ختم شو، فقط درې ورځې انتظار وباسئ نو کوم شي چې تاسو غواړئ هغه به درباندې درنازل شي.

. ۱۲\_ درې ورځې وروسته الله څخ په دوي باندې زلزله ورنازله کړه او د دوي ښارونو ته يي ښه قوي جړق ورکړ، چې دوی ټول په خپلو کورونو کښې پړمخونه په زنګنونو مړه شوه او يوه ته هم دومره فرصت ورنه کړي شو چې اقلًا د خپا، کوره راووځي او ځان پوه کړي چې د دوي څه حال دي او د مسلمانانو څه حال؟

١٣\_ كله چې دوى ټول هلاك شوه او صالح على وليده چې ټول پړمخونه پراته دي او تكبر او غرور يې دخاورو سره برابر شو نو په دغه وخت کښې يې يو ځل بيا مخاطب کړه چې:

اي زما قومه! رچې ټول مړه پراته ياست او ټول په الهي عذاب باندې اخته ياست) زه خو په تاسو باندې د همدغې ورځي څخه ډارېدلم او ستاسو د همدغې ورځې غم مې کاوه چې تاسو مي د کفري عقيدي څخه ژغورلئ او نصيحت مي درته كاوه، اي زما قومه! ما خو لله الحمد تاسو ته د خپل رب ﷺ پيغام درورساوه او ستاسو دپاره مي خير وغوښت او ډېرې هلي ځلي مي وکړي، مګر تاسو خیر غوښتونکي نه خوښول او دا خاصیت مو په طبیعتونو کښې ایښودل شوي وه نو که بالفرض تاسو ژوندي پاتي شوي وي هم هغوي به مو نه وي خوښ کړي.

#### توضيحات

١\_ مفسرينو كرامو د صالح على د معجزي د اوښې په باره كښې ډېر اوږده بحثونه ليكلي دي، که د چا حوصله ورته نه تنګېږي نو هملته دې مراجعه وکړي ۱٬ مونږ فقط په لاندې معلوماتو باندې اكتفاء كوو:

الف: جمهور علماء كرام وايي چي ثموديانو د صالح على څخه معجزه وغوښتله او فرمايش يي ورکړ چې د دغې ښويه کلکې ډېرې څخه دې په سره غلانز اوښه راووځي چې د راوتلو سره سمه لنګه شي او جونګي وزېږوي.

ب: صالح على د دوى څخه كلك عهد واخست چې كه دا كار وشو نو تاسو به په ما باندې ايمان راوړئ؟ دوى قبوله كړه او د ايمان راوړلو وعدى يې ورسره وكړي.

م مان په خوځښت او حرکت راغله لکه په کوم څاروي باندې چې د لنګوالي درد ورغلي وي، په کونه ندې ډېره چې د معایش په مطابق د ډېرې څخه اوښه را ووتله تا به ویل چې د لسو میاشتو بچې یې نېږه کښې

دغه اونه ببره (مایه) اونه وه چې ډېره غټه جوثه یې درلوده، حتی ځينې علما ، کرام لا وايي چې بوازې د سينې سور يې شپېته (۶۰) ګزه وه (۱۱، والله څخ اعلم.

رې د د د د د و د د خپل ځان غوندې غټه لوړه جونګۍ يې وزېږوله.

د د د کرې شوې اوښې څخه د ثموديانو څاروي ډارېده، نه ورته په څړ څاي کښې ورنژدې کېده اړنه په اوبه خور کښې د هغې څنګ ته ورتلای شوه.

و ذكر شوې اوښې ډېر واښه خواړه او ډېرې اوبه يې څښلې، په اوبو كښې به يې چې خوله ښكته ر، نو تر هغه به يې ترې نه پورته کوله ترڅو به چې په څاه يا چيند کښې اوبه نه وې وچې شوي. ز: مگر په مقابل کښې يې دومره زيات شوده هم ورکول چې په اصطلاح د ټولو ثموديانو دپاره بي كفايت كاوه. يا په بل عبارت، د ذكري شوي اوښي په محمده كښي څښكل شوي ټولي اوبد په شودو بدلېدلی.

ح. صالح على د همدغې اوښې او د ثموديانو د څارويو دپاره په اوبو باندې وار وتاړه؛ چې يوه ورغبه همدغه اوښه اوبه څښكي او بله ورځ به د تموديانو څاروي خړوبېږي.

ط: ثموديان د ذكرې شوې اوښې سره په تنګ شوه او د ټولو په مشوره باندې يې ورته يو بدبخت سري د څو ملګرو سره وټاکه چې په نتيجه کښې يې اوښه زخمي او بيا يې ووژله.

ي د اوښې جونګۍ د ذکرې شوې غدارې ډلې څخه وتښتېدله او د درېوو غرغړو څخه وروسته بېرته په همغې ډېره باندې ورننوتله او پکښې غيبه شوه د کومې څخه چې د مور په ګېډه کښې راوتلي وه ٢٠٠٠. بيا نو همغه پېښ شوه كومو ته چې الله ﷺ اراده كړې وه.

## ابو رغال څوک وه؟

۲\_ الله ﷺ ثموديان ټول هلاک کړه، د دوی وروستنې سړی چې هلاک شو ابو رغال نومېده، نوموړی د الهي عذاب د نزول په وخت کښې د مکې معظمې په حرم کښې وه او د حرم شريف په احترام ترهغه د عذاب لاندې رانغې ترڅو چې د حرم شريف څخه بهر شو.

د ده حال پد لاندې حديث شريف کښې ډېر ښد واضحه شوی دی:

يوه ورځې نبي کريم ﷺ د طائف په لور روان وه چې په لاره کښې يې يوه قبر ته اشاره وکړه او ويې فرمايل چې دا د ابو رغال قبر دی، د دغه سړي څخه حرم شريف د عذاب مخه نيولې وه، کله چې د

١١) البعر المحيط ج٥ ص٩٢٠

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ج٧ ص٢٤١.

When we the Charles all

ونواندرم) حرم شریف څخه بهر شو (او دغه مقام ته ورسېد) همغه عذاب ده ته هم ورسېده کوم چې ټولو ر و همدغه ځای کښې دفن کړی شو، د همرغه ځای کښې دفن کړی شو، د دغې خبرې نښه دا دو چې د ده سره د سرو زرو يوه لښته (يوه ټوټه) دفنه کړې شوې ده «إِن النَّم نَبَشْتُم عَلْهُ اصَّبْتُمُوهُ مَعَهُ»،١٠ به . یعنی که تاسو یی قبر راوسپری نو هغه به ورسره مونده کړی. نو خلکو همدغه کار (قبر سپړلی ته ورمنډې کړې او په چالاکۍ سره يې ترې د سرو زرو ټوټه راوويستله.

# ثموديان يه څه ډول عذاب هلاک شوه؟

٣\_ د ثموديانو پوپنا كوونكى عذاب په لاندى درى نومونو باندى ياد شوى دى:

الف: په همدې ایت کښې ترې په ﴿ ٱلرَّجْفَةُ ﴾ سره تعبیر شوی دی. 'رجف شدید او سخت اضطراب روار خطا حرکت ته ویل کېږي ۲۰، نو که ځمکه د دغه ډول حرکت لاندې راشي زلزله تري جوړېږي او که په درياب باندې مسلط شي نو هغه ته طوفان وايي او که د انسان زړه ته دغه آفت<sup>ا</sup> متوجه شي نو په سکتي (زړه درېدلو) سره ترې تعبير کوو.

ب بدبل ایت کښی نوموړي عذاب په صیحة سره تعبیر شوی دی. الله الفر فرمایي چې ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَ حِدَةً ﴾ [القمر: ٣١] يعني: يقينًا مونر به دوى (ثموديانو) باندي يو اواز ورواستاوه. ج: او په درېم آيت كښي ذكر شوي عذاب ته د "الطّاغِية" لقب وركړى شوى دى چې فرمايي: ﴿ فَأَمَّا ثُمُودُ فَأُهْلِكُواْ بِٱلطَّاغِيَةِ ﴾ [الحاقة: ٥] يعنى: نو هر چى ثموديان وه نو هغوى د حد څخه په وتلى آفت باندی هلاک کړی شوه.

۴\_ مونږ وايو چې څه لرې نه ده چې په ثموديانو باندې الله د پاسه تېز اواز مسلط کړي وي او د لاندې خوا څخه ورباندې شديدې زلزلې صورت نيولي وي ٢٠، او يا به د اواز څخه هغه اواز مطلب وي کوم چې د زلزلې سره عادة ملګري وي مګر د دغې زلزلې سره به ډېر تېز اواز ملګري شوي وي. اما الطَّاغِيَة خود طُغْيَان څخه اخستله شوې ده او طُغْيَان د حد څخه تجاوز ته ويل کېږي چې الصُّيْحَة، الرُّجْفَة وارو ته صفت واقع كبري. نو د معنى حاصل به يى داسى راوخي چى: ثموديان په سرکشه زلزلې او سرکشه اواز باندې هلاک کړی شوه، چې دواړو د عادي حد څخه تجاوز کړی وه.

يدياد ولرئ

۵\_په ياد ولرئ چې د ﴿ فَتَوَلَّى ﴾ د كلمې څخه معلومېږي چې صالح ﷺ د ثموديانو سره د «مغوى د هلاكت څخه وروسته ذكره شوې مخاطبه كړې ده، چې ما خو تاسو ته د الله څخ پيغام درورساوه.

ر ۱) سنن أبي دارُد ج٢ ص٨٤

<sup>(</sup>۲) مغردات الراغب ص۱۹۴

۲۱) روح المعانی ج۸ ص۱۶۵

نو چا ورته وویلی چې: ایا ته مړي (جواب ته) رابلې؟! نبي کریم ﷺ وفرمایل چې: «مَا أَنْتُمْ بِأَسْمَعَ ر محواب كولو باندى قدرت ند لري،

ع که د چا زړه غواړي چې د ثموديانو اوږده قيصه د پيل څخه تر پايه پورې په يو ځل ولولي نوځينو اوږدو تفاسيرو ته دې مراجعه وکړي ۱۱ چې دا کتاب يې د رانقلولو حوصله نه لري. ﴿ وَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ - أَتَأْتُونَ ٱلْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِن ٱلْعَالَمِينَ إِنْكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلرِّجَالَ شَهْوَةً مِن دُونِ ٱلنِّسَآءِ ۚ بَلْ أَنتُدْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ ﴿ وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ - إِلَّا أَن قَالُواْ أَخْرِجُوهُم مِن قَرْيَتِكُمْ ۖ إِنَّهُمْ أَنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ ، فَأَنجَيْنَهُ وَأَهْلَهُ ۚ إِلَّا آمْرَأَتُهُ ۚ كَانَتْ مِنَ ٱلْغَيْرِينَ ﴿ وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِم مُطَرَأَ فَٱنظُرْ كَيْفَكَانَ عَنْقِبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ ﴾

[٨٠] او (مونږ) لوط ﷺ (خپل قوم ته لېږلي وه)، هغه وخت چې خپل قوم ته يې وويلې چې ايا تاسو داسي بي شرمه کار ته ورتګ کوئ چې د ټولو عالمونو څخه هيڅوک دي کار ته ستاسو څخه نه دی ورمخکې شوی (هيچا ورته مخکې والي نه دی کړی).

[۸۱] (هغه دا چې) يقينًا تاسو د زنانه وو څخه په غير سړيو (نارينه وو) ته (صرف) د شهوت دېاره ورتګ کوئ بلکې تاسو اسراف کوونکي قوم ياست (د حد څخه تجاوز ستاسو عادت دي).

[۸۲] او د ده د قوم جواب بل شي نه وه مگر دا چې دوي (خپلو لوپرانو ته) وويلې چې دوي د خپلې تريي (ښار) څخه وباسئ، بي شکه دوی (په خپل ګومان) داسې خلک دي چې پاکيزګي غواړي.

[۸۳] نو مونږ لوط ﷺ او د ده کهول (ټبر) ته نجات ورکړ (د ښار څخه مو وويستل) مګر د ده ماندينې ته (مو نجات ورنه کړ ځکه چې) هغه (په ښار کښې) د پاتې کېدونکو څخه وه (او کافره وه). [۸۴] او (د ده د ماندينې په شمول) مونږ په دوی (ټولو کافرانۍ باندې (د ډېرو) باران وکړ باران کول، نو وګوره چې د مجرمانو انجام څنګه شو (چې ټول پوينا شوه).

<sup>(</sup>١) صعيع البخاري ج٨ ص١٨٣

المازن ج ٢ ص ٥٨٧؛ تفسير القاسمي ع ص ١٨٥؛ تفسير القاسمي Downloded from: bawarketabtoon.com

# د مطلب خلاصه

په دې ایتونو کښې د لوط الله او دده د قوم قیصه بیانه شوې ده چې حاصل یې داسې راوځي: مونږ لوط الله خپل قوم ته د پیغمبر په حیث ولېږه ترڅو دوی ته په عقیدوي او عملي کارونړ کښې هدایت ورکړي

د لوط الله عقيدوي دعوت او د قوم جواب په همغه شکل وه کوم چې د نوح الله او د هود الله په قيصو کښې وړاندې تېر شو؛ چې په عقيدوي انحراف باندې کلک شوه او د لوط الله رسالتي ونه ماند اما عملي دعوت او د قوم جواب په لاندې ډول صورت ونيوه:

۱\_لوط ﷺ خپل قوم مخاطب کې چې ای قومه! تاسو خو برسېره پر عقیدوي انحراف، په ډېر بې شرمه او بې حیا عمل باندې هم اخته یاست چې نارینه وو ته د شا دپلوه ورتلل کوئ، او په دې باندې علاوه تاسو داسې خلک یاست چې د همدغه بې شرمه عمل ډېره ایښودونکي یاست، نو ارتکاب یې یو جنایت دی او تاسیس یې بل جنایت.

عجیبه ده دا کار ستاسو څنګه زړه مني، دغسې کار خو څاروي او ځناور هم نه کوي، تاسو خو د داسې بې شرمه عمل مرتکبین یاست چې ستاسو څخه په دې عمل کښې هیچا مخکې والی نه دی کړي، نه انسانانو او نه پیریانو

الله ﷺ خو د نارينه وو په فطرت كښې زنانه وو ته ميلان اغږلى دى، ايا تاسو د دغه فطري عادت څخه مخالفت كوئ او د زنانه وو څخه په غير نارينه وو ته د شهوت د كېله ورنژدې كېږئ؟١ غادت څخه مخالفت كوئ او د زنانه وو څخه په غير نارينه وو ته د شهوت د كېله ورنژدې كېږئ؟١ خبره دا ده چې تاسو مسرف (د حد څخه تجاوز كوونكي) خلك ياست چې حتى د شهوت په پوره

كولو كښى هم په انساني چوكاټ باندې پښې ږدئ پاتى خو لا نور شيان.

۲\_ ذکرشوی قوم په ذکر شوي بې شرمه کار باندې په دومره اندازې سره مين وه تردې چې لوط الخه ته يې په مقابل کښې بل جواب ورنه کړ بې د دې څخه چې يوې ډلې بلې ته امر وکړ چې د خپل کلي څخه يې وباسئ، مونږ د ده د خبرو د اورېدلو حوصله نه لرو او نه د ده سره سوال جواب ته حاضر ياستو، مونږ په څنګه د دوی سره په يوه قريه او يو ښار کښې ګذاره وکړو چې دوی (لوط عد او د ده ملګري) داسې خلک دي چې مونږ ته ناپاکان وايي او زمونږ عمل پليت ګڼې.

د دوی په تحومان زمونو د پلیتانو د ښار څخه يې وباسئ چرته دې د پاکانو ښار ته لاړ شي. لنډه ادا چې په مسخره آمېزه توګه يې وويلې چې دوی پاکيزګي غوښتونکي خلک دي.

۳\_ نو په نتیجه کښې مونږ لوط الله ته او د ده ټولې کورنۍ ته نجات ورکړ، یوازې د ماندېنې یې نجات په ندخه نه شو، څکه چې دا په هغه ډله کښې داخله وه کومه چې د ضلالت په لاره باندې روانه وه، دا هم د هغوی غوندې کافره وه.

۴\_نو په ذکر شوي بې شرمه کافر قوم باندې مو د اسمان څخه د ډېرو باران وکړ او ټول مو پوپنا کړ ای پیغمبره! وګوره چې د مجرمانو عاقبت څنګه شو، نو په کار دی چې ستا د زمانې مجرمان هم په خپلو ځانونو باندې و ډار شي.

### توضيحات

۱ لوط نی د ابراهیم نی وراره وه، کله چې دوی شام تدلاړه نو لوط نی د سدوم او شاوخوا بارونو ته د پیغمبر په صفت ورواستولی شو ترڅو دوی سمی لارې ته راواړوي ۱۰،

باروسو ۲ که څه هم ځینو مفسرینو کرامو د دې خبرې دپاره څه وجوه لیکلي دي چې د لوط د ورای دی چې د لوط د ورای دی چې د لوط د ورای دی چې د لوط د ورای د د دغه عمل د ارتکاب وجه همغه ښکاري کومه چې د ﴿ بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ ﴾ د جملې څخه څرګندېږي. یعنی ذکر شوی قوم په هر شي کښې د حد څخه تجاوز کوونکی وه، حتی چې په قضای شهوت کښې هم د تجاوز مرتکب شوه او د زنانه وو څخه یې نارینه وو ته میلان زیات شو. بلکې دوی په همدغه اسراف کښې د بل اسراف مرتکب شوي وه، د تبل اسراف

ب ځينو مفسرينو کرامو ليکلي دي چې ککره شوې بدکاري په هغوی کښې عادی شي کرخېدلې وه، حتی چې په نارينه وو باندې به يې نکاح تړله (واده به يې ورباندې جوړاوه). لنډه دا چې لکه څنګه به چې زنانه ودېدلې همدارنګه به نارينه هم ودېدل او هيچا ته بد نه ښکارېده.

م کله چې دوی د لوط علی په هغو مېلمنو باندې خبر شوه کوم چې د دوی د هلاکت دپاره د هلکانو په څېرو کښې ورغلي وه او په حقیقت کښې ملائک وه، نو په ډلئیزه توګه د لوط ه کور ته وروځغلیده؛ زړو او ځوانانو ټولو هغې خوا ته وروځغاستل. الله څخ فرمایي چې: ﴿ وَجَآءَهُ، قَوْمُهُ، بُرُعُونَ إِلَيْهِ ﴾ [هود:۷۸] یعنی او لوط هڅ ته د ده قومیان په څغاسته ورغله.

## سبحان الله

٣\_ سبحان الله! د كوم شي څخه چې نبي كريم ﷺ ډارېده همغه شي د ده ﷺ په امت كښې تحقق وموند. نبي كريم ﷺ فرمايلي دي چې: «إِنَّ أَخُوفَ مَا أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي عَمَلُ قَوْم لُوطِ» (٣) يعنې: ډېر خطرناك شي چې زه ترې په خپل امت باندې ډارېږم هغه د لوط ﷺ د قوم عمل دى (چې دوى پرې اخته نه شي).

ځينو علماوو کرامو ليکلي دي چې په ځينو کفري دولتونو کښې، لکه انګلستان، د يوه نارينه بل نارينه ته نکاح کول رسمي او قانوني حيثيت لري چې نکاح خط يې په دفتر کښې ثبتېږي<sup>(۵)</sup>.

۱۱) تفسير ابن كثير ج۲ ص۲۳۰

۲۱) روح المعاني ج۸ ص ۱۷۰

٢١) النفسير الكبير ج١٢ ص ١٤٨

<sup>(</sup>۴) سنن ابن ماجه ص۱۸۴

<sup>(</sup> ٥) كتاب الفقه على العذاعب الأربعه ج٥ ص ١٤٠

ولو اننا (۸) همدارنگه د مسلمانانو په ځينو وطنونو کښې، چې نوم يې نه اخلو، هم ذکرې شوې ناجانزې همدارنگه د مسلمانانو په ځينو وطنونو کښې ناجانزې نکاح د ندرت په ډول سره صورت موندلي دي. فإنا لله وإنا إليه راجعون.

# ایا لواطت کوونکی په حد کېږي؟

۴\_ د امام ابو حنیفه رحناه علیمذهب دا دی چی د ذکر شوی فاحش عمل مرتکب باید تعزیرشی، حد ورباندې نشته. که په تعزير سره هم منعه نه شي نو بايد چې اعدام شي.

د اما ابو عليك رفعيد و الله عد باندې محدود شي. همدغه د ابو بكر الصديق ش، علي شاور شوي جنايت مرتكبين د زنا په حد باندې محدود شي. ډېرو نورو صحابه وو کرامو چ نظر هم دي٠١٠.

# د لوط على قوم په کوم ځای کښې تېر شوی دی؟

۵\_د لوط على قوم د فلسطين په شاوخوا کښې مېشت وه چې لوي ښار يې سدوم نومېده. کله چې هغوی هلاک او ښارونه يې وران شوه نو درياب ورباندې وروخوت، چې همدغه درياب د البحر الميت (مړ درياب) په نوم او يا د لوط الله د بحر په نامه يادېږي ۲۰٪.

﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيبًا ۗ قَالَ يَنقَوْمِ آعْبُدُواْ آللَّهُ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهِ غَيْرُهُۥ لَذ جَآءَتْكُم بَيِّنَةٌ مِن رَّبِكُمْ ۖ فَأُونُوا ٱلْكَيْلَ وَٱلْمِيزَانَ وَلَا تَبْخُسُوا ٱلنَّاسَ أَشْيَآءَهُمْ وَلَا تُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا ۚ ذَالِكُمْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنهُ مُؤْمِنِينَ ﴿ وَلَا تَقْعُدُواْ بِكُلِّ صِرَاطٍ تُوعِدُونَ وَتَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَى بِهِ - وَتَبْغُونَهَا عِوَجًا ۚ وَٱذْكُرُواْ إِذْ كُنتُمْ قَلِيلًا فَكَثَّرَكُمْ ۗ وَٱنظُرُوا كَبْفَ كَانَ عَنقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ وَإِن كَانَ طَآبِفَةٌ مِنكُمْ ءَامَنُواْ بِٱلَّذِي أُرْسِلْنُ بِهِ وَطَآبِفَةٌ لَّمْ يُؤْمِنُواْ فَآصْبِرُواْ حَتَّىٰ يَحَكُمَ ٱللَّهُ بَيْنَنَا ۚ وَهُوَ خَيْرُ ٱلْجَنِكِمِينَ ٢

[۸۵] او (مونږ) د مدين ښار ته د دوی ورور شعيب الغی (لېږلی وه)، ده (ورته) وويلې چې ای ز<mark>ما</mark> قومه! تاسو (یوازې) د الله ﷺ عبادت وکړئ (ځکه چې) تاسو ته د ده ﷺ څخه په غیر (په <sup>دنه) بل</sup> معبود نشته راو) یقینًا تاسو ته د خپل رب الله دپلوه و اضحه دلیل (معجزه یا برهان هم) درغلی دی (چې زما صدق په ثبوت رسوي). dillana hand

Editor .

1 91 2

<sup>(</sup>١) كتاب الفقه على المذاهب الأربعة ج٥ ص١٤١

<sup>(</sup> ۲) تفسير القاسمي ج۷ ص۲۰۲

الاعراف (۱) الاعراف (۲) او خلکو ته د هغوی شیان مه کموی (هر شی چې وي) او په ځمکه نو پېمانه او لاع څخه و و وسته (م نو پېچاپه د دې د اصلاح څخه وروسته (چې زما په رسالت يې اصلاح کړې ده) فساد مه کوئ، دا کن<sup>ې</sup> ستاسو دپاره بهتر دي که چېرې تاسو ايمان راوړونکي ياست (چې په راتلونکي کښې مو رکارونه) ستاسو دېاره به د دې که ابهان راوړلو ته نيت وي).

ان راوپ د هره لاره کښې مه کښېنې چې خلک ډاروي او د الله څخ د لارې څخه هغه څوک منعه کړئ چې هغوی ورباندې ايمان راوړي، او (هم د دې دپاره مه کښېنئ چې) دې (د الله څخ لارې) ته کړی چې دې د او هغه وخت درپه زړه کړئ چې تاسو لږ وئ نو الله څخ ډېر کړئ (او قوت يې الله پاله پې ډېر کړئ (او قوت يې <sub>کارپو</sub>اسی، او (هم) تاسو وګورئ چې د فساد کوونکو انجام څنګه شو (ترڅو ترې عبرت واخلئ.

مناسو څخه يوه ډله (موجوده مسلمانان) په هغه شي باندې ايمان راوړي چې زه پرې استول شوی يم (لکه چې ايمان يې راوړي دي) او يوه (بله) ډله (تاسو) ايمان را نه وړي (تاسو په خپل کفر باندې کلک شئ نو ترهغه صبر وکړئ (او منتظر اوسی چې زمونږ (د ټولو) ترمنځ الله ﷺ بېر . . نېصله وکړي راو داسې عذاب نازل کړي چې تاسو پوينا کړي، او همدي څد د فيصله کوونکو بهتر (نبصله کوونکی) دی.

### د مطلب خلاصه

پهٔ دې ایتونو کښې د شعیب علی او د ده د قوم (دعوتي امتیانو) حالات د عبرت اخستلو دپاره بيان شوي دي چې حاصل يې داسې راوځي:

مونږ د مدين ښار ته د دوي نسبي ورور (شعيب الله) د پيغمبر په صفت وراستولي وه، چې ډېر نصيح او بليغ سړي وه، نو خپل قوم ته يې په لاندې ډول خطابه ورکړه:

۱\_ای زما قومه! زه تاسو ته د هر څه څخه وړاندې هغه خبره کوم کومه چې ټولو پيغمبرانو عبه سع خپلوخپلو امتونو ته کړې ده هغه دا چې د الله کل سره شريکان مه دورئ او صرف (يوازې) د الله کل عبادت وكړئ چې واقعًا تاسو بل حقيقي معبود نه لرئ.

۲\_ بله دا چې زما رسالت قبول کړئ، ځکه چې زه تاسو ته په حقه ستاسو د رب ﷺ دپلوه دراستولي شوي يم او د ثبوت دپاره مي تاسو ته معجزات او ښکاره براهين هم ښودلي دي، چې ناسو ټولو ته څرګند دي او نومونو اخستلو ته يې حاجت نشته.

٣\_ تاسو خو برسېره په عقيدوي انحراف، په اعمالو کښې هم منحرف ياست نو تاسو ته توصيه دا ده چې عملي انحراف هم اصلاح کړئ. د مثال په توګه:

الف: تاسو پیمانه او تله پوره کړئ او خلکو ته د هغوی شیان مه کموی چې یا ډنډې ووهئ، یا سېک کاني د درانه په ځای استعمال کړئ او يا په پيمانه کولو کښې څه ټګي برګي وکړئ او بالآخره يا په جوړه جاړه کښې د انصاف په توګه تول ونه کړئ او يا په تزکيه کښې د عدل څخه

ب: لنډه دا چې په ځمکه کښې فري او د چا په حقوقو پښې مه ږدی، الله څخ د هرچا ب: لنډه دا چې په ځمکه کښې Downloded from: bawarketabtoon.com تېرشئ او داسې نور. ولواننا (۸) حقوق معلوم کړي دي، هرچا ته خپل حقوق ورکړئ، مه د چا په پوله پټي باندې تجاوز کوئ، مه د حقوق معلوم دري دي، سرچ يو به جنګ اچوي او مه چاته سپکې سپورې خبرې کوي او چا په ناموس باندې غرض کوي او په جنګ اچوي او مه چاته سپکې سپورې خبرې کوي او داسی نور.

ی دور. ج: ای قومیانوا ستاسو عادت دی چې په هره لاره کښې کښېنی، یا خلک ډاروی او یا یې د ج ای تومیدو سیسو الله څخه د لارې څخه اړوئ، نو دغه دواړه خویونه پرېږدئ، سه لارې شکوئ چې هیڅوک درڅخه په الله و د درې ما د د د د خلکو مخه نيسۍ چې ايمان راوړلو ته يې نه پرېږدي، يا ورته د امن صبتي حسي سروسي. الله رفظ په لاره کښې شک او شبهې وراچوي او په لوي لاس سمه لاره کږوي او يا په دې باره کښې د زور او ظلم څخه کار اخلي. دغه دواړه عادتونه د شريفو خلکو عادتونه نه دي.

۴\_ ای قومیانو! د الله که د نعمتونو شکریه وکړئ او په ما باندې ایمان راوړئ دا څومره لوی نعمت دی چې ستاسو زوزات يې ډېر کړه او د ښمنان مو د مقابلې څخه عاجز دي، تاسو هغه وخت لو درید زړه کړئ چې ستاسو زوزات لږ وه او د کمزورۍ د کبله مو د دښمن مقابله نه شوه کولي، مفسدانو انجام وګورئ چې څنګه شو؟ تاسو ته خو د نوح ﷺ، هود ﷺ او لوط ﷺ د قومونو حالات بيان کړي شوي دي. نو فساد مه کوئ چې د هغوي د انجام په څېر به مو انجام شي.

۵\_ای قومیانو! زما وروستنۍ خبره تاسو ته دا ده چې که تاسو په همدغه حال باندې پاتې شئ په کوم باندې چې سمدستي ياست او د ايمان راوړونکي ډلې سره شامل نه شئ او په خپلو عنادونو باندې کلک ودرېږي، نو دېته منتظر اوسي چې زمونږ او ستاسو په منځکښې الله ، فيصله وکړي او همدي ﷺ بهتر فيصله كوونكي دي، اميد دي چې مونږ ته نجات راكړي او تاسو په خپل غضب باندی اخته کری.

۱\_ مدین د هغه ښار نوم دي کوم ته چې موسي علی هلته د فرعون څخه ورتښتېدلي وه. مدین د ابراهیم علی د یوه زوی نوم وه چی همدغه ښار د هغه په نامه باندې نومول شوي دي ١٠٠٠.

يه [الشعراء: ١٧٤] آيت كنبي الله على فرمايلي دي چي: شعيب على (خطيب الانبياء) د 'الأيكة' به نوم يو ښار ته د پيغمبر په صفت استولی شوی وه. د همدې کېله د ځينو علماوو کرامو نظر دا دی چې د شعیب الله په دعوت کښې دوه ښارونه شامل وه: یو "مَدْیَن" چې دلته ذکر شوی دی او بل الأيْكَة چې هلته ورته اشاره شوې ده. خو ځينې مفسرين كرام وايي چې ذكر شوي دواړه نومونه د يؤه ښار دپاره وضعه شوي دي چې کله په يوه نامه او کله په بل نامه ياد شوي دي، همدا (مصداقي اتحاد) ورته قوي ښکاره شوي دي۲۰.

hy and the stone on ..

<sup>(</sup> ١) روح المعاني ج٨ ص١٧٥

<sup>(</sup>۲) تفسیرابن کثیر ج۲ ص۲۳۱

وبواننا (۸) مونږ ته لومړنی نظر په زړه پوری برېښي او څه ضرورت نه ګورو چې په ترادف (مصداقي اتحاد) باندې قول وکړو.

# "بَيَّنَة" حُد معنى؟

۲\_ د ﴿ بَيِّنَةٌ ﴾ كلمه د بيان څخه اخستله شوې ده او بيان وضاحت او څرګندونې ته وايي'١٠. نو کوم شي چې د بل شي په وضاحت باندې دلالت کوي، برابره خبره ده چې په سترګو باندې ليدل كېږي او كه عقلي وي د نظر لاندې نه راځي، هغه ته د ، بَيِّنه لقب وركولى كيږي.

د همدې کبله نبي کريم ﷺ په خپله يوه خطابه کښې شاهدانو ته د "بَيِّنَه" لقب ورکړی دی چې: «الْبَيِّنَةُ عَلَى الْمُدَّعِي وَالْيَمِينُ عَلَى الْمُدَّعَى عَلَيْهِ» (٢) يعني: شاهدان به دعوه كوونكي باندي دي او سوكند به دعوه کړي شوي دي. او همدارنګه د پيغمبر معجزه په بَيِّنه باندې هم تعبيرېږي.

که څه هم په قرآن کريم کښې د شعيب على د معجزاتو نومونه نه دي اخستلي شوي، چې کومي-کومي معجزې په ورکړي شوي وي، مګر د هغه وخت خلکو ته معلومي وي، نو شعیب 🙉 ورته په خيله خطابه كښې د معجزو نوم ياد نه كړ خو محض د هغوي توجه يې ورجلبه كړه.

او دا هم څه لرې نه ده چې د ﴿ بَيِّنَه ﴾ كلمه نورو دلائلو او براهينو ته هم شامله وي.

# په لاره کښی کښېناستل

٣\_مفسرينو كرامو٢٠) د ﴿ وَلَا تَقِعُدُوا بِكُلِّ صِرَاطٍ ﴾ د جملي دپاره ډېر تفسيرونه كړي دي، لاندى څو مثالونه يې ولولئ:

الف: په لاره کښې د قطاع الطريق (لاره شکوونکو) په حيث مه کښېنۍ.

ب: د دې دپاره لارې مه بندوئ چې د شعیب نځی ملاقات ته څوک وونه شي.

ج: د لارو تېرېدونکو څخه باج مه اخلئ، د الله څلالاري خلکو ته خوشي کړي چې ځي راځي.

د: د الله ﷺ د شریعت لاره مه بندوی چې خلک د دین څخه په شبهاتو او یا په زور باندې اړوی،

او يا څوک نه پرېږدئ چې په ايمان باندې مشرف شي.

مونږ ته داسې ښکاري چې دلته په ترې ټولې معناوې مرادې وي. په همدې مطلب باندې د ﴿ بِكُلِّ صِرٌ طِ ﴾ كلمات دلالت كوي چې هرې لارې ته شاملېږي.

## اتمه سياره د الله رخخ په توفيق سره ختمه شوه ۸۱/۷۴/۷/۱۸ هش

١١) مغردات الراغب ص٤٧

<sup>(</sup>٢) جامع الترمذي ج١ ص٢٤٩

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي ج٧ ص٢٤٨؛ التفسير الكبير ج١٤ ص١٧٤

﴿ قَالَ ٱلْمَلاُ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُواْ مِن قَوْمِهِ عَلَيْ مَنْكَ يَسُعُعَبُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعْكُ مِن وَيَنِنَا أَوْ لَعَنَا كَرِهِينَ ﴿ قَالَ ٱلْمَلاَ اللّهُ مِنْهَا قَالَ أُولَوْ كُنّا كَرِهِينَ ﴿ قَدِ ٱفْتَرَيْنَا عَلَى ٱللّهِ كَذِبًا إِن عُدَن وَي مِلّتِكُم بَعْدَ إِذْ نَجَّنَا ٱللّهُ مِنْهَا وَمَا يَكُونُ لَنَا أَن نَعُودَ فِيهَا إِلّا أَن يَشَاءَ ٱللّهُ رَبُنا وَمِيعَ رَبُنَا كُلّ شَيْءٍ عِلْمًا عَلَى ٱللّهِ تَوكَلّنَا ثَرَبّنَا ٱفْتَحْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ فَوْمِنَا بِٱلْحَقِّ وَأَلْنَ وَسِعَ رَبُنَا كُلّ شَيْءٍ عِلْمًا عَلَى ٱللّهِ تَوكَلّنَا ثَرَبّنَا ٱفْتَحْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ فَوْمِنَا بِٱلْحَقِ وَأَلْنَ عَبْرُ اللّهُ مَنْهُ اللّهِ مَوكَلّنَا ثَرَبّنَا ٱفْتَحْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ فَوْمِينَا بِٱلْحَقِ وَأَلْنَا خَيْرُ ٱلْفَيْتِحِينَ ﴿ وَقَالَ ٱلْلَا اللّهُ اللّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ لَيِنِ ٱتَبْعَتُمْ شُعَيْبًا إِنْكُرْ إِذَا لَحْمِيرُونَ ﴿ وَقَالَ ٱللّهُ اللّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ لَينِ ٱلنّبَعْتُمُ شُعَيْبًا إِنْكُرُ إِذَا لَعَيْمِ اللّهُ مِنْمَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَنْ اللّهُ مُعَيْبًا إِنْكُرُ إِذَا لَعْمَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّذِينَ كَفَرُوا فِي دَارِهِمْ جَيشِمِينَ ﴾ اللّهُ اللّذِينَ كَذَبُوا فِي دَارِهِمْ جَيشِمِينَ ﴾ اللّهُ مِنْ اللّهُ عِنْمُ اللّهُ اللّذِينَ كَذَبُوا شُعَيبًا كَانُواْ هُمُ ٱلنَّخُومِ لَقَدْ أَبْلَغُتُ أُن لَلْمَ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْفُومِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

[۸۸] د شعیب هی د قوم څخه هغو مشرانو چې سرکشي (تکبر) یې کاوه وویلې چې ای شعیبه ا زمونږ دې سوګند وي چې هرو مرو به تا او هغه کسان چې ستا سره یې ایمان راوړی دی د خپلې قریې (ښار) څخه وباسو، او یا به هرو مرو تاسو زمونږ په مسلک کښې ورتاو شئ (هغه به بیرته قبول کړئ).

شعیب الله وویلی چی: ایا (تاسو دا کار کوئ؟) اگر که مونر (پری) ناخونه یاستو.

[۸۹] بې شکه مونږ به په الله گ باندې (ستاسو غوندې) دروغ تړلي وي که (بالفرض) مونږ ستاسو په مسلک کښې د هغه څخه وروسته بيرته ورتاو شو چې الله څ تري مونږ ته نجات راکړی دی راو بچ يې ترې ساتلي ياستو).

او (برسیره په دې) مونږ ته د اکار هیڅ نشته (لیاقت نه لري) چې ستاسو په مسلک کښې بېرنه درتاو شو، مګر هله که زمونږ رب الله څخ یې اراده وکړي، (ځکه چې) زمونږ رب څخ په هر شي باندې د علم (پوهي) د حیثه احاطه کړې ده.

مونږ خاص په الله على باندې توكل كوو (او همده على ته پنا وړو).

ای زمونږ ربه! زمونږ ترمنځ او زمونږ د قوم ترمنځ په حقه سره فیصله وکړې، او ته په فیصله کوونکو کښې بهتر فیصله کوونکی یې.

[۹۰] او د شعیب نشید د قوم څخه هغه مشر این چې این کفر باندې کلک وه وویلې چې ای خلکوا

قال العاد (۱) که ناسو د شعیب الخته پیروي و کړئ نو یقینًا تاسو به په دغه وخت کښې زیان موندونکي یاست. [۹۱] نو دوی لره زلزلې ونیول نو په خپل کور (وطن) کښې په زنګنونو باندې پرېوتلي (مړه)

[٩٢] هغه کسان (پوينا شوه) چې شعيب علي ته به يې د دروغو نسبت کاوه (د وطن څخه به يې

وطن ترې داسې خالي شو) لکه چې دوي پکښې بالکل اوږد ژوند نه وي تېر کړي (تابه ويل چې دا وطن د دوی نه وه بلکې د شعیب الله وه).

هغه کسان چې شعیب ﷺ ته به یې د دروغو نسبت کاوه همغوی زیان کاران شوه (او مومنان كاميابان شوه).

[۹۳] نو شعیب نظی د دوی (د مړو) څخه مخ واړاوه او (ورته) ویې ویلې چې ای زما قومه ۱ ما خو ناسو ته په يقيني توګه د خپل رب ﷺ پيغامونه ورسول او ستاسو دپاره مي د خير غوښتنه وکړه رمگر تاسو ونه منله او کافر پاتی شوئ نو زه به په کافر قوم باندی څنګه غمژن شم (او څنګه به پرې افسوس وکړم)؟.

### د مطلب خلاصه

په دې ایتونو کښې د شعیب 🕮 او د ده د قوم پاتې قیصه ذکره شوېده چې په لاندې موادو 🔃 كښى خلاصه كېږي:

۱\_ د شعیب علی د بلیغی وینا په مقابل کښې د ده د قوم متکبرانو اخطار ورکړ چې رای شعيبه!) كه ته د خپلې ذكرې شوې كړنلارې (نصيحت) څخه لاس وانخلې نو زمونږ دې سوګند وي چې د لاندې دوه وو کارونه څخه په يو کار درسره وکړو:

الف: يا به تا او ستا ملګري د دې ښار څخه وباسو او هجرت ته به مو مجبور کړو.

ب: او يا به زمونږ دين ته بېرته ورتاوېږئ او څه چې مونږ کوو هغه به تاسو هم کوئ او کومه عقيده چې زمونږ ده په همغې عقيده باندې به تاسو هم معتقد کېږي.

۲\_ شعیب علی د دوی د اخطار په مقابل کښې په لاندې ټکو کښې جواب ورکړ:

الف: د وطنه (ښاره) څخه ويستل خو مونږ ته هېڅ اهميت نه لري، ټوله دنيا زمونږ د رب ﷺ دنيا ده، په هرځای او هر وطن کښې چې مونږ اوسېږو هملته به د خپل رب څخ عبادت کوو. د همدې کبله مونږد اخطار په اولني جز کښې بالکل بحث نه کوو.

ب: اما د اخطار په دوهم جز کښې خو د هرڅه څخه وړاندې دا وايو چې مونږ خو هيڅکله ستاسو په دين باندې معتقد شوي نه يو ، نه ما لارې شكولې دي، نه مې په ځمكه كښې فساد كړى دى او بالآخره ند مې چرتد پيماند کمه کړې ده او نه مې ډنډۍ وهلې ده، همدارنګه زما ملګرو هم د هغه وخت څخه راپه دې خوا چې زما ملګرتيا يې اختيار کړې ده ذکر شوي کارونه يو هم نه دي کړي، نو

ال العلا (۱) على العلام على المستعمل على المستعمل على المستعمل على المستعمل على المستعمل على المستعمل مونر باندې تړي.

چ بوه دين ته ور اوښتل خو د زړه کار دى، نو کله چې مونږ ستاسو د دين څخه نفرت کوو نو ايا تاسو کولی شئ چې خپل دېن ته زمونږ په زړونو کښې ځای وکړی؟

د: مونږ خو ستاسو د دين څخه نفرت کوو او نه مو خوښېږي، څکه چې ستاسو دين په الله هو باندې د دروغو تړلو څخه په غیر بل شي نه دي، نو که بالفرض مونږ ستاسو په خیال او ستاسو په دغه کار مرتکب شوي ياست چې د الله على سره په عبادت کښي بوتان شريکوئ

ه: الحمد لله مونږ ته خو الله ﷺ ستاسو د باطل دين څخه نجات راکړی دی او ترې پاک يې ساتلي ياستو، نو ايا مونږ ته مناسبه ده چې د الله چې دغه لوي فضل ته شا کړو او ستاسو غوندې په مزخرفه عقيده كښي ورګه شو؟

مونږ دغه کار هيڅکله نه کوو مګر دا بېله خبره ده چې زمونږ رب کار څخه خپل فضل او توفيق بيرته واخلي او ستاسو غوندي بي توفيقه پاتې شو، زمونږ رب الله خو په هرشي باندې پوه دي د توفيق د ورکولو او د بيرته د اخستلو ځايونه پيژني، نو اميد دى چې زمون څخه به يې بيرته وانخلي و: مونږ په الله ﷺ باندې توکل او اعتماد کړي دي ستاسو د هيڅ ډول اخطار څخه نه ډارېږو، هرڅه چې زمونږ په مقابل کښې کولي شئ صرفه پرې مه کوئ.

٣\_ بيا نو شعيب على خپل رب على ته سوال وكړ چې: اى زمونږ ربه د دغه كافر قوم كبر او عناد خو بالکل اوج ته رسېدلي دي او د ايمان راوړلو اميد ورته نشته، د دوي ويناوې ته پخپله باندي اورې او کړه وړه يې پخپله باندې ګورې، نو ای ربه! زمونږ او د دوی په منځکښې حقه فيصله وكړى، ستا څخه بهتره فيصله بل څوك نه شي كولي.

۴\_کله چې ذکر شوو متکبرانو د شعیب علی بلیغه وینا واوریده او پوره باور یې راغي چې تهدید او اخطار ورباندې څه اثر نه کوي، نو دا ډار ورسره پيدا شو چې د مومنانو متانت او کلکوالي په عوامو باندې څه اثر وانچوي او نور خلک ايمان را نه وړي.

نو خپل پيروان يې مخاطب كړه چې: كه بالفرض تاسو د شعيب على پيروي وكړئ او د هغه دين ته ور واوړئ نو په لوی لاس به ځانونه د زیان او خطر سره مخامخ کړئ چې یا به تاسو هم د وطنه وشړل شئ او يا به په زور سره بېرته خپل پلارني دين ته ورتاو کړي شئ او مونږ ته به ځانونه بې اعتماده کړئ.

متکبرانو په ذکره شوې وينا باندې د يو پلوه عوام وډار کړه چې د شعيب علي پيروي ونه کړي او د بله پلوه یې د شعیب علی پیرویان (مومنان) په غوږ ووهل چې تاسو خپل ځانونه په لوی لاس په خطر کښې اچولمي دي نو د شعيب عليه د پيروۍ څخه ډډه وکړي او ځانونه مه زيانمن کوي.

// company of the com

۵\_ نو الله و شعيب الله سوال قبول كړ او داسې فيصله يې وكړه چې:

چې ځمکې ته يې د زلزلې يو جړق ورکړ چې د همدې يوه جړق سره ټول کافران پړمخونه په زنګونو باندې مړه ولوېده، نو کومي دوه خبرې چې دوی به پرې نوروته اخطار ورکاوه هغه په دوی باندې پخپله تطبيق شوي، هغه دا چې:

الف: د وطن بلکې د ټولې څمکې څخه دوی وشړل شوه تابه ويل چې دوی بالکل په خپل ښار يا ځمکه کښې نه دي اوسېدلي او هيڅ يې پکښې ژوند نه دي کړي.

ب: همدارنګه د تاوان سره هم دوي پخپله مخامخ شوه، چې په دنيا کښې يې ژوند ختم شو او په آخرت کښې د دوزخ د اور ابدي اوسيدونکي جوړ شوه.

ع \_ په پای کښې شعیب نځه د دوی مړي مخاطب کړه چې: ای زما قومه ا ما خو د خپلې وسې پورې ستاسو سره خواخوږي وکړه او د خپل رب ﷺ پېغاموند مې درته ورسول يا په بل عبارت: ماخو ستاسو سره عزيزولي وپالله او د نجات لارې ته مې دعوت کړي خو تاسو زما سره عزيزولي ونه کړه او ايمان مو راباندې رانه ووړ او په خپل کفر باندې کلک پاتې شوي، نو اوس به زه ستاسو په حال باندې څنګه غمژن شم؟ زه خو به په هغه وخت کښې غمژن کېدلي چې ما ستاسو په خير غوښتنه کښې څه قصور کړي وي، ماخو ستاسو په خير غوښتند کښې په هېڅ ډول قصور نه دي کړي.

١\_ په دې مقام كښې يوه پوښتنه پيدا كېږي، هغه دا چې د ﴿ لَتَعُودُنَّ ﴾ كلمه د "عَوّد" څخه اشتقاقه شوې ده او "غود" دې ته وايې چې سړي خپل پخواني حالت ته ورتاو شي (ور واوړي)، ته به وايې چې کفارو د شعيب 🕮 او د ده د ملګرو (مومنانۍ څخه وغوښتل چې زمونږ په دين کښې داخل شئ لکه څنګه چې پخوا پکښې داخل وئ، حال دا چې پيغمبران سير د و بالکل د ګناه څخه معصوم دي پاتي لا كفري عقيده؟

که څه هم مفسرينو کرامو د ذکرې شوې پوښتنې دپاره زښت ډېر جوابونه کړي دي ١٠، که څوک يې د لوستلو شوق لري هملته دې مراجعه وکړي، مګر مونږ وايو چې: د ذکرې شوې پوښتنې جوابولو ته به په هغه وخت کښې ضرورت وي چې د ﴿ لَتَعُودُنَّ ﴾ کلمې په استعمال کښې د وخت کافران رښتيني وي، حال دا چې هغوي په الله ﷺ باندې په دروغو تړلو کښې هېڅ درېغ نه وه کړي نو په شعیب علی باندې به یې څه صرفه کړې وي. یا په بل عبارت: الله گه مونږ ته د هغوي د خولو خبره راحكايت كره چي شعيب عليه ته يي تهمت آميزه جمله ﴿ أَوْ لَتَغُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا ﴾ استعماله كره او تهمت يې ورباندې ولګاوه چې د رسالت د دعوي څخه وړاندې ته هم زمونږ په کفري مسلک باندې معتقد وې نو همغه مسلک ته د خپلو ملګرو په شمول بيرته ورتاو شه.

### سوال جواب

۲ که څوک وايي: که دغه جواب درست وي نو شعیب الله به د هرڅه وړاندې د خپل ځان څنو تهمت رد کړي وي چې زه خو ستاسو په کفري مسلک باندې هیڅکله نه یم معتقد شوي؟

تهمت د کړی وی چې روستو. مونږ وايو چې: شعيب ﷺ ځکه د هغوی د ضمني تهمت څخه سکوت وکړ ترڅو پرې خپل وځي ضائع نه کړي او هغوی ته د دعوت د نه قبلولو بهانه په لاس ورنه کړي.

# يوه پوښتنه او د هغې جواب

٣\_كه څوك وايي چې: د شعيب على جواب خو وړاندې تمام شو چې مونږ ستاسو دين ته نه در اوړو؛ نو پوښتنه دا ده چې د دې جملې ﴿ وَمَا يَكُونُ لَنَآ أَن نَعُودَ فِيهَاۤ إِلَّاۤ أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ رَبُنَا ﴾ په زيادن كښي څه حكمت وه؟

مونږ وايو چې: شايد په ذكر شوي زيادت كښې به لاندې نكاتو ته اشاره شوې وي، والله اعلم: الف: ترڅو الله گخ ته په خپله تواضع او عبوديت باندې اقرار وكړي چې په دين باندې كلك پاتې كېدل زمونږ توانايي او مېړانه نه ده بلكې دا د الله څخ په فضل پورې ارتباط لري.

د شعیب الله دکره شوې جمله کټ مټ د نبي کریم ﷺ هغې جملې ته ورته ده په کومې سره به بې چې د الله ﷺ څخه ډېر سوال کاوه چې: «یَا مُقَلِبَ الْقُلُوبِ ثَیّتَ قَلْبِي عَلَى دِینِكَ»(۱) یعني: ای د زړزو تاوونکیه! زما زړه ستا په دین باندې کلک پاتې کړې.

ب: ترڅو کافران په غوږ باندې ووهي چې ستاسو دين ته زمونږ وراوښتل نه واقع کيدونکي کار دی. د ځخه چې مونږ خو په خپله اراده نه وراوړو، نو د وراوښتلو بله لاره نه ده پاتې بې د دې څخه چې الله څخ زمونږ د ضلالت اراده وکړي، او ستاسو دين ته مو په زور ورواړوي، او زمونږ اميددي چې الله څخ زمونږ د ضلالت اراده وکړي، او ستاسو دين ته مو په زور ورواړوي، او زمونږ اميددي چې الله څخ به هم زمونږ په هکله دغسې اراده ونه کړي ځکه چې همده څخ ترې مونږ ته نجات راکړي دي او همدي څخ زمونږ مهربان رب دي.

Ther\_

# د شعیب 🕮 په قوم عذاب

۴\_ د شعیب ﷺ د قوم د عذاب څخه په قرآن کریم کښې په لاندې درېووکلماتو باندې تعبیر شوی دی:

الف: ﴿ أَلرَّحِفَةُ ﴾، چې د زلزلي او د ځمکې د جړق معني ورکوي، لکه څنګه چې په همدې ځای کښي ذکره ده

ج: ﴿ عَذَابُ يَوْمِ ٱلطَّلَّةِ ﴾، الله ﷺ فرمايي چي: ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَأَخَذَهُمْ عَذَابُ يَوْمِ ٱلطُّلَّةِ ﴾ [الثعواء: ١٨٨] يعني: نو دوى شعيب على ته د دروغو نسبت وكړ، نو دوى لره د سوړي د ورځي عذاب ونيول (او هلاک شول).

ځينې علماء کرام وايي چې: شعيب ﷺ دوه وو ښارونو ته استولی شوی وه چې يو مدين نوميده او د بل الأيکه نوم وه، نو د مدين ښاريان په چيغه او زلزله باندې هلاک شوي دي او د الأيکه کافران د سوري د ورځې په عذاب باندې پوپنا شوي دي ۲۰۰

او ځينې نور علماء کرام وايي: چې مَذيّن او الأيکة د يوه وطن نومونه دي<sup>۳۰،</sup>، او څه لرې نه ده چې ۱۲نيکه يې د پلازمېنې نوم وي، دوی وايې چې په ذکرو شوو کافرانو باندې درېواړه عذابونه په لاندې کيفيت سره ورنازل شوي دي چې:

کله چې د شعیب علی د قوم د هلاکت وخت ورورسېده نو الله گاه په دوی باندې ډېره سخته کرمي ورمسلطه کړه چې د دوی تنفسونه یې وربند کړه او نه ورته اوبو او نه سیوري څه ګټه رسولي شوه.

نو دوی د خپلو کورونو څخه ډاک (بیدیا) ته وتښتېدا، ملته الله څا دوی ته یوه وریخ پیدا کړه چی ښه سړه هوا ترې لاندې چلېده، نو یو تربله یې سره نارې کړې چې هلئ دلته ځانونه راورسوی، آن تردې چې ټول د ذکرې شوې وریځې د سوري څخه لاندې په دمه شوه او لر څه ساګانې یې واخستې په عین وخت کښې په دوی باندې ذکر شوی سوړ سوری اور وګرځیده او د ملخانو په شان یې کباب کړه ۱۴۰۰

دا وه د سوري د ورځې عذاب، مګر د دې سره سره ورباندې ځمکه په زلزله شوه او ښه توي جړق يې ورکړ او جبرائيل نفخ پرې هيبتي چيغه هم وکړه (۵)، که څه هم د هلاکت دپاره يې يوه ډول عذاب

<sup>(</sup>١) تفسير ابي السعود ج٢ ص٢٥٢

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز ج٧ ص١١٤

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ج٢ ص٢٢١؛ اضواء البيان ج٢ ص٢٩٣

<sup>(4)</sup> تفسير البغوي ج٢ ص١٨٢

۵) تفسیر ابن کثیر ج۲ ص۲۳۲

قال المدر) هم کفایت کاوه مګر الله څخ ورباندې د دوی د توهین او د نورو د عبرت دپاره درېواړه عذابوند ورنازل كره. فأعوذ بالله من غضب الجبار ومن عداب النار.

مون ته دا غوره برېښي چې د شعيب نه په قوم باندې به درېواړه عذابونه په ذکر شوي تفصيل سره ورنازل شوي وي نو په يوه آيت کښې به د يوه عذاب ذکرشوی وي او په بل آيت کښې به د بل عذاب ذكر شوى وي، خو دا راته غوره نه ښكاري چې مدين او الايكه به (دواړه) د يوه وطن نومونه وي، او نه څه ضرورت شته چې په يووالي باندې يې وينا وکړو.

په همدې موضوع کښې \_إن شاء الله ﷺ د [الشعراء: ١٨٩] آيت لاندې څه نور وضاحت هم راروان دی.

## غنی څه معنی؟

٥\_د ﴿ لَّمْ يَغْنَوْا ﴾ كلمه. 'غِني څخه اخستله شوې ده. 'غِني' بې پروا كېدلو ته وايي ١٠ نو څرنګر چې په دې مقام کښې يې د ايي توري متعلق واقع شوي دي علماوو کرامو په بې غمۍ سره په خپلو ښارونو کښې په اوږدې اوسېداني باندې تفسيره کړې ده د۲۰، نو د معني حاصل يې داسي کېږي چې: د شعیب 🕮 قوم د عذاب د نزول څخه وروسته داسې پوینا شو تابه ویل چې دوی هېڅکله په دغه وطن کښې د بې غمۍ اوږده عمرونه نه دي تېر کړي دا وطن به د پخوا څخه راپه دى خوا همدغسى كنډواله وه لكه چې اوس كنډواله دى.

۶\_ شعیب علی د خپل قوم سره د هلاکت څخه وروسته داسې مخاطبه وکړه لکه څنګه چې نبي کريم ﷺ د بدر په موقع د مشرکانو سره د مرګ څخه وروسته کړې وه، چې څه تحقيق يې د [الأعراف: ٧٩] آيت لاندې نژدې تېر شوى دى، والحمد لله ريخة.

# خطيب الانبياء څوک دي؟

٧\_ د عبدالله بن عباس رمزيه د روايت په مطابق، كله چې به نبي كريم ﷺ شعيب على ياداوه نو د خطيب الانبياء لقب به يې ورکاوه ، ٢٠ چې په خطابه کښې يې پوره مهارت په برخه شوى وه.

﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِن نِّي إِلَّآ أَخَذْنَآ أَهْلَهَا بِٱلْبَأْسَآءِ وَٱلطَّرَّآءِ لَعَلَّهُمْ يَضَّرَّعُونَ ٢

ثُمَّ بَدُّلْنَا مَكَانَ ٱلسَّيِّئَةِ ٱلْحَسَنَةَ حَتَّىٰ عَفَواْ وَّقَالُواْ قَدْ مَسَّ ءَابَآءَنَا ٱلضَّرَّآءُ وَٱلسَّرَّآءُ

And the state of t

Maria and war

A Company of the Park

<sup>(</sup>۱) مفردات الراغب ص۲۷۸

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز ج٧ ص١١٥

<sup>(</sup>٣) تفسير القاسمي ج٧ ص٢١٨

وَالْمُ اللَّهُم بَغْنَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ٢٥ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَى ءَامَنُوا وَآتَقُوا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِم

بِرَى مِنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ وَلَكِن كَذَّبُواْ فَأَخَذْنَهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ١٠

[۹۴] او مونږ په هَيځ کلي (ښار) کښې هېڅ پېغمبر نه دی استولی مګر د هغه (ښار) خلک به مو په سختيو او مرضونو سره ونيول، شايد چې دوی (الله څخ ته) زارۍ وکړي (او همده څخ ته راجع شي).
[۹۵] بيا به مونږ (دوی ته) د محنت په ځای نيکي (خوشالي) بدله (عوض) کړه، آن تردې چې دوی به (د هر حيثه) پرېښودل شوه (او زيات به شوه). او دوی به ويلې چې يقينًا زمونږ پلرونو ته هم سختي (مرضونه) او خوشالۍ رسېدلې وې (دغه حالات په ايمان او کفر پورې ارتباط نه لري)؛ نو دوی به مونږ ناڅاپه ونيول حال دا چې دوی به پرې شعور نه درلوده (ګومان به يې نه وه چې و په نيول شي)

[۹۶] او که چېرې يقينا د (هلاکو کړی شوو) کلو (ښارونو) خاوندانو ايمان راوړی وی او پرهيز يې کړی وی (د شرکياتو څخه)، نو په دوی باندې به مو د آسمان او ځمکې د پلوه برکتونه ورپرانستي وی، مګر دوی تکذيب ته دوام ورکړ نو دوی مو په هغه شي باندې ونيول چې دوی به کيب کول (او پوينا مو کړه).

### ارتباط

په وړاندې ایتونو کښې الله گان د مثال په توګه د پنځو پیغمبرانو سهد د کافرو قومونو انجام بیان کړ. په دې ایتونو کښې د هغوی په شمول په ټولو هلاکو شوو کافرانو باندې یوه اجمالي تبصره نازله شوې ده چې حاصل یې داسې کېږي:

#### د مطلب خلاصه

ای پیغمبره ۱ مونږ چې څومره کافر قومونه پوپنا کړي دي هغوی مو يو هم ېې هدايته نه وه پرېښي، د يو پلوه مو هر يوه قوم ته پېغمبر استولی وه چې په وينا شره دوی ته نصيحت وکړي او د کفرياتو څخه يې را ايسار کړي، او د بله پلوه مو ورته د عبرت عملي درسونه هم ورکړي وه چې:

۱\_ په هغوی به مو سختي او مرضونه ورحواله کړه ترڅو دوی د غفلت د خوبه رابېدار شي او حقی لارې ته راواوړي او ترڅو دوی پوه شي چې د الله څه څخه غیر ترې هېڅوک مشقتونه نه شي لرې کولی او د مصیبتونو مخه یې نه شي نیولی

۲\_ کله به چې هغوی را ویښ نه شوه نو د مصیبتونو په بدل کښې به مو خو شالۍ او پراخۍ ورکړې، آن تر دې چې د هرحېته به ډېر شوه، اولادونه به یې زیات شوه، په مټ کښې به قوي شوه، مالونه به یې پریمانه شوه او داسې نور، دا ټول د دې دپاره چې د نعمتونو شکریه وکړي او خپل رب څخ ته راجع شي او بالآخره د کفریاتو او شرکیاتو څخه لاس واخلي.

الملا (۱) مگر هغوی به د خوشالیو په پریمانۍ باندې لازیات سرکشه شوه او ویلې به یې چې نه محر هغوی به در دې کبله نازلیږي چې مونږ خپله کفري عقیده پرېږدو او نه خوشالۍ د دې امله راکول مصیبون د دې سد کريالاره بدله کړو، بلکې دغه دواړه د زمانو حوادث دي نه تل سړی خوشاله کېږي چې مونږ خپله کړنلاره بدله کړو، بلکې چې هغوي خپلې تګلارې ته تغیر نه وه ورکړي نو مونږ هم خپله تګلاره نه شو بدلولي.

نو دوی به په همدغه غفلت کښې ډوب پراته وه او خيال به يې هم نه وه چې د الله که عذاب به ورباندي نازليږي، خو مونږ به ناڅاپه په عذاب باندې ونيول او هلاک به مو کړه.

نو بايد چې ستا دعوتي امت د ذكرو شوو عبرتي درسونو څخه ګټه واخلي او د غفلت د خويه راويښ شي چې د هغوي په سرنوشت باندې اخته نه شي.

٠٠٠ و ١٠٠ مشكلاتو او سختيو د اثر الفرض ذكر شوي هلاك كړى شوي قومونه يا د مشكلاتو او سختيو د اثر لاندې راغلي وي او مونږ ته راجع شوي وي او يا ورباندې د نعمتونو پراخۍ څه اثر اچولي وي نو مونږ به په دوی باندې د هر حيثه د برکتونو دروازې ورخلاصې کړې وی چې د اسمانه به مو ورباندي بارانونه نازل کړي وي او د ځمکې څخه به مو ورته ډول-ډول غلې دانې رازرغوني کړې وي

نو په دې تقدير به دوي دنيا او آخرت دواړه ګټلي وي مګر دوي په هيڅ وجه الله گات ته راجع له شوه او د پیغمبرانو سیمالد تکذیب ته یی ادامه ورکړه، نو ځکه مونږ په عذابونو سره ونیول آر د نعمتونو څخه مو ورته بلاګاني جوړې کړي.

## توضيحات - د ا رك به ساريدان م

١\_د ﴿ بِٱلْبَأْسَآءِ وَٱلضَّرَّآءِ ﴾ به باره كښې مونو د [البقرة: ٢١٤] آيت لاندې څه بيان ليكلى دى چې بيا ليکلو ته يې اړتيا نه ګورو.

#### اعفوا څه معني؟

٢\_د ﴿ عَفُواْ ﴾ كلمه د عَفُو څخه اخستله شوى ده، عَفُو او عَافِية پرېښودلو او ډېرېدلو ته وایی''' نبی کریم ﷺ فرمایلی'دی چی «وَأَعْفُوا اللَّحَی»''' یعنی دِیری پرېږدی (او زیاتی یی کړیُ، نو د معني حاصل يې داسې کېږي چې: مونږ چرته هم پخواني قومونه نه دي هلاک کړي مګر هله چې هغوی ته به مو د پيغمبرانو سه دې په خولو باندې قولي اندار ورکړ، او په دې باندې علاوه هغوى ته به مو فعلي انذار هم وركړ چې يو ځل به مو ورباندې سختي او مشكلات ورواستول نرڅو الله على ته راجع شي او زارى وكړي، خو چى دغه انذار به ورباندى اثر وند كړ نو د سختيو په عوض به مو ورباندې اساني ورنازله کړه، د هغوی مالونه به مو د هلاک څخه پرېښودل ترڅو به چې ښه ډېر شوه، همدارنګه به مو د دوی څخه مرضونه او مشقتونه لرې کړه ترڅو د شکر د لارې څخه الله الله

Algan is a marked for the comment

water being to the collection

<sup>(</sup>١) مغردات الراغب ص٢٥٢: تفسير القاسمي ج٧ ص٢١٩

<sup>(</sup>۲) بخاری شریف ج۲ ص۸۷۵

الأعراف (۲) ناراجع شي، خو دغه ډول انذار به هم ورباندې خپل اثر د لاسه ورکړ. نو کله به چې هر ډول انذار ۱٬ راجی (داردل) هغوی ته گټور واقع نه شوه نو بیا به مو هغوی ناڅاپه هلاک کړه.

د ذکر شوي آيت د مضمون پورې اړوند څو احاديث مونږ د [الانعام:۴۴] آيت لاندې ليکلي دي، مبله ده چې هلته مراجعه وکړي شي، بيا ليکلو ته يې ضرورت نه ګورو.

# بى بركته مال وپېژنئ

٣ ـ د ﴿ بَرَكْتُ إِلَّ كُلُّمه د "بَرَكَة" جمعه ده، او مونږ د [آل عموان: ٩۶] آيت لاندې ليكلي دي چې د بَرَی په مفهوم کښې دوه معناوې شاملې دي: چې يو زيادت دی او بل دوام (همېشه والي) دی. . نو په دې مقام کښې يې د معنی حاصل داسې راوځي چې: که بالفرض هلاک شوو قومونو ايمان راوړی وی او د الله ﷺ څخه ډار شوي وی نو مونږ به په هغوی باندې د ځمکو او اسمانونو برکتونه ر در نازل کړي وي، چې مالونو او ثروتونو به يې په دوامداره توګه زيادت کړي وي او پوينا شوي به نه رى، مگر كله چې دوى په خپلو كفري عقائدو باندې كلك پاتې شوه ﴿ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبْوَّبَ كُلِّ نځي ۽ ﴾ [الأنعام: ۴۴] نو د هر شي دروازې مو ورباندې ورپرانستلي، خو برکت پکښې نه وه چې د بوپلوه يې دوام ونه کړ او په هلاکت باندې ځتم شوه او د بله پلوه د نيکيو اسباب جوړ نه شوه چې په شراب خوری او فسق او فجور کښې مصرف شوه.

لنډه دا چې برکتي مال هغه دي کوم چې په نېکيو کښې مصرف شي او د سړي دينداري زياته كړي، او بې بركته مال هغه دى كوم چې په عبثياتو او ضررونو كښې ولګيږي.

نو مونږ (مسلمانانو) ته په کار دي چې مالونو ته د اصل د نګاه څخه ونه ګورو بلکې د اثر نګاه يې د نظر لاندې ونيسو، او هم راته په کار دي چې د الله ﷺ څخه د برکتي مالونو سوالونه وکړو، ترڅو په دواړو دنياوو کښې مو په درد باندې وخوري او د بې برکته مالونو څخه په الله على باندې پنا وغواړو چې د دارينو د لعنت غاړکۍ راته ترې جوړه نه شي.

﴿ أَنَا مِنَ أَهْلُ ٱلْقُرَىٰ أَن يَأْتِيَهُم بَأْسُنَا بَيَنتًا وَهُمْ نَآبِمُونَ ٢ أُوأُمِنَ أَهْلُ ٱلْقُرَىٰ أَن يَأْتِيَهُم بَأْسُنَا ضُحَّى وَهُمْ يَلْعَبُونَ ﴿ أَفَأْمِنُواْ مَكْرَ ٱللَّهِ فَلَا يَأْمَنُ مَكْرَ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴿ أُولَمْ يَهْدِ لِلَّذِينَ يَرِثُونَ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ أَهْلِهَا أَن لَّوْ نَشَآءُ أَصَبْنَهُم بِذُنُوبِهِمْ ۚ وَنَطْبَعُ عَلَىٰ قُلُوبِومْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴿ يَلْكَ ٱلْقُرَىٰ نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآبِهَا ۚ وَلَقَدْ جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَتِ فَمَا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ بِمَا كَذَّبُواْ

مِن قَبْلُ كَذَالِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِ ٱلْكَافِرِينَ ﴿ وَمَا وَجَذْنَا لِأَحْتُمِمِ مِنْ عَلَىٰ عَلَىٰ قُلُوبِ ٱلْكَافِرِينَ ﴿ وَمَا وَجَذْنَا لِأَحْتُمِمِ مِنْ عَهْدِ وَإِن وَجَدْنَا أَحْتُرُهُمْ لَفَسِقِينَ ﴾ عَهْدٍ وَإِن وَجَدْنَا أَحْتُرُهُمْ لَفَسِقِينَ ﴾

[۹۷] ايا نو د کلو (ښارونو) اهالي د دې څخه په امن کښې دي چې زمونږ عذاب دوی ته پړ داسې حال کښې ورشي چې دوی د شپې (په خواږه خوب باندې) ويده وي؟

داسې دان کښې وردي په کې د د . [۹۸] ايا د کلو (ښارونو) اهالي (په کفر باندې کلک دي) او د دې څخه په امن کښې دي چې زمونږ عذاب دوی ته په څاښت (رڼا ورځ) کښې په داسې حال ورشي چې دوی لوبې کوي؟ (او يا د لوبو ننداره کوي)؟

[۹۹] ايا نو دوی د الله ﷺ د پټو نيولو څخه په امن کښې دي؟ نو د الله ﷺ د پټ نېونې څخه نه په امن کښې کېږي (نه بې غمه کېږي) مګر زيان کار (او تاوانيان) قوم.

[۱۰۰] او ايا هغو خلكو ته چې د ځمكې وارثان جوړ شوي دي د هغې د اهاليوو (د هلاكټ) څخه وروسته، دې خبرې هدايت ونه كړ؟ (د عبرت درس يې ورنه كړ؟).

چې که زمونږ اراده وشي نو د خپلو ګناهونو په سبب به دوی ته هم مصیبت ورسوو (لکه چې هغوی ته مو رسولی وه) او په زړونو باندې به یې مهر ولګوو (لکه چې د هغوی په زړونو باندې مو چې مهر لګولي وه).

ربه کار وه چې ذکرې شوې خبرې) د عبرت درس ورکړی وی خو ور يې نه کړ، نو ځکه مو دا دی يو مصيبت ور ورساوه چې په زړونو مو ورته مهر ولګاوه) نو دوې (حقه وينا د زړه په غوږونی) نه اوري راو نور مصائب هم ورروان دي)

[۱۰۱] دای پیغمبره!) د دغو کلو (ښارونو) ځينې حالات (خبرونه) په تا باندې مونږ حکايت کوو، رکه نه نو تا خو پکښې هېڅ معلومات نه درلوده).

او يقينًا دوى ته خپل پيغمبران سهدم د معجزاتو سره ورغله، نو نه وه دوى چې په هغه شي باندې ايمان راوړي كوم ته به يې چې د معجزاتو څخه وړاندې د دروغو نسبت كاوه (د دوى زړونه مو مهر كړه).

دغه ډول الله څخه د کافرانو په زړونو باندې مهر لګوي راو د ایمان استعداد یې ترې اخلي). [۱۰۲] او مونږ د دوی (کافرانو) اکثریت ته هیڅ عهد مونده نه کړ رچې وفا یې ورباندې کړې وی) او یقینًا مونږ د دوی اکثریت فاسقان مونده کړه.

### ارتباط

د پيغمبرانو سه سم په وړاندېنيو قيصو کښې چې کوم شي ته اشاره شوې وه په همغه شي باندې په دې ايتونو کښې صراحت شوي دي، هغه دا: المهرب ۱\_ چې محمدي امت د هغوی څخه عبرت واخلي او د هغوی په تګلارې باندې لاړ نه شي، هې نه چې په دوی باندې هم داسې عذاب نازل شي لکه څنګه چې په هغوی باندې نازل شوی وه. ې د بې نبي کريم ﷺ د مشرکانو په شرکياتو باندې د کلک پاتې کېدلو د کبله ډېر غمژن نه شي، لکه څنګه چې په دې امت کښې عنادي کافران شته همدارنګه عناديان په پخوانيو امتونو کښي هم د. نېر شوي دي چې د مرګ د ورځې پورې به په کفر باندې کلک ولاړوه او په نتيجه کښې به د هلاکت سره مخامخ شوه.

# د مطلب خلاصه

بعني اي پيغمبره! په خپل امت باندې لاندې نکات قرائت کړه چې د يو پلوه هغوي ته د عبرت درس ورکړي او د بله پلوه ستا حوصله قوي کړي او د ډېر غمژن کېدلو مخه دې ونېسي.

۱\_کله چې تا د خپل امت په ښاريانو باندې د پخوانيو ښاريانو قيصې ولوستلي او د هغوي کرنلاري او د کړنلارو نتائج دې ورته بيان کړه نو ايا اوس هم دوي د هغوي څخه عبرت نه اخلي حال دا چې دوي هم هغوي ته ورته عقائد لري او د هغوي پشان په خپلو مالونو او شتو باندې غره دي؟ ايا دوي ډاډه دي چې د خوب په وخت کښې به ورباندې عذاب نه ورنازلېږي، کله چې ټول غافل يراته وي؟

ايا دوى مطمئن دي چې په رڼا ورځ (په ټکنده غرمه) کښې په پرې الهي عذاب نه ورښکته کېږي؟ يا په بل عبارت: ايا دوي د الله گه د عذاب مخه نېولي شي؟ نه هيڅکه دا کار نه شي کولي، حتي چې د الهي عذاب په مقابل کښې دوي د ورځې هم داسې کمزوري دي لکه څنګه چې د شپې په خوب باندې غافل پراته وي او د ځانونو څخه مچ نه شي شړلي.

٢\_ ايا د پخوانيو قومونو په حالاتو باندې د پوهېدلو سره سره دوی د الله د پټ تدبير څخه خاطر جمعه دي چې په يوه مهلکه کنده کښې به يې ورګوزار کړي؟ حال دا چې د هلاک ټول اسباب يې په خپلو لاسونو باندې برابر کړي دي.

په دغسي حالت كښي بل څوك نه مطمئن كېږئ مكر هغه خلك چې تاوانيان وي او د خسران سره مخامخ وي خو په خپل خسران باندې نه پوهېږي.

٣\_ اي پيغمبره! ايا هغو خلكو ته رچې د هلاكو شوو قومونو په عوض د ځمكې وراثت په لاس کښي اخلي او د هغوي په عوض پکښې اوسيږي) دې خبرې هدايت ونه کړ چې يقينا مونږ پخواني کفار د خپلو ګناهونو په سبب هلاک کړي دي او ځمکه مو ترې خالي کړې ده؟

که همدغی خبری ورته هدایت کړی وی نو عبرت به یې ترې اخستی وی او په خپلو کفریاتو باندې په کلک نه وي پاتې شوي.

د عدم هدايت او د عدم عبرت وجه يې دا ده چې مونږ د کفارو په زړونو باندې مهر لګوو چې د دغه مهر د لګولو څخه وروسته حقه خبره نه اوري.

يوازې د هغوی دپاره ناکاره کار وه او بس؟

الملا(۱) که نه نو ایا دوی سوچ نه کوي چې دا ځمکه د هغوی څخه په څه سبب خالتي شوه؟ ایا دا خطر نشته چې دا ځمکه د دوي څخه هم خالي کړي شي او د بل قوم د اوسېدانې ځاي وګرځولي شي؟ ايا دوی دا فكر نه كوي چې الله گل به ورته په كفرياتو او عنادياتو باندې په غضب شي لكه څنګه چې هغوی ته په غضب شوی وه؟ ایا دوی د اطمنان کوم سند په لاس کښې لري؟ ایا کفریان

۴\_ ای پیغمبره! د پخوانیو هلاکو شور قومونو قیصی خو مونږ تاته حکایت کوو او تد پد طه پيغمبر يې، که نه نو ته خو د هغوي سره ناست نه وې چې د هغوي حالات درته معلوم وي او نه تا د كوم استاذ څخه زده كړي دي چې هغه ورسره موجود وه او تا ته يې درزده كړي وي.

نو اي پيغمبره! خپله حوصله قوي وساته، لكه څنګه چې ته خپل امت ته د معجزاتو سره ورغلي یی او ځینې خلک دې کلک مخالفت کوي همدارنګه پخوانیو قومونو ته هم پیغمبران میم میم ورغلي وه او د مخالفتونو سره مخامخ شوي وه.

په هغوي باندې هم معجزاتو هېڅ اثر ونه کړ او په کوم عنادي کفر باندې چې د معجزاتو څخه وړاندې کلک وه په همغه باندې وروسته هم کلک پاتې شوه، تابه ويل چې هېڅ معجزه نه ده ورغلي. د دغه حالت وجه همدا وه چې د ګناهونو او جنايتونو په سبب باندې الله ﷺ د دوی په زړونو باندې مهر لګولي وه، همدارنګه الله ﷺ د نورو کافرانو په زړونو باندې هم مهر لګوي چي په خپل عنادی کفر باندی کلک شی.

۵\_ اي پيغمبره! د پخوانيو قومونو د هلاكت بله وجه دا وه چې اكثرو د خپلو عهدونو ساتنه نه کوله او د همدې کبله فاسقان جوړ شوه او د هغه سرنوشت سره مخامخ شوه کوم چې د فاسقانو سره مناسب وه، نو په کار دي چي د فسق څخه هرڅوک ځان وساتي.

#### توضيحات

١\_ ﴿ مَكْرَ ٱللَّهِ ﴾ په باره كښې مونږ د [آل عموان:٥۴] آيت لاندې څه بيان ليكلى دى چې بيا ليكلو ته يي اړتيا نه كورو او هم مو د [الأعواف: ٥٤] آيت لاندې ليكلي دي چي ايمان د خون او رجا (دار او امید) ترمنخ دی، مگر په دې مقام کښې ورباندې لاندې معلومات وراضافه کوود،

د احنافو عبم ارم، په نزد هغه خوف (ډار) کوم چې رجا (اميد) ورسره نه وي او هغه رجا چې ځوف ورسره نه وي په دواړو باندې سړی کافر کېږي، په دوهم صورت باندې همدغه آيت شريف دلالت کوي چې اوس د بحث لاندې دی او د اول صورت په باره کښې الله ﷺ فرمايي چې: ﴿ إِنَّهُۥ لَا يَالِنَسُ مِن رَّوْحِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَفِرُونَ ﴾ [يوسف:٨٧] يعنى: يقينًا شان دا دى چى د الله ﴿ وَ رحمت حُخه نه نا اميده كبري مكر كافر قوم.

- Sandyla Date

<sup>(</sup>١) تفسير القاسمي ج٧ ص٢٢٢

dering being the state of

شوافع سمارم وايي چې ذکر شوي دواړه صورتونه کبيره مخناهونه دي مکر کفر نه دی، او په کبيره مخناه باندې خو د کفر اطلاق کېږي.

ځينو علماوو کرامو دغه مذهب شرحه کړی دی او په لاندې دوه ګروپونو باندې يې وېشلی دی(۱): الف: که څوک د خپلو ګناهونو د ډېروالي د کبله نااميده شي او يا د الله څخ د رحمت د پراخۍ د کبله داسې اميدوار شي چې ډار يې ورک شي نو په دواړو صورتونو کښې ګناهګار دی مګر کافر نه دی.

ب: که څوک د الله ﷺ د رحمت څخه او يا د الله ﷺ د نېونې څخه منکر شي نو په دواړو صورتونو کښې کفر ته رسيږي.

په هر تقدير، الحسن البصري عباره د آيت شريف په تفسير کښې ليکلي دي چې ايماندار سړى د الله د عبادت کوي خو د د الله د و د دې سره سره په ډار او خوف کښې وي او فاجر سړى ګناهونه کوي خو د دې سره سره په امن کښې وي د د الله د څخه نه ډارېږي).

د عربيت يو تحليل

۲\_مفسرينو کرامو د ﴿ أُولَمْ يَهْدِ لِلَّذِينَ يَرِثُونَ آلاً رْضَ ﴾ الآية په هکله ښه اوږده تحليلونه کړي دي چې مونږيې په لاندې ټکو کښې راخلاصه کوو:

الف: په ﴿ أَن لَوْ نَشَآءُ ﴾ كښې د أن تورى د مثقل (أنّ څخه مخفف دى او اسم يې د شان مقدر ضمير (۵) دى ۲۰،

ب: د 'لُوْ توری د شرط دپاره دی او په ماضي کښې استعمالېږي ۱۴، خو کله کله په راتلونکې زمانه کښې هم استعمال مومي چې په دې مقام کښې همدغه استعمال مراد دی.

ج دغه شرطیه جمله د ان دپاره خبر ده او د مفرد په تاویل سره د ﴿ أُوَلَمْ یَهْدِ ﴾ دپاره فاعل ده. د: د ﴿ وَنَطْبَعُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ ﴾ جمله مستانفه جمله ده چې د وړاندېنۍ جملې ﴿ اُوَلَمْ یَهْدِ ﴾ د مضمون وجي ته پکښي اشاره شوي ده.

ه: د ﴿ فَهُرْ لَا يَسْمَعُونَ ﴾ جمله په همدغې مستانفي جملي باندې تفريع ده.

نو حاصل يې داسې راخېژي چې:

ایا هغو کفارو ته کوم چې د پخوانیو هلاکو شوو کفارو په ځای مېشت دي او د هغوی په تعقیب سره ورباندې ځمکه اباده شوې ده، دې خبرې هدایت او لارښودانه ونه کړه چې مونږ پخواني کفار د خپلو ګناهونو عذاب مو ورورساوه؟ که بالفرض دغې خبرې

<sup>(</sup>۱) روح المعاني ج٩ ص١٣

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن كثير ج۲ ص ۲۳۴

<sup>(</sup>٣) البحر المعيط ج٥ ص١٢١

<sup>(</sup>۲) شرح ملا جامي ص ۲۸۰

ورته هدایت کړی وی او عبرت یې ترې اخستی وی نو په خپلو کفریاتو او جنایتونو سماندې کلک نه وي پاتي څوي.

د عدم هدايت وجه يې دا ده چې مونږ د کفارو په زړونو باندې مهر وهو، چې د مهر د وهلو څخه وروسته نه څه اوري او نه څه ګوري بلکې د ټولو حقائقو څخه يې د زړه غوږونه کاڼه او د زړه سترګی ړندې ګرځی.

### سوال جواب

٣ \_ كه څوك وايي چې: په ﴿ مِن قَبْلُ ﴾ كښې د ﴿ قَبْلُ ﴾ كلمه مقطوع الإضافة ده نو مضاف اليه څهشي دي؟

مونږ وايو چې: مفسرينو کرامو د ذکرې شوې کلمې د مضاف اليه په باره کښې زښتې ډېري وجي ليکلي دي چې تقريبًا پنځو يا شپږو ته رسيږي<sup>(۱)</sup>مګر کومه وجه چې مونږ ته بهتره ښکاري او د وړاندې بيرته سره ښه سمون خوري هغه دا ده چې مضاف اليه دلته د "البيتات کلمه ده چې نژدي ذکره ده. نو د معني حاصل يې داسې راوځي چې: مونږ خو هلاکو شوو ښارونو ته د پېغمبرانو سهاري او معجزاتو په وراستولو کښي قصور نه دي کړي مګر هغوي په خپل کفر باندې دومره کلک وه چي د دوي سره دا استعداد پاتې نه وه چې په هغه شي باندې ايمان راوړي په کوم باندې به يې چې د معجزاتو د وراستولو څخه وړاندې کفر اختيار کړي وه، نو د همدې کبله مو د دوي په زړونو باندې مهر لګولي وه.

د مهرلګول يوازې همدوي پورې ځانګړي نه دي بلکې الله کې د عنادي کافرانو په زړونو باندې دغسني مهرونه لګوي او د ايمان راوړلو استعداد ترې اخلي.

# دلته كوم عهد مراد دى؟

۴\_ که څه هم مفسرينو کرامو د ﴿ مِنْ عَهدٍ ﴾ کلمه په لاندې معناوو باندې تفسيره کړي ده: الف: دلته د عهد څخه هغه عهد مراد دی کوم چې په عالم الذر کښې د ټولو انسانانو څخه

اخستلی شوی وه او د [الأعراف: ۱۷۲] آیت کښی ورته اشاره شوی ده.

ب: دلته هغه عهد مطلب دي چې د هر انسان په خټه کښې اغږلي شوي دي او هرڅوک د دې استعداد لري چې په ايمان باندې مشرف شي، دغه فطري عهد او د فطري عهد استعداد ته په [الروم: ٣٠] آيت كښي اشاره شوي ده...

مگر ذکر شوي دواړه تفسيرونه مونږ ته د سياق او سباق (وړاندې او بېرته) سره ښه مناسب نه ښکاري، مونږ ته داسې برېښي چې دلته به هغو عهدونو ته اشاره وي کوم چې کافرانو به د فرمايشي معجزاتو دپاره د وخت پېغمبر ته ورکول، لاندې څو مثالونه يې د نظره تېر کړئ: ال الله در صالح الله سره ثموديانو عهد كړى وه چې كه د اوښې معجزه دې راته راوړه نو مونو به په تاباندې ايمان راوړو خو په عهد باندې يې وفا ونه كړه، لكه چې ښه اوږد بيان يې د [الأعراف: ٧٣] آيت لاندې تېر شوى دى، والحمدالله.

دوهم. موسى هن سره فرعونيانو څوكرته عهدونه وكړه چې د دغه آفت څخه مو خلاص كړه نو ايمان به درباندې راوړو مگر په هر كرت كښې يې عهدونه مات كړه، چې پوره بيان يې د [الأعواف: ۱۳۴] لاندې ان شاء الله څخه راروان دى.

نو زمونو په تفسير باندې يې د معنی حاصل داسې راوځي چې: هلاکو شوو قومونو د ايمان استعداد بالکل د لاسه ورکړی وه، کوم شي ته به يې چې د معجزاتو څخه وړاندې د دروغو نسبت کاوه هغه تکذيب ته به يې وروسته هم ادامه ورکوله، تابه ويل چې دوی ته هېڅ معجزه نه ده وروړله شوې، حتی هغې معجزې ورباندې هم څه اثر نه غورزاوه کومه به چې دوی د عهد په ورکولو سره غوښتې وه چې که دغه ډول معجزه راته راوړله شي نو مونو به ايمان راوړو. خو چې کله به فرمايشي معجزې صورت ونيوه نو اکثريت به خپل عهدونه مات کړه او سابقه کفر ته به يې ادامه ورکړه، مګر ځينو اقليتونو به ايمان راووړ او په خپلو عهدونو باندې به ودريده چې په نتيجه کښې به د ايماندارانو څخه په غير نور ټول پوينا شوه.

ډېر واضحه مثال يې د فرعون د ساحرانو دي، چې ان شاء الله نژدې د [الأعراف: ۱۱ ] آيت لاندې يې بحث راروان دي.

﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِم مُوسَىٰ بِعَايَنِنَاۤ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيهِ عَظَلَمُواْ بِهَا ۖ فَٱنظُرْ كَيْفَ كَاتَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ يَنفِرْعَوْنُ إِنِّي رَسُولٌ مِّن رَّبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ حَقِيقٌ عَلَىٰ أَن لَاۤ أَقُولَ عَلَى ٱللّهِ إِلَّا ٱلْحَقَّ قَدْ جِعْتُكُم بِبَيِنَةٍ مِن رَّبِكُمْ فَأُرْسِلُ

# مَعِيَ بَنِيَ إِسْرَاءِيلَ 🚭 ﴾

ا ۱۰۳] بیا مونږ د دوی (پېغمبرانو مېم ۱۱۰۳) څخه وروسته موسی ه د خپلو معجزاتو سوه فرعون او د ده (مشرې) ډلې ته ورپورته کړ (ولېږه)، نو دوی (فرعونیانو) په معجزاتو باندې ظلم وکړ (او قبولې یې نه کړې)، نو وګوره ۱ د مفسدانو انجام څنګه شو.

[۱۰۴] او موسی نظی (فرعون ته) وویلی: ای فرعونه! یقینًا زه د رب العالمین که دپلوه را استولی شوی یم (زما رسالت قبول کړه).

[۱۰۵] (زه) په دې خبره باندې حرصناک يم چې په الله گڼ باندې ونه وايم مګر حقه وينا (نو زما خبره حقه ده زه دروغ نه وايم)، بې شکه ما تاسو ته ستاسو د رب څڼ د پلوه (د خپل رسالت) واضحه کوونکي دليل (هم) راوړي دي، نو زما سره ينې اسرائيل خوشې کړه (چې پلارني وطن ته لاړ شو).

----

## د مطلب خلاصه

په دې سورت کښې د پیغمبرانو سه سه د قبصو څخه دا شپږمه قبصه ده چې د عبرت دپاره نازله شوې ده. حاصل یې داسې راوځي چې: د پخوانیو پیغمبرانو سه سه په تعقیب مونږ موسی د معجزاتو سره فرعون او د ده اراکینو او غټانو (د شورا اعضاوو) ته ولېږه، مګر هغوی معجزات ونه منل او خپلو ظلمونو ته یې ادامه ورکړه او د فساد لمن یې لا خوره کړه، نو ته ګوره ای پیغمبره چې د فرعون او فرعونیانو (مفسدانو) انجام څنګه شو، هغه داسې چې د هرڅه څخه وړاندې موسی د کر شوي عنادي کافر (فرعون) ته په لاندې ډول سره دعوت پیل کړ:

۱\_ ای فرعوند! زه د رب العالمین د پلوه را استولی شوی یم، د هغه چا د پلوه چې په ټوله دنیا ا باندې حاکم دی او حتی ته هم د هغه د حکم څخه لاندې یي او مقاومت ورسره نه شي کولی د د د

۲\_ نو کله چې زه د الله څخ را استولی شوی بنده یم نو زه به همځکله په الله څخ باندې دروغ ونه تړم او حتی زما سره لیاقت نه لري چې په الله څخ باندې د واقعیت (حق) څخه په غیر بل څه ووایم، لنډه دا چې زما خبرې ټولې حقې دي غاړه ورته کېږده!

۳\_ په دې باندې علاوه، ما د رب العالمين څخه (چې زمونږ او ستاسو ټولو رب دي) د خپل صداقت دليل هم راوړي دي ترڅو ستاسو يقين راشي چې زه په حقه پيغمبر يم.

۴\_ زه ستا څخه لاندې دوه غوښتنې کوم او تاته په کار دي چې دواړه قبولې کړې:

الف: يوه دا چې د الوهيت دعوه مه كوه، ته هم د رب العالمين مخلوق يې د همده الله عبادت ته راجع شه او خپل رعيت هم همدغې عقيدې ته ور دعوت كړه.

ب: بله دا چې بني اسرائيل زما سره خوشې کړه ترڅو د خپله ځانه سره يې هغه وطن ته بوځم د کوم وطن څخه چې مونږ راوتلي وو ، چې د شام څخه عبارت دی.

## توضيحات .

١\_د ﴿ حَقِيقٌ ﴾ كلمه په دې مقام كښې لاندې دوه معناوې درلودلى شي:

الف: چې په معنى د "حريص" سره شي ۱٬۱، نو د معنى حاصل به يې داسې شي چې: زه دروغ نه وايم زه په الله ک باندې په حق ويلو کښې زيات حرصناک يم.

ب چې په معنی د خوي (لايق) سره شي ۲۰، نو د معنی حاصل يې داسې کېږي: د هر چا څخه زه د دې خبرې لياقت لرم چې الله څخه ته د حق نسبت وکړم او دروغ ورپورې وند تړم.

د فرعون څخه د دوه وو شيانو غوښتنه

٢\_ موسى على د فرعون څخه لاندې دوه شيان وغوښتل چې قبول يې كړي:

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي ج٢ ص١٨٥

<sup>(</sup>٢) تفسر ابن كثير ج٢ ص٢٣٥

الف: د الوهيت دعوه پرېږدي او په الله څخه (رب العالمين) باندې ايمان راوړي مکر دا وړانديز فرعون رد کړ، الله څخ د همده د خولې څخه حکايت کوي چې: ﴿ أَنُوْمِنُ لِبَشَرَيْنِ مِنْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَبُدُونَ ﴾ [المؤمنون: ۴۷] يعنې ايا مونږ د داسې دوه انسانانو (موسى علام، هارون ها د کبله ايمان راوړو حال دا چې د دواړو قوم زمونږ پېروي کوونکي دي.

ب بني اسرائيل راسره پرېږده چې مونږ ټول خپل پلارني وطن (شام) ته بېرته لاړ شو او هلته د الله څخ عبادت وکړو

# مصر ته بني اسرائيل څه وخت ورغلي وه؟

٣\_ کله چې يوسف على د مصر پاچا شو او خپل پلار او وروڼه يې هلته وغوښتل او هلته مېشته شوه، د څه وخت پورې چې د اسباطو (د يعقوب على د اولادې) حکومت وه نو هلته يې باعزته ژوند تېراوه، مګر څه وخت چې د دوى حکومت ختم شو نو بني اسرائيل (د يعقوب على اولاده) د زيات توهين سره مخامخ شوه او په سپک نظر به ورته کتل کېده.

د همدې کبله موسى ﷺ د فرعون څخه وغوښتل چې دغه ظلم ته هم خاتمه ورکړي او بني اسرائيل را سره پرېږدي چې بېرته خپل پلارني ټاټوبي (شام) ته لاړ شو.

په دغه منځکښې (چې يوسف ﷺ مصر ته د يوه غلام په صفت ورداخل شو او بيا موسى ﷺ د يو پيغمبر په صفت ورننووت) څلور سوه (۴۰۰) کاله تېر شوي وه(۱۰)

## د موسى 🕮 د ژوند څو مراحل

۴\_موسی هد ولادت د وخت څخه تر وفاته پورې د لاندې مراحلو څخه تېر شوی دی:
 الف: د تولد مرحله، چې په درياب کښې وغورزولی شو او د فرعون په کور کښې غټ شو.
 ب: د فرار (تښتېدلو) مرحله، چې د مصر څخه د مدين ښار په لور وتښتېد.

ج د پېغمبرۍ مرحله، چې د مدين د ښار څخه مصر ته د يوه پېغمبر په صفت ورستون شو. د : د فرعون سره د منازعې او دعوت مرحله، چې په پاي کښې يې نجات وموند.

ه: د نجات څخه وروسته د بني اسرائيلو په دعوت کښې مشکلات ګالل او په بېديا کښې اوسېدل. په قرآن کريم کښې د مقاماتو په تناسب سره د موسى ه د پنځو دورو (مراحلي څخه کله يوې ته او کله بلې ته په مختلفو عباراتو سره اشارې شوې دي چې په دې سورت کښې يې د وروستنيو دواړو مرحلو بيان په شپېتو (۶۰) ايتونو کښې د [الاعراف: ۱۰۳] ايت څخه پيل شوي دي

﴿ قَالَ إِن كُنتَ جِنْتَ بِعَايَةٍ فَأْتِ بِهَآ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ٢ فَأَلْقَى عَصَاهُ فَإِذَا

هِيَ ثُعْبَانٌ مُبِينٌ ٢ وَنَزَعَ يَدَهُ، فَإِذَا هِيَ بَيْضَآءُ لِلنَّنظِرِينَ ٢ قَالَ ٱلْمَلَأُ مِن فَوْمِ

<sup>(</sup>١) تفسير ابي السعودج٣ ص٢٥٨

فِرْعَوْنَ إِنَّ هَاذَا لَسَحِرُ عَلِيمٌ ١ يُرِيدُ أَن يُحْرِجَكُر مِنْ أَرْضِكُمْ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ

قَالُواْ أَرْجِهْ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلْ فِي ٱلْمَدَآبِنِ حَنْشِرِينَ ١ يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَنِحِرٍ عَلِيمٍ ١

[۱۰۶] ويې ويلې (فرعون) چې: که ته يې چې معجزه دې راوړې وي (درکړه شوې وي) نو په عملي صورت کښې يې راوړه (راښکاره يې کړه) که ته د رښتياويونکو څخه يې.

[۷۰۷] نو (موسى ﷺ) خپله همسا وغورزوله، نو ناڅاپه دا (همسا) ښکاره اژدها (ښامار) شوه.

[۱۰۸] او خپل لاس یې (د ګرېوان څخه) رابهر کړ، نو ناڅاپه دا (لاس) ټولو کتونکو ته تکی سپين وځلېد.

[۹۰۱] د فرعون د قوم څخه مشرانو وويلي: يقينًا دغه (موسى ﷺ) خامخا پوه جادوګر دي.

[۱۱۰] اراده لري (غواړي) چې تاسو د خپلې ځمکې (مصر) څخه (د جادو په زور) وباسي.

نو رفرعون د دوی څخه وپوښتل چې هغه شي کوم دی چې تاسو (پرې ماته) مشوره راکوي.

[۱۱۱] دوی (مشرانو) وویلی: دی (موسی ﷺ) او د ده ورور (هارون ﷺ) وروسته کړه (سمدستي يې مه وژنه) او په ټولو ښارونو کښې راغونډونکي (پوليس) ولېږه.

[۱۱۲] ترڅو تاته هر يو پوه جادوګر راولي (راغونډ کړي او د عوامو په وړاندې پرې خپله برلاسې څرګنده کړي).

## د مطلب خلاصه

۱\_ يعني: كله چې فرعون د موسى على د خولى څخه واورېده چې زه په خپل رسالت باندې دليل لرم، نو هېڅ معطل يې ونه كړ او دستي يې مخاطب كړ چې راوړه دليل، كه رښتيا وايي.

د فرعون خيال وه چې موسى نځ به د دليل (معجزې) راوړلو څخه عاجز شي او زه به پرې سمدستى برلاسى شم.

موسي 🕮 بې درنګه په پټه خوله عملاً جواب ورکړ او ديوې معجزې په عوض يې لاندې دوه معجزي وروښودلي:

الف: د خپل لاس همسا يې وغورزوله چې سمدستي ترې لوی نر ښامار جوړ شو چې هېچا پکښې شک نه شو کولي چې دا به ښامار راژدها) نه وي.

ب: خپل لاس يې د همسا د غورزولو څخه وروسته په خپل محرېوان کښې ننويست چې بېرته يې رابهر کړ نو ناڅاپه تک سپين جوړ شو او داسې شغلي يي وهلې چې د لمر رڼا يې تته کړه، او ټول كتونكي متيقن شوه چې دا څه مرض نه دى او نه خيالي كار دى بلكې واقعيت لري.

مگر کله چې موسي نفی خپل روښانه لاس بېرته محرېوان ته دننه کړ او بيا يې رابهر کړ نو خپل غادی رنگ ته واووښت.

٢\_ كله چې فرعون ذكرې شوي دواړه معجزې په خپلو سترګو ولېدې او وار يې خطا شو نو په

په شوري کښې د جر او بحث په نتيجه کښې دوي بل هېڅ شي ونه شو کړي او بل هيڅ اتهام يې ورباندې ونه شو لګولی بې د دې چې موسی الله ته یې د یوه جادوګر لقب ورکړ او ذکرې شوې دواره معجري يي سحري ننداري وبللي

مګر په عین حال کښې یې موسی ﷺ باندې د نورو جادوګرانو پشان خیال ونه کړ چې د خلکو د ات نیرۍ دپاره څه نندارې وړاندې کوي او بل کوم اساسي هدف نه لري، دوې وویلي چې دغه سری (موسی فظی) غواړي چې د جادو په زور د اسباط حکومت راژوندی کړي. او يا په بل عبارت غواړي چې د يوسف ﷺ په ځای کښېني او زمونږ لاسونه د دې وطن د حکومت څخه وېاسي؛ نو هلي ژرکړي د مخنوي چاره يې وسنجوي.

٣\_ نو کله چې د شوري اعضاوو د موسي ه موضوع خطري معرفي کړه نو فرعون دوي ته مخ ورواړاوه او ويې ويلي چې خبره دومره خطرناکه ده نو تاسو څه مشوره راکوئ، زما خو زړه دی چې دواره ووژنم؟

نو دوي ټولو په يوه خوله فيصله ورکړه چې د وژلو خبره يې وځنډوه، د دوي وژل خو څه درنه خبره ندده فقط دوه وروڼه دي او نور څوک ملاتړ نه لري خو که في الحال د دوي په وژلو اقدام وکړي عوام به وايي چې بې د جنايت څخه يې ووژل او يا به وايي چې د دوي د مقابلې توان يې نه درلود. نو بهتره دا ده چې يو ځل يې په استدلال سره د خبرو قوت مات کړې بيا نو که ووژل شي هم باک يې نشته. سمدستې ورته د خپل ټول قلمرو څخه جادوګران راغونډ کړه او د پوهو جادوګرانو په مقابله کښې يى د داسى خجالت سره مخامخ كړه چې په ټول عمر كښى بيا د پېغمېرۍ نوم په خوله باندې وانخلي.

## توضيحات

۱\_ په هېڅ وخت او په هېڅ ځای کښې داسې نه دي شوي چې د جادوګرو د مخنيوي دپاره د وزيرانو مجلس دائر شوی وي او نه داسې شوي دي چې د جادوګر څخه حکومت په ډار کښې لويدلي وي چې په وطن باندې به قبضه وکړي او غواړي خپل ځان واکدار جوړ کړي. خو د موسى 🖼 په باره کښي د لاندې وجوهو د کېله د فرعونيانو سره ذکر شوي خيالات پيدا شوه:

الف: هر جادو کر د جادو کرۍ د پېل څخه وړاندې لاسي نغاره او څه منترونه وايي او بيا په اصل مطلب باندي شروع كوي، خو موسى على سمدلاسه خپلي معجزي وړاندې كړې او هېڅ مقدمات يي

نو دوي ته تشويش پيدا شو او اضطراري مجلس يې دانر کړ او ويل يې چې دا څه عادي کار نه دي احتمال لري چې زمونږ د حکومت د زوال سبب جوړ شي.

ب: موسى نقط د خپلو خبرو په پيل کښې د فرعون څخه غوښتي وه چې بني اسرائيل راخوشې کړه، نو فرعونيان مشوش شوه هسې نه چې د خپلو پخوانيو پلرونو حکومت بېرته راژوندي کړي، او د خپلو قال المه (۱) قوميانو په جدا کولو سره د مقاومت جبهه جوړه کړي او په نتيجه کښې په حکومت قبضه ولګوي

# ډېر خطري شي وپېژنئ

۲\_ په ياد ولري كوم شي چې په بې دينۍ كښې ډېر قوي اثر لري او اكثره خلكو د هغه شي د کبله یا کفر غوره کړی دی لکه فرعون او یا په جنایتونو باندې اخته شوي دي لکه چې په موجود، وخت کښې ۱۱ د افغانستان د څوارلس کلن جهاد مشران په جنایتي لوبه کښې اخته دي، هغه د حب الرياسه او حب الجاه څخه عبارت دى الله على دې په خپل فضل سره اسلامي حكومت قائم كړي.

٣\_ په دې مقام کښې بايد محترم لوستونکي لاندې مطالب په نظر کښې وساتي: الف د ﴿ تُعْبَان ﴾ د كلمي شرحه د [الأعراف ١١٧] آيت لاندي \_ان شاء الله راروانه ده ميله در چې هملته وکتله شي.

ب: د عبدالله بن عباس رضافها په روايت د ﴿ تَأْمُرُونَ ﴾ معنى تشيرون ده(٢) يعني فرعون د خپلي شوري څخه وغوښتل چې تاسو څه مشوره راکوي؟. خو مونږ ته دا هم لرې نه برېښي چې فرعون به د ډېرې ورخطائۍ څخه د شوري اعضاوو ته د آمرانو لقب ورکړي وي او ورته به يې ويلي وي چي خطر يوازې ماته متوجه نه دي بلکې ټول د خطر سره مخامخ ياستو، او هم زه ستاسو د فيصلي څخه په غير كوم كار ته اقدام نه كوم بلكي ستاسو فيصله ره منم نو تاسو جنابان څه امر كوئ؟

## يو صرفي تحليل

٤\_ پد ﴿ قَالُواْ أَرْجِهُ وَأَخَاهُ ﴾ كښى د أرجه كلمه په اصل كښى أرجينه وه، همزه په ى بدله او بيا د صرفي وقف د كبله حذفه شوى ده، او ۵۰ پكښي ضمير دي چې موسى عد ته راجع دي او د تخفيف د کېله په سکون سره مېني ګرځېدلی دی.

دغه کلمه د ۱رجاء څخه اشتقاقه شوې ده چې د تاخير (وړوسته کولو) معني ورکوي(۱، ممدې کبله هغې ډلې ته د 'مُرْجِيّه' لقب ورکړي شوي دي کومه چې د دوزخ څخه د نجات په هکله عمل وروسته ګڼي او په څه ارزښت راثر) ورته قائل نه دي.

نو د معنی حاصل یې داسې راخېژي چې: ای فرعونه د موسی عید او د ده د ورور (هارون الله) د وژلو خبره وروسته کړه (ټال ورکړه)، ترڅو چې د تماشه کوونکو په مخ کښې ملامته کړي شي. په اصطلاح اول يې پره کړه او بيا يې مړه کړه. Mention of the

۱۳۷۴/۷/۳۰ هش

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط ج٥ ص١٢٤

٢١) لسان العرب ج١ ص٨٤

﴿ وَجَآءَ ٱلسَّحَرَةُ فِرْعَوْنَ قَالُواْ إِن كُنَا لَأَجْرًا إِن كُنَا خُنُ ٱلْغَلِينَ ﴿ قَالَ نَعَمْ وَجَآءَ ٱلسَّرَةُ فِرْعَوْنَ خُنُ ٱلْمُلْقِينَ ﴿ وَإِنَّا أَن نَكُونَ خُنُ ٱلْمُلْقِينَ ﴾ وَإِنَّكُمْ لَمِنَ ٱلْمُقَرِّيِينَ ﴿ قَالُواْ يَسْمُوسَى إِمَّا أَن تُلْقِى وَإِمَّا أَن نَكُونَ خُنُ ٱلْمُلْقِينَ ﴾ وَإِنَّكُمْ لَمِنَ ٱلْمُقَوّا سَحَرُواْ أَعْيُنَ ٱلنَّاسِ وَٱسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَآءُ وبِسِحْمٍ عَظِيمٍ ﴾ وَالنَّالِ وَاسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَآءُ وبِسِحْمٍ عَظِيمٍ ﴾ وَأَنْ أَلْقُواْ سَحَرُواْ أَعْيُنَ ٱلنَّاسِ وَٱسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَآءُ وبِسِحْمٍ عَظِيمٍ ﴾ وَأَنْ عَلَى أَلْقُواْ سَحَرُواْ أَعْيُنَ ٱلنَّاسِ وَٱسْتَرْهَبُوهُمُ وَجَآءُ وبِسِحْمٍ عَظِيمٍ ﴾ وَأَنْ أَلْقُواْ سَحَرُواْ أَعْيُنَ ٱلنَّاسِ وَٱسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَآءُ وبِسِحْمٍ عَظِيمٍ ﴾ وَأَنْ عَلَى أَلْقُواْ سَحَرُواْ أَعْيُنَ النَّالِ وَالْقَلُوا مِن اللَّهُ وَالْقَلُولُ وَالْقَلُولُ وَالْقَلُولُ وَالْقَلُولُ وَالْقَلُواْ صَعْمِرِينَ ﴾ وَأُلْقِلَ ٱلسَّحَرَةُ سَنجِدِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ وَأُلْقِلَ ٱلسَّحَرَةُ سَنجِدِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ وَفُعَلِبُواْ هُنَالِكَ وَٱنقَلَبُواْ صَعْمِرِينَ ﴾ وَأُلْقِلَ ٱلسَّحَرَةُ سَنجِدِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ وَفُعَلِمُ اللّهُ وَانْقَلَبُواْ صَعْمِرِينَ ﴾ وَأُلْقِلَ ٱلسَّحَرَةُ سَنجِدِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ وَأُلْقِلَ ٱلللّهُ وَٱنْقَلَبُواْ صَعْمِرِينَ هُ وَأُلْقِلَ ٱلللّهُ وَانْقَلَامُواْ صَعْعِينَ السَالِكَ وَانْقَلَامُواْ صَعْمِينَا عَلَيْهُ وَالْقَلَامُونَ الْعَلَالِكُ وَانْقَلَامُوا صَعْمِينَا فَي وَالْقَلْقُولُ مَالِكُ وَانْقَلُولُ وَالْعَلَالُكُوا الْعَلَالُولُ وَالْعَلَى اللْعَلَالُكُ وَالْقَلَامُ الْعَلَى الْعَلَالُ وَالْعَلَى الْعَلَالَ عَلَيْكُولُ الْعَلَامُ الْعَلَالُ وَالْعَلَالُولُ وَالْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَالُولُ الْعَلَى الْعَلَامُ الْعَلَالُولُ الْعُلِيلُ وَالْعَلَالُولُ الْعَلَالُ الْعَلَالُولُولُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَالُولُ الْعَلَالُولُ الْعَلَالُولُولُولُولُ الْعَلَالُولُولُ الْعَلَى الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعَلَى الْعَلَالُ الْعَلَى الْعَلَالُولُ الْعَلَالُولُ الْعَلَقُلُولُولُولُ الْعَلَالُولُ الْعَلَالُ الْعَلَالُولُولُولُولُولُولُولُولُ الْعَلَالِقُلُولُ

# ﴿ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا بِرَتِ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ رَتِ مُوسَىٰ وَهَـٰرُونَ ﴿ ﴾

. [۱۱۳] او جادوګران فرعون ته ورغله (ورټول شوه او ورته) ويې ويلې: يقينًا مونږ ته به (ستا په زرد) څه مزدوري وي که همدا مونږ وو چې (په مقابل طرف باندې) غالب شو؟

آ [۱۱۴] ده (فرعون ورته) وويلي: هو (تأسو به بې مزده نه پاتې کېږئ) او (علاوه په مزد) يقينًا تاسو په رپه راتلونکي کښې) د مقربينو څخه جوړ شئ (بې ايجازې به راځئ او شفاعت به مو قبليږي).

[۱۱۵] دوی (ساحرانو) وویلې: ای موسی! یا به ته (خپله همسا) غورزوې (او مونږ به یې مقابله کوو) او یا به مونږ همدا مونږ (د پړو او همساګانو) غورزوونکي شو (او ته به یې جواب راکوې).

[۱۱۶] ده (موسى نقد) وويلي چې: تاسو يې وغورزوي (لومړي نوبت دې ستاسو وي).

نو هرکله چې دوی (خپل سامان) وغورزاوه (نو) د خلکو په سترګو باندې يې جادو وکړ او ويې ډار کړه او (بالآخره) لوی جادو يې (د خلکو په وړاندې) راووړ.

ورواچوه (چې همسا يې ورواچوله) نو ناڅاپه يې هغه (ټول سامان) ښويه تيرکړه کوم چې دوی په دروغو ماران ښودلي وه.

[۱۱۸] نو حق ثابت شو او هغه څه باطل شوه چې دوی (ساحران) وه چې کول يې (لکه چې واقعًا باطل وه).

[۹۱۹] نو دوی (فرعونیان) په دغه جنګ میدان کښې مغلوب کړی شوه او خوار (دلیل) وګرځېده.

[۷۲۰] او جادوگران سجده کوونکي وغورزول شوه (په سجده باندې ولوېده).

[۱۲۱] دوی وویلی: مون په رب العالمین باندې ایمان راوړی دی.

[۱۲۲] چې د موسى نته او د هارون نه رب دى (نه هغه څوک چې په خپل ځان باندې يې د مصريانو د رب نوم ايښي دي)

## د مطلب خلاصه

یعنی: فرعون د خپلې شوری فیصله عملي کړه او د ټول مملکت څخه یې په ښه زیات تعداد

Downloded from: bawarketabtoon.com

عال المدرو) کښي جادوګران را ټول کړه او د موسي علی مقابلې ته يې ودرول چې څه لنډ تفصيلات يې دغه دي: ۱\_ د هرڅه څخه وړاندې جادوګرانو فرعون مخاطب کړ او د غلبې په صورت کښې يې ترې څه بدله او انعام وغوښت.

۲\_ فرعون د دوی وړانديز قبول کړ او ويې ويل چې د کاميابۍ په صورت کښې به تاسو ته به غټ انعام درکړم، او په دې باندې علاوه تاسو به زما د مقربو ملګرو څخه جوړ شئ. چې په هروخت كښى به زما ملاقات كولى شئ او ستاسو په تك راتك باندې به هېڅ ډول بنديز نه وي او بالآخر ستاسو سپارش به هم منل کېږي او پوره اعتبار به حاصل کړئ، نو په کار دي چې خپل ټول قوت به کار واچوي او د موسي على په تخجيل کښي خپل ټول مهارت پياده کړي.

۳\_ د ذکر شوي اعتماد اخستلو څخه وروسته جادوګرانو په ډېرې بې اعتنايۍ سره موسي عند ته خطاب وکړ چې: اي موسى! تاخو څو ورځې وړاندې په خپلې همسا سره خلک ډار کړي وه چې د هغوی په ستر کو کښې دې ترې اژدها جوړه کړې وه، نو هله ژر شه زمونو په وړاندې د لاندې دوه وو صورتونو څخه يو صورت اختيار کړه:

الف: چې ته همسا وغورزوي او اژدها ترې جوړه کړې او په مقابل کښې يې مونږ جواب درکړو. ب: او يا دا چې مونږ په خپل پړي او رسي په ميدان کښې واچوو او د خلکو په سترګو کښې په ترې ماران جوړ کړو او ته به يې مقابله وکړې که د مقابلې توان دې درلود.

۴\_ موسى عد لاندې وجوهو د كبله دوهم شق غوره كړ.

الف: که موسى على خپله معجزه د هرڅه څخه وړاندې ښودلې وي نو د جادوګرانو قوت به پټ پاتي شوی وی، که بالفرض دوی جواب ته اقدام نه وی کړی نو خلکو به ګومان کړی وی چې جادو ګرانو يې جواب ورکولي شو خو بې همتې يې وکړه او د جواب څخه ساکت شوه.

ب: ترڅو خلک وګوري چې جادوګران خپله ننداره په څومره منترونو او تپوتالاش باندې پيل کوي، او موسى على خپله معجزه په څومره بې پروانۍ سره اچوي، هوښياران د مقابلي د پيل څخه پوهيږي چې هغه جادو دی او دا معجزه.

۵\_ جادوګرانو خپلې وسي تمامي کړې او د خلکو په سترګو باندې يې جادو (کوډې) وکړې چې پړي ورته ښاماران ښکاره شوه او ټول يې وډار کړه، لنډه دا چې ډېر لوي جادو يې په ميدان کښې پياده كړ، د كتونكو خيال ته ورغله چي موسى الله به يې د مقابلي څخه عاجز شي.

ع\_ په عين وخت کښې مونږ موسى الله ته وحې وکړه چې خپله همسا دې په ميدان کښې وغورزوه. د غورزولو سره سم ترې لوی ښامار جوړ شو او د جادوګرانو پړي يې ټول ښويه تېر کړه، چې په پاي کښې د همدغه يو ښامار څخه په غير بل هېڅ مار ځلکو ته په نظر نه ورته، او ميدان ترې خالي شو او خلک ټول هک پک ودرېده ځکه چې:

الف: ذكر شوي ښامار د جادو كرو ټول جادو تېر كړ خو كېده يې پرې وند پړسېده تا به ويل چې هېڅ شي يې نه دې تېر کړي. ب: کله چې موسی نید لاس ور واچاوه نو سمدستې ښامار خپل پخواني حال ته واووښت او همسا ترې جوړه شوه خو د جادوګرانو پړي بالکل ورک او لا درکه شوه.

٧\_ نو د همدې کبله کوم شي چې حق وه هغه خلکو ته هم حق ښکاره شو او څه چې باطل وه هغه ټول د بطلان سره مخامخ شوه.

۸\_ نو ټول فرعونيان د کابينې په شمول مغلوب شوه او د مقابلې په ميدان کښې دليله او خجالت وګرځيده. يا په بل عبارت: کومه کنده يې چې د موسى الله د ذلت دپاره کنودې وه په هغې کښې په خپله وغورزېده.

هٔ\_ په نتیجه کښې جادوګران د معجزې د تاثیر لاندې راغله او الله ﷺ ته په سجده باندې په چالاکۍ سره پرېواته، تا به ویل چې څوک یې ټېل وهي.

۱۰ نو کوم شي چې د جادوګرانو په زړونو کښې ځاي ونيوه هغه يې په خولو باندې څرګند کړ چې مونږ په رب العالمين ﷺ باندې ايمان راوړي دي.

د ښه وضاحت په غرض يې ورسره دا ټکی هم زيات کړ چې زمونږ په عقيده رب العالمين د هغه اقدس ذات څخه عبارت دی چې د موسی الله او د هارون الله رب دی، ترڅو د يوه پلوه د فرعون تمه غوڅه کړي چې مونږ په تا باندې عقيده نه لرو، او د بله پلوه د پاکيزه کلمې په دوهم جز باندې هم اقرار وکړي، چې طيبه کلمه دوه جزونه لري: يو د الله څخ په وحدانيت عقيده او بل د نبوت منل.

## توضيحات

۱ ـ د جادو ګرانو په تعداد کښې مفسرينو کرامو مختلف اقوال ليکلي دي چې تقريبًا ديارلس قولونو ته رسيږي ۱٬۰، حتى ځينې مفسرين کرام وايي چې دا ټول اسرائيليات دي ۱٬۰، د همدې کبله مونږ فقط لاندې معلومات ليکو:

الف: د الله کا عادت وه چې هر پېغمبر ته يې هغه ډول معجزه ورکوله کومې به چې د وخت مشهور صنعت د اغېز لاندې راوړلی شو. د همدې کبله يې نبي کريم څ ته د قرآن کريم فصيحه او بليغه معجزه هم ورکړه ځکه چې د ده په زمانه کښې فصاحت او بلاغت اوج ته رسيدلي وه. او عيسي الله ته يې د خاصو مرضونو د جوړولو او د مړو د ژوندي کولو معجزې ورکړې ځکه چې هلته طبابت ډېره ترقي کړې وه خو نه يې مړي ژوندي کړي شو او نه يې د خاصو مرضونو (لکه برګي مرض) تداوي وکړي شوه.

همدارنګه الله که موسی که ته د همسا معجزه ورکړه ځکه چې د ده په وخت کښې جادوګر ډېر مخ په وړاندې روان وه حتی چې ټول ښارونه پرې ډک وه او يو رسمي (دولتي) شکل يې درلود. نو دا خبره پوره واضحه ده چې د جادوګرو شمېر به ډېر وه او په ذکره شوې صحنه کښې به د ابتدايي شاګردانو څخه نېولې آن د عالي تحصيلاتو خاوندانو او د لوړو رتبو استاذانو هم ګډون کړي وه.

١١) زاد العسير ج٣ ص١٤٣؛ تفسير القرطبي ج٧ ص٢٥٨

<sup>(</sup>٢) تفسير العنارج ١ ص٤٢

الملاره) ب: همدارنګه علماوو کرامو د جادو ګرانو د همساګانو او پړو په باره کښې هم ډير څه ليکلم دي، حتى ځينې لا وايي چې په درې سوه او شپېتو (۳۶۷) اوښانو باندې بار کړې همساګانې او پړي د مقابلې میدان ته انتقال کړی شوه (۱۱، والله د اعلم.

ج: د عبدالله بن عباس رض فيها او د څو نورو علماوو كرامو څخه روايت دى چې موسى عند د مقابلی څخه وړاندې د جادوګرانو مشر مخاطب کړ چې که زه درباندې غالب شوم نو ایمان به راباندې راوړې او زما د پيغمبرۍ په حقانيت باندې به شاهدي ورکوي.

هغه جواب وركړ: نو په الله ﷺ مني دې سوګند وي كه ته را باندې غالب شوې نو ضرور به درباندې ايمان راوړم او ضرور به په دې شهادت ورکړم چې تا څه راوړي دي هغه حق دي٠٢٠. دغي مكالمي په داسې وخت كښې صورت ونيوه چې فرعون په مجلس كښې حاضر وه.

د: مونږ د سحر او جادو په باره کښې د [البقرة: ۲۰۲] آيت لاندې څه معلوماتو ته اشاره کړي ده خو که څوک غواړي چې په دې هکله ښه پوره څېړنه ولولي او د ډولونو معلومات يې واخلي نو ځينو تفاسيرو٢٠ ته دې مراجعه وكړي، مونږ ته يې دلته رانقلول چندان مزه ناك ښكاره نه شوه.

# تُعبان د کوم مار نوم دی؟

۲\_ ځټان د هغه غټ مار نوم دي چې په پښتو ژبه کښې ورته "ښامار" او په دري ژبه کښې ورته اژدها ويل کېږي.

د موسی نه د همسا څخه د معجزې په توګه په زیړ رنګ کښې ښامار جوړ شوی وه<sup>۴۱)</sup>.

مګر مفسرينو کرامو د همدې ښامار په غټوالي کښې ډېر څه ليکلي دي الله ﷺ پوهېږي چې ثبوت ته به رسيدلي وي او كه نه، لاندى څو مثالونه ولولئ:

الف: ذکر شوی ښامار دومره غټ او پلن وه چې د خولې ارتوالي يې اتيا ګزه وه<sup>۵۰</sup>.

ب: د ځمکې څخه د يوه ميل په امتداد سره نيغ ودريده (۴).

ج: خلک يې دومره وډار کړه چې په ازدحام (ټېل) کښې پنځه ويشت زره (۲۵۰۰۰) کسان ووژل شوه(٧)، والله ﷺ اعلم.

## سوال جواب

٣\_كه څوك وايي چي: په ﴿ وَأُلْقِيَ ٱلسَّحَرَةُ ﴾ كښي خو 'ألقِي مجهوله صيغه ده، نو د معنى

Marine Committee of the state o

Mary Line Control of the Control

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز ج٧ ص١٣٢

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري ج۶ ص۲۳

<sup>(</sup>٢) تفسير المنارج أص ٤٠- ٤٠ روح المعانيج اص ٢٥

<sup>(</sup>٢) الدر المنثورج٣ ص١١٥

<sup>(</sup>۵) تفسير البغوي ج٢ص١٨٧

<sup>(</sup>۶) روح المعاني ج۹ ص۲۰ ۷)، تفسير ابي السعود ج٣ ص٢٥٨

حاصل يې داسې راوځي چې: جادوګران د بل چا د پلوه په سجده باندې پريوستلي شوه. حال دا چې دوي خو په خپل اختيار سجده وکړه؟

دومره زيات چې: ساحران د معجزې د دومره زيات تاثير لاندې راغله چې په سجده کولو کښې يې په هېڅ ډول ټال ونه کړ حتى چې په ايمان راوړلو کښې يې يو تربله مشورې کولو هم صورت ونه نېوه، تا به ويل چې د کومې خوا څخه دوى سجدې ته ورټېل وهل کېږي.

ايا د ساحرانو څخه په غير بل چا ايمان راووړ؟

۴\_ ځېنو مفسرينو کرامو لېکلي دي چې د جادوګرانو د ايمان راوړلو اثر په نورو خلکو باندې هم ولوېده او شپږ لکه خلک په ايمان مشرف شوه (۱)، والله څخ اعلم

[۱۲۳] فرعون وویلې: (ایا) تاسو په ده (موسی نیخ) باندې د دې څخه وړاندې ایمان راووړ چې زه تاسوته (د ایمان راوړلې اجازه درکړم؟ یقینًا دغه (کار) ضرور یو پټ تدبیر دي چې تاسو په ښار (مصر) کښې د دې دپاره ترتیب کړی دی چې د دې (ښار) څخه د ده اهل (اوسیدونکي) وباسئ، نو ژر دی چې پوه به شئ (چې زه ستاسو سره څه کوم).

دوړند کړم رچې خلک درڅخه عبرت واخلي.

[۱۲۵] دوی (تازه مسلمانانی وویلی: موند خپل (حقیقي) رب ﷺ ته رجوع کوونکي یاستو (ستا د تهدیداتو د اثر لاندې نه واقع کېږي)

او (دا یې هم وویلې چې:) ته زمونږ څخه بل شی بد نه ګڼې مګر (فقط) همدا (درته بد ښکاري) چې مونږ د خپل رب څخ په ایتونو باندې (په تلوار سره) ایمان راووړ کله چې مونږ ته راغله راو ستا اجازې ته مو ټال نه کړ حال دا چې دا کار د بد ګڼلو نه دی، که ته په غُصه یې نو مونږ خپل قال الملا (۹) رب څخ ته سوال کوو چې ای زمونږ ربه ا په مونږ باندې (د) صبر (باران) وکړې او په داسې حال کښې رب رون در ارتداد څخه امان راکړي) مونږ (تا ته) غاړې ايښودونکي ياستو (د ارتداد څخه امان راکړي). واهلي (وي ترې چې د و چې د و د ه ته) وويلې: ايا ته موسى الله او د ده قوم پرېږدې چې په ځمکه کښې فساد وکړي (خلک د دين څخه واړوي)، حال دا چې موسی ﷺ تا پرېږدي او ستا معبودان (هم پرېږدي چې اطاعت او عبادت يې نه کوي)؟

ده (فرعون) وویلی: ژر به د دوی ډېر څامن ووژنو او ښځې (لورګانې) به یې پرېږدو او یقینًا مون<sub>و</sub> رپه دوي باندې د پاسه زورور ياستو (هېڅوک نجات نه شي ورکولي).

## د مطلب خلاصه

يعنى: كله چې د مقابلې په ميدان كښې فرعونيان مغلوب شوه نو په لاندې ډول سره مباحثه پيل شوه:

١\_د هرڅه څخه وړاندې فرعون خپل تهديد مسلمانانو جادو کرانو ته متوجه کړ چي:

الف: ای جادو کرانو ایا تاسو زما د اجازی څخه په غیر ایمان راووړ ؟ دا مو یو جنایت دی چی دومره لوي کار ته مو بې اجازې اقدام وکړ. ته به وايې چې نور خلک په غوږ باندې وهي چې پړ ايمان باندي مشرف نه شي، چې دا منصف سړي دي که حقيقت ورته څرګند شوي وي نو خلکو ته به يي د ايمان راوړلو اجازه ورکړې وي.

ب: اي جادو ګرانو! زه پوهيږم چې تاسو د موسي کې د ښار د ورانولو پټ پلان جوړ کړي وه او همغه مو عملي کړ، تاسو په اخلاص سره جادو پياده نه کړ او د جادو څه برخي مو پټې وساتلي. او يا پدېل عبارت: تاسو هغه ته خپل ځانونه قصدا ملامته وښودل که نه نو په تاسو باندې يې کله زور رسيده؟ موسى على ستاسو مشر حادو كر دى او تاسو يى شاكردان ياست، تاسو ونه غوښتل چى خپل استاذ د مقابلي په ميدان کښي دليله کړئ، دا د يو پلوه او د بله پلوه تاسو غواړئ چې په همدې چل او فريب سره د دې وطن واګې ترلاسه کړئ د وطن اصلي اوسيدونکي (قبطيان) ترې وباسي او د خارجيانو (سبطيانو) حکومت پرې په دوهم ځل مسلط کړئ، د دې وطن (مصر) اصلي اوسيدونکي هوښيار دي تاسويې نه شي تېر ويستلي.

ج: نو ای جادوګرانو! کله چې تاسو د دې وطن په ورانولو کښې مفسدانه حرکت کوئ نو ډېر ژر به پوه شئ چې زه درسره څه کوم؟

زه به ستاسو د هر يوه يو لاس او يوه پښه رد او بدل پرې کړم. يا په بل عبارت: د فساد لاسوند به مو قطعه کړم او د مفسدانه حرکت او تک راتک څخه په مو وغورزوم.

په دې باندې علاوه، بيا به ستاسو ټول صړي په دار باندې زوړند کړم چې خلک درڅخه د عبرت درس واخلى او بل څوک دغسى مفسدانه عمل تد اقدام وند كړي.

٢\_ مسلمانانو جادو كرانو په ډېره مېرانه او جرئت سره فرعون مخاطب كړ چى:

الف: أى فرعونه! مونو أوس پوه شو چې مونو ستاسو غوندې په باطله لاره باندې روان وو. الحمدلله مونو خپل حقيقي پالونكي (رب العالمين) ته رجوع كړې ده او اصلي هدف ته رسيدلي باستو، نو زمونو څخه دا اميد مه كوه چې مونو به بېرته باطل مسلك ته ورتاو شو.

ب: ای فرعونه! ته خو بی ځایه مونږ ته غاښ چېچی کوې او بې جنایته مونږ تهدیدوې.

ایا دا جنایت دی چې مونږ ته د خپل رب څخ د پلوه معجزات راوړل شوه او مونږ پرې عقیده وکړه؟ په کار خو دا وه چې تا مونږ ته انعام راکړی وی چې حقیقت مو درته په ګوته کړ، که حقیقت ته متوجه شې نو په دغو معجزاتو باندې به ته هم ایمان راوړې دا جنایت نه دی بلکې ایمان نه راوړل جنایت دی. ج: ستا د تهدید په مقابل کښې مونږ خپل رب څخ ته سوال کوو چې: ای زمونږ ربه ا په مونږ باندې د صبر او استقامت په شېبو شېبو باران وکړې چې په ایمان کښې متزلزل نه شو.

ای زمونږ ریدا مونږ د وروستنۍ سلګۍ پورې په اسلام (ایمان) باندې کلک ولرې.

۳\_کله چې د مجلس حاضرينو د فرعون او د مسلمانانو ساحرانو ذکر شوی سوال جواب واورېد نو د قوم مشرانو د فرعون د ډاډينې دپاره وړانديز وکړ چې مونږ خو تاته وړاندې فېصله درکړې وه چې د موسي ه په وژنه باندې بيړه مه کوه ترڅو چې يو ځل په استدلال سره ذليل شي او د ملامتې لاندې راشي چې په همدې اساس همدغه عام مجلس منعقد شوی وه، مګر څرنګه چې په دغه مجلس کښې ساحرانو خيانت وکړ او په لوی لاس يې څانونه ملامت وښودل نو د هغه په ژوندي پاتې کېدلو کښې د دې څخه وروسته د ضرر څخه په غير څه ګټه نشته.

ایا ته به موسی الله ته او د ده قوم ته گورې او دوی به په ځمکه کښې فساد کوي (خلک به د د دین څخه اړوي) او هم به ستا د اطاعت څخه غاړې غړوي چې بې اجازې به ایمان راوړي، او هم به ستا معبودانو ته (چې تا ورته ټاکلي دي) په سپک نظر گوري او عبادت به یې نه کوي؟

ایا د دغو ټولو فسادونو سره سره اوس هم ته د دوی په وژلو او د منځه وړلو کښې ځنډ کوي؟ ۴\_ یو ځل بیا فرعون خپله خوله بېرته کړه او خپله غصه یې یوازې په بني اسرائیلو باندې سړه کړه او ورته یې وویلي چې:

ای د کابینې مجلسه! تاسو بې غمه اوسئ مونږ به بیا د بني اسرائیلو نارینه اولادونه ووژنو او یوازې لورګانې به یې ژوندۍ پرېږدو ترڅو دوی بیا د پاچاهۍ خوبونه ونه ګوري، او کوم خیال پولاو چې دوی پوخ کړی دی هغه د خپلو دماغونو څخه وباسي، او دا کار مونږ ته اسان دی مونږ خو په دوی باندې دو باندې دپاسه او زورور یاستو او دوی زمونږ د لاسه لاندې او کمزوري دي. مونږ په دوی باندې هر وخت خپله اراده تحمیولی شو.

## توضيحات

۱ که څه موسی ه په اول وخت کښې فرعون ته د لاس او همسا دواړه معجزې ښودلې وې او هغه د دواړو معجزو د مقابلې په خاطر جادوګران راغونډ کړي وه، مګر کله چې فرعونيانو د همسا د معجزې په مقابله کښې ماتې وخوړه نو د لاس معجزه يې بالکل ياده نه کړه، که بالفرض محال

قال العلا (۱) دوی په دې مقابله کښې کامياب شوي وی نو بيا به يې موسی نفخ مخاطب کړی وی چې الاعال ال معجزه هم راوړاندې کړه چې مقابله يې وکړو.

ېزه هم راوړاندې کړه چې مهابعه يې د لړ. ېزه هم راوړاندې کړه چې فرعون به (د متکبرانو د عادت په مطابق) ساحرانو ته د زياتو جوابونه ۲\_ امکان لري چې فرعون به و لاندې جوابونه هم ورکولي شوه. فېرصت نه وي ورکړي که نه دوي خو لاندې جوابونه هم ورکولي شوه.

الف: فرعون د معنوبیت معنوبیت عنی: یقینًا دا (موسی النه) ستاسو هغه مشر (استاذ) دی چی تأسونه عَلَمْکُمُ اَلْبِی عَلَمْکُمُ اَلْبِی عَلَمْکُمُ اَلْبِی عَلَمْکُمُ اَلْبِی عَلَمْکُمُ الله عَلَمْ عَلَمْکُمُ الله عَلَمْ عَلَمْکُمُ الله عَلَمْ عَلَمْکُمُ الله عَلَمْکُمُ الله عَلَمْ عَلَمُ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمُ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَى عَلَمْ عَلَمْ عَلَمُ عَلَمْ عَلَيْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَيْ عَلَمْ عَلَيْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَمْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَمْ عَلَيْ عَلَمْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ يې جادو درښودلي دي.

جادو درښودلی دی. نو که ساحرانو ته یې موقع ورکړې وی نو فرعون به یې مخاطب کړی وی چې: ترڅو پورې چې نو که ساحرانو ته یې موقع ورکړې دی نو فرعون به یې مخاطب کړی وی چې: ترڅو پورې چې نو که ساحرانو نه یې سوے در په محمد کو ستا په کور کښې اوسېده او بيا ستا د کوره د مدين موسى قفه دلته په مصر کښې وه نو هلته خو ستا په کور کښې اوسېده او بيا ستا د کوره د مدين ښار ته لاړ نو زمونږ په کوم وخت کښې استاذ جوړ شو؟

وعده اخستي وي حال دا چې دغه وعده مو ستا څخه اخستي وه.

مړې. یې توسی نه څوک دی؛ نو په کوم وخت کښې د ده سره مونږ پټه مشوره وکړه اړ سنا د حكومت د چپه كولو پلان مو ورسره ترتيب كر ؟

ج: ای فرعونه! مونږ مادي خلک وو د همدې کبله مو د مقابلې څخه وړاندې ستا څخه د مادياتو وعده واخسته چې هم به انعام او هم به مزدوري راکوې او هم به ستا په دربار کښې مز<mark>ب</mark> خلک جوړ شو، نو که بالفرض زمونږ په زړونو کښې د اسلام ډيوه نه وي بله شوې نو په کاروه چې مونږ د خپلو مادياتو د ګټلو په غرض هم په جادو کښې زيات کوښښ کړی وی او په لوي لا<mark>س مو</mark> ځانونه د انعاماتو څخه نه وي محروم کړي. نو ستا دغه اتهام بالکل بي ځايه دي چې مونړ به دستوري توګه د موسى على په ګټه کار وکړ، چا سره چې نه پېسې شته او نه نور ماديات لري

د: ای فرعونه! مونږ ته خو ستا جابریت د وړاندې څخه څرګند وه، که مونږ ته واقعیت نه وی معلوم شوی نوستا د ډاره په مو هم په جادوګرۍ کښې سستي نه وی کړې او د داسې کمزوري سړي انډيوالې به مو نه وي غوره کړې چې في الحال ستا د غاښ چيچي مخنيوي هم زمونږ څخه نه شي کولي. ه: ای فرعونه! دغه غصه چې مونږ ته دې متوجه کړې ده دا ولي موسی علاته نه متوجه کړې چې په يوه همسا باندې يې ستا ټولي هلي ځلي په اوبو کښي لاهو کړې؟ د دې څخه معلومېږې <del>ېې</del> هغه ته د ډاره غصه نه شي کولي. او په مونږ باندې د زړه بړاس وباسي.

ایا ساحران د فرعون د لاسه شهیدان شوه؟

۳\_ خینی علما ، کرام وایی چی فرع و نواند اساح و اندی تعد غانس چیچی و کر او په وژلو باندی ا

نو که بالفرض وژلي يې وي نو بيا خو به دوي مغلوب جوړ شوي ري.

مګر قوي خبره دا ده چې ذکر شوي تازه مسلمانان يې شهيدان کړه او د دوی همدا هم لويه غلبه و چې د خپل ايماني عزم څخه يې وانه ړولی شوه.

عبدالله بن عباس رسمن همدې خبرې ته اشاره کوي او وايي چې: کانوا في اول النهار سخرة وفي آول النهار سخرة وفي آخو النهار سخرة وفي آخو النهار سخرة وفي آخو النهار شهدان دوی د ورځې په ورستنۍ برخه کښې جادوګران کافران وه خو د ورځې په وروستنۍ برخه کښې شهيدان جوړ شوه. فإنا لله وإنا إليه راجعون.

## يوه عجيبه اشاره

۴\_ وړاندې او بېرته ايتونه يو عجيب شي ته اشاره کوي هغه دا چې د مقابلې څخه وړاندې فرعون د موسى ﷺ د وژلو هڅه کوله لکه چې الله ﷺ د ده د خولې څخه حکايت کوي چې: ﴿ ذَرُونِيَ أَقْتُلْ مُوسَىٰ وَلْيَدْعُ رَبَّهُ رَ ﴾ [غافر: ۲۶] يعنې: ما پرېږدي چې موسى ﷺ ووژنم او خپل رب دې راوبلي رچې را څخه خلاص يې کړي).

مګر د وزیرانو مجلس فیصله ورکړه چې د وژلو موضوع یې لږ څه وروسته کړه [الاعراف: ۱۱۱] چې د وژلو مناسب وخت راورسید نو بیا به مونږ د وژلو مشوره درکړو.

خو چې کله يې د مقابلې په ميدان کښې ماتې وخوړه او د ښامار قوت يې وليد، د وزيرانې مجلس اشارۀ د وژلو مشوره هم ورکړه چې موسى ه او د ده قوم نور د پرېښودلو نه دي، نو په دغه وخت کښې يې د موسى ه په وژلو باندې خپل څان کوڼ واچاوه او د ده د قوم په باره کښې يې لا زياته غُصه ښکاره کړه چې نارينه اولادونه به يې ټول ووژنو چې د پاچاهۍ خيال يې د سرونو څخه ووزي، مونږ خو په دوى باندې اوس هم داسې برلاسي ياستو لکه څنګه چې پخوا ورباندې برلاسي وو. شايد چې د ښامار د ډاره به د موسى ه په وژلو باندې غلي شوي وي.

## يادونه

لکه څنګه چې د [البقرة: ۴۹] آیت لاندې تېر شوي دي فرعون په بني اسرائیلو باندې د نارینه اولادونو د وژلو نقشه په اول ځل عملي کړې وه، خو دا معلومه نه ده چې دوهم ځل به یې عملي کړې وي او که نه، مونږ ورپسې پلټنه وکړه خو چرته مو د نظر لاندې رانغله مګر چې سړی دې ته ګوري.

١١) روح المعاني ج٩ ص٢٨

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري ج۶ ص٢٢؛ المحرد الوجيز ج١٢ ص٠٠

الاعواف (۱۸) عجزې (ښامار) بالکل په فرعون کښې زړه چولی وه او ډېر ډار شوی وه نو شاید چې د همسا معجزې (ښامار) بالکل په فرعون کښې زړه چولی وه او ډېر ډار شوی وه نو شاید چې دا ځل به یې ذکره شوې نقشه ورباندې نه وي عملي کړې، والله څخ اعلم.

٥\_كه حُوك وايي چي: الله على د فرعون د خولي څخه حكايت كوي چي: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمَلَا ۚ مَا عَلَمْ يُ لَكُم مِنْ إِلَيهٍ غَيْرِك ﴾ [القصص: ٣٨] يعني: اي د قوم مشرانو! زه خو ستاسو دپاره د خپل خان خُخه په غیر په بل معبود باندې علم نه لرم (تاسو بل معبود نه لرئ). او د دې آیت څخه اشارهٔ معلومیږي چې دوي ډېر معبودان درلوده البته هغه معبودان چې فرعون ورته درولي وه او په ﴿ وَءَالِهَتَكِ مُ ټکي کښې ورته اشاره شوې ده؟

مونږ وايو چې: د ﴿ مِنْ إِلَيهِ غَيْرِك ﴾ معنى دا ده چې تاسو داسې معبود ئه لرئ چې زما د اجازي څخه په غير يې عبادت وكړئ. په همدې معنى باندې لاندې وضاحت دلالت كوي:

الف: فرعون خيل خان ته د لوى رب لقب وركړى وه، لكه چې الله على فرمايلي: ﴿ فَقَالَ أَنَّا رَبُّكُمُ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ [النازعات: ٢۴] يعني: نو فرعون خپل رعيت مخاطب كړ او ويي ويلي چې زه ستاسو لوي رب یم. او یا په بل عبارت: ستاسو او ستاسو د اربابانو (معبودانو) رب یم.

ب: ځينې علماء کرام وايې چې فرعون پخپله بوت پرست وه، خلکو به د ده عبادت کاوه رد ده مجسمو ته به په سجده لوېده) او ده به د غوا يا د بل شي عبادت کاوه چې په خپله غاړه کښې يې ځوړند کړي وه ۱۱،

ج: ځينې وايي چې فرعون د خپل رعيت دپاره څه بوتان ټاکلي وه او امر يې ورته کړي وه چې ماته د نژدېکت دپاره د دغو عبادت کوی (۲) رڅه لرې نه ده چې خپلې مجسمې به يې ورته په ګوته كړې وي)، والله على اعلم.

﴿ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱسْتَعِينُوا بِٱللَّهِ وَٱصْبِرُواْ ۖ إِنَّ ٱلْأَرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهَا مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ - وَٱلْعَنِقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ قَالُواْ أُوذِينًا مِن قَبْلِ أَن تَأْتِيَنَا وَمِنْ بَعْدِ مَا جِئْتَنَا ۚ قَالَ عَسَىٰ رَبُّكُمْ أَن يُهْلِكَ عَدُوَّكُمْ وَيَسْتَخْلِفَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنظُر كَيْفَ تَعْمَلُونَ 🚭 ﴾

[۱۲۸] موسى ﷺ خپل قوم ته وويلي: د الله ﷺ څخه كومك وغواړى او صبر وكړى، يقينًا ټوله ځمکه خاص الله گا لره ده د خپلو بندګانو څخه يې هغه چاته په ميراث سره ورکوي چې اراده يې

<sup>-</sup> يه، تغسير الغرطبي ج٧ ص ٢٤١ (٢) رونهالمعاني ج٩ ص٢٩

ورته وشي، او (نېک) انجام خاص متقيانو لره دی.

[۱۲۹] دوی (بني اسرائيلی) وويلې: (ای موسی) مونږ ته ستا د راتګ څخه وړاندې هم ضررونه رسولی شوي وه او ستا د راتللو څخه وروسته هم (ضررونه رارسول کېږي او پرې تهديدېږو).

ده وویلې (موسی النه) چې ستاسو رب څه ته امید دی (امید ورته وکړئ) چې د ښمن مو هلاک کړي او په ځمکه کښې مو (د هغوی په ځای) خلیفه ګان جوړ کړي؛ نو (بیا) به وګوري چې تاسو څنګه عملونه کوی (او څه ډول کړنلاره غوره کوی).

## د مطلب خلاصه

کله چې فرعون د موسي قوم تهديد کړ نو دوي ډېر وارخطا شوه او د موسي د سره يې لاندې مباحثه وکړه:

ټوله ځمکه د الله څخه ملکيت دي څنګه چې اراده وکړي همغسې کوي، د چا څخه يې اخلي او چاته يې ورکوي، ځينې خلک پوپنا کوي او څينو ته د هغوي په خلافت سرلوړي ورکوي.

مګر په یاد ولرئ چې نېک انجام د متقیانو دپاره دی او کامیابي د همدوي په برخه ده نو زیات کوښښ وکړئ چې د خپلي تقوي ساتنه وکړئ.

بني اسرائيلو بيا خپل شكايت موسى عد تر څرګند كړ چي:

بني اسرائيل: مونږ په دې وطن (مصر) کښې ښه ورځ نه ده ليدلې، ستا د راتګ څخه وړاندې هم مونږ دلته متضرر شوي ياستو او وروسته هم دغه دی په ايذاء (ضرر رسولي) باندې تهديدېږو.

يو ځل مو پخوا نارينه اولادونه ووژل شوه چې په مونږ کښې د مصر د پاچاهۍ خيال پيدا نه شي خو د دې سره سره د وطن مشکل او پليت کارونه په مونږ باندې اجراء کېدل. يا په بل عبارت: خختې جوړول او پخول او هم د تشنابونو پاکول او د لارو خارو کول زمونږ کار وه او پاکيزه او اسان کارونه به نورو ته سپارل کېده.

دا وه زمونږ د نارينه وو حال، او زمونږ په زنانه وو باندې به يې مالوچ او کتان څرخه کول او وړۍ به يې ورباندې ورېشلې او بيا به يې اوبدل د همدوی په غاړه وه.

دا دی اوس بیا مونږ ستا په راتګ سره د زامنو په وژلو باندې تهدیدېږو او په مردارو کارونو باندې اخته یاستو او مشکلات مو لا زیات شوه

موسى الله : اى زما قومه! مه وارخطا كېږى او خپل رب د ته امېدوكړى چې دښمن مو هلاك كړي او په عوض كښى يې تاسو په ځمكه كښى خليفه گان جوړ كړي، دا كار الله څخ ته اسان دى. مگر په ياد ولرى چې كله تاسو په ځمكه كښى خليفه گان ودرولى شوى بيا به الله څخ ستاسو كړه وړه هم د څارنې او مراقبت لاندې ونيسي چې څه كوئ ر المررز) که تاسو هم د فرعونیانو غوندې ناشکري وکړه نو بیا به ستاسو څخه هم ځمکه خالي کړي او نور خلک به مو په ځای باندې اباد کړي، او که نه نو په همدا تاسو باندې به ځمکه اباده وي.

۱\_ موسى ﷺ يو ځل د اشارې په توګه بني اسرائيلو ته د ځمکې د وراثت وعده ورکړه چې: د ځمکې وراثت الله څخ خپلو بندګانو ته ورکوي تاسو د الله څخ بندګۍ ته ادامه ورکړي چې تاسو يې وارثان جوړ شئ.

مگر دوي په اشاره باندې پوه نه شوه او بيا يې ګيله پيل کړه چې: ﴿ أُوذِينَا ﴾ مونږ ستا د لاسه دا دوهم ځل دي چې د ضرورنو متحمل کېږو نو هغه به لا کله وي چې مونږ د ضررونو څخه بچ کړي شو، د ځمکې وراثت خو لرې خبره ده.

نو موسى ﷺ دوهم څل په تېرې شوې اشارې باندې ضراحت وکړ چې: ﴿ وَيَسْتَخْلِفَكُمْ فِي ٱلأرضِ فَيَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾ يعنى: بل چاته نه بلكى همدا تاسو ته به الله الله الله على خلافت درکړي خو کړنلاره به مو د څارني لاندې وي. او يا په بل عبارت: بې قيد او شرطه د ځمکي خلافت ندشئ ترلاسه كولى. د دغې ځمكې تذكر په [الأعراف:١٣٧، ١٤٥] ايتونو كښې واروان دي.

۲\_ که څوک غواړي چې د هغو ضررونو نومليک ولولي کوم به چې په بني اسرائيلو باندې په جبر او ظلم سره تحميل كبده نو ځينو تفاسيرو ته دې مراجعه وكړي ۱۱، حتى ځينو خو لا په تورات باندې حوالي ورکړې دي(١٠).

﴿ وَلَقَدْ أَخَذُنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ بِٱلسِّنِينَ وَنَقْصٍ مِّنَ ٱلنَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُرُونَ ٢٠ فَإِذًا جَآءَتْهُمُ ٱلْحَسَنَةُ قَالُواْ لَنَا هَاذِهِ - وَإِن تُصِبُّمْ سَيِّعَةٌ يَطَّيَّرُواْ بِمُوسَىٰ وَمَن مَّعَهُ أَلَّا إِنَّمَا طَتِيرُهُمْ عِندَ ٱللَّهِ وَلَنكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَقَالُواْ مَهْمَا تَأْتِنَا بِهِ عِنْ وَايَةٍ لِتَسْحَرَنَا بِهَا فَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلطُّوفَانَ وَٱلْجَرَادَ وَٱلْقُمْلَ وَٱلضَّفَادِعَ وَٱلدُّمَ ءَايَنتِ مُفَصَّلَتٍ فَٱسْتَكْبَرُواْ وَكَانُواْ قَوْمًا مُجْرِمِينَ ﴿ وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيْهِمُ ٱلرِّجْزُ قَالُواْ يَعْمُوسَى ٱدْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ لَبِس كَشَفْتَ عَنَّا ٱلرِّجْزَ

and general to the second

<sup>(</sup>١) زاد السيرج٢ ص١٩۶

<sup>(</sup>٢) تفسير المنارج ٩ ص٨١

# تَنُوْمِنَنَ لَكَ وَلَنُرْسِلَنَّ مَعَكَ بَنِي إِسْرَءِيلَ ﴿ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُمُ ٱلرِّجْزَ إِلَىٰ أَجَلِ هُمُ لَنُوْمِ أَلَا حَنْهُمُ ٱلرِّجْزَ إِلَىٰ أَجَلِ هُمُ لَنُوْمُ إِذَا هُمْ يَنكُنُونَ ﴾ بَلِغُوهُ إِذَا هُمْ يَنكُنُونَ ﴾

[۱۳۰] او بې شک مونږ د فرعون ټبر په وچکالۍ او د ميوجاتو په کمښت باندې ونيوه، شايد چې دوی پند واخلي (او شريعت قبول کړي).

. [۱۳۱] نو کله به چې دوی ته پراخي (خوشالي) ورغله دوی به وویلې چې دغه زمونږ لره ده (مونږ یې مستحق یاستو). او که چرته به دوی ته بدي (سختي) ورسېده نو دوی به په موسی عند او په هغه چا باندې بدفالي نیوله چې ۱۰ ده سره به (ملګری) وه.

خبردار! د دوی بدفالي د الله چې په نزد وه (د سختۍ اسباب يې د الله چې سره محفوظ وه)، مګر اکثريت يې نه پوهېږي (او څوک چې پوهېږي هغوی پرې عمل نه کري).

[۱۳۲] او دوی (فرعونیانو) په (موسی نځی ته) ویل چې: هرهغه شی چې ته یې مونږ ته راوړې، هره یوه معجزه چې وي، د دې دپاره چې په مونږ باندې پرې جادو وکړې، نو مونږ تا لره (په هغې باندې) یقین (باور) کوونکي نه یاستو.

[۱۳۳] نو په دوی (فرعونیانو) باندې مونږ طوفان (دوامداره سخت باران) ورولېږه او ملخان او سپګۍ او چونګښې او وینې (مو هم) په داسې حال کښې (ورباندې ورواستول) چې واضحه معجزات وه (او) یو تربله جدا جدا وه (په منځو کښې یې د تفکر وختونه موجود وه)؛ نو دوی خپل تکبر ته ادامه ورکړه او دوی مجرم قوم وه (دا د مجرمانو خوی دی).

[۱۳۴] او هرکله به چې په دوی باندې (د ذکرو شوو عذابونو څخه یې عذاب واقع شو (نو) دوی به ویلې: ای موسی ! کرمونږ دپاره خپل رب څخ وبله (چې زمونږ څخه دغه عذاب لرې کړي) د هغه شي د کبله چې ستا په نزد یې عهد کړی دی (چې سوال دې قبلوي)، یقینا که ته زمونږ څخه دا عذاب لرې کړې نو ضرور هرومرو به مونږ تاته معتقد شو او ضرور هرومرو به ستا سره بني اسرائیل ولېږو (خوشي کړو).

[۱۳۵] نو هرکله به چې مونږ د دوی څخه د يوې نېټې پورې عذاب لرې کړ چې دوی به هغې ته رسېدونکي وه، نو ناڅاپه به دوی (خپلې) وعدې ماتې کړې.

## ارتباط

د وړاندې ایتونو مضمون دا وه چې موسی ه خپل قوم ته د تقوی په صورت کښې د ځمکې د خلافت وعده ورکړه چې الله څخ به مو دښمن هلاک کړي او په عوض به یې تاسو په ځمکه کښې مېشت شئ، په دې ایتونو کښې د همدغې وعدې د تحقق صورت واضحه شوی دی چې حاصل یې داسې راوځي:

## د مطلب خلاصه

۱\_مونږد خپل عادت په مطابق فرعونيان هم د نعمتونو په ډېروالي باندې امتحان کړه او هم مو په دوی باندې مشکلات او سختۍ وروستلې ترڅو په هغو يا په دغو د غفلت د خوبه رابېدار شي. د خوشاليو او نعمتونو دوره خو يې وړاندې تېره شوه چې تر ډېره وخته پورې په عيش او نوش کښې غرق وه او په نتيجه کښې يې د معجزې په همسا باندې د جادو نوم کېښود او موسى عند يې چادوګر وباله، د همدې ځای څخه وروسته د فرعونيانو د دوهم امتحان وار راورسيده چې په لاندې ډول شرحه کېږي: الف: مونږ په دوې باندې باران قطعه کړ او په دوې باندې وچکالي ورغله او د مشکلاتو سره مخامخ شوه.

ب بيا مو په دوي باندې د مېوجاتو نقصان او کمښت ورنازل کړ، چې ونې به ښې ترو تازه وې مگر مېوجات به يې نه نېول او صرف په پاڼو باندې به ډکې وي.

دا ټول د دې دپاره چې عبرت واخلي او الهي پند قبول کړي او بالآخره په موسى د باندې ايمان راوړي او د کفرياتو څخه لاس واخلي مګر دوى لکه څنګه چې د نعمتونو د ډېروالي دتاثير لاندې رانغله او بلکې ادعا يې وکړه چې مونږ د همدې نعمتونو لياقت لرو او مونږ يې مستحق ياستو، مدارنګه په دوى باندې د مشکلاتو ورښکته کېدلو هم هېڅ اثر ونه غورزاوه، او حتى موسى د همدارنګه په دوى باندې به يې بدفالي نيوله چې ستاسو د لاسه د دې مشکلاتو سره مخامخ ياستو.

۲\_ ای پیغمبره! د فرعونیانو ذکر شوی استدلال رد کړه او په لوړ اواز سره ووایه چې خبردارا هغوی په ذکره شوې وینا کښې دروغژن وه، حقیقت دا دی چې د هغوی دپاره د موسی د ورتګی سپېره نه وه او د ده د کبله ورباندې آفتونه نه وه ورغلي بلکې د هغوی دپاره خپل کړه وړه د مشکلاتو د نزول اسباب جوړ شوه چې دوی د یادو غورزولي وه خو د الله څخ په نزد باندې محفوظ وه مګر اکثریت یې ورباندې نه پوهېده، هو! که اقلیت ورباندې پوهېده هم عمل یې ورباندې نه کاوه او د خپلو ځانونو اصلاح ته نه متوجه کېده.

٣\_ ای پېغمبره! د فرعونيانو عناد او تکبر بالکل د چوکاټ څخه وتلی وه حتی چې دوی موسی ه خاطب کړ چې ای موسی! هرکله او هر ډول معجزه چې ته مونږ ته راوړې او د جادو په زور سره راباندې فشار واچوې نو مونږ به په تا باندې عقبده ونه کړو، زمونږ څخه د ايمان راوړلو تمه قطعه کړه مونږ ايمان راوړونکي نه ياستو.

نو مونږ په دوى باندې څه آفتونه نور هم ورنازل كړه چې په عين وخت كښې معجزات هم وه، ترڅو دوى ذكر شوي تهديد ته عملي بڼه ورنه كړي او ايمان پرې راوړي او د عذاب مستحق جوړ نه شي. آفتونه لاندې شرحه كېږي:

الف: مونږ په فرعونيانو باندې طوفان ورنازل کړ چې شپه او ورځ په دوی باندې باران ورېده او پتي يې ټول جبي وګرځيده چې د کروندې ځای پکښې ورک شو.

ب: څو موده وروسته مو په دوی باندې ملخان ورحواله کړه چې د دوی ټول کښتونه يې وخواړه

ج بيا مو د څه وخته وروسته په هغوي باندې سپګۍ ورنازلې کړې چې د کور غلې دانې يې ټولې وخوړې او د فرعونيانو جامې به ترې ډکې وې او په بدنونو باندې به يې قطارونه قطارونه روانې وې. د: بيا مو په هغوی باندې چينکښې ورمسلطي کړې چې په هرشي کښې به ورته لوېدلې، هغوی به د چينګښو څخه خالي ځای نه شو موندلی چې ارخ پکښې ولګوي او څه ارام پکښې وکړي.

ز: بيا مو په هغوی باندې د وينې آفت ورنازل کړ چې اوبه يې وينې جوړې شوې او هرکله په چې کوم يوه خولي ته اوبه ورپورته کړې نو هغه به وينې وګرځېدې، او د صفا اوبو نعمت مو ترې واخيست.

ذكر شوي آفتونه يا معجزات په فرعوليانو باندې د اتصال په توګه نه وه ورنازل شوي بلكې يو آفت به د بل څخه په کافي وخت سره جدا وه ترڅو دوی ښه فکر وکړي او الله ﷺ ته راجع شي، مګر هغوى په يو ځل هم فكر ونه كړ او خپل تكبر ته يې ادامه وركړه او خپله وړاندينۍ خبره يې تصديق کړه چې مونږ په يوه معجزه باندې هم ايمان نه راوړو، ځکه چې مجرم قوم همدغسې کارونه کوي.

۴\_اې پيغمبره! برسېره په دې چې مونږ هغوی ته د آفتونو تر منځ د تفکر ښه کافي وخت ورکړی وه، د دوی څخه مو ښې کلکې وعدې هم واخستې کله چې دوی وویل: ای موسی، د خپل رب ﷺ څخه زمونږ دپاره کلک سوال وکړه چې دغه آفت راڅخه پورته کړې، ستا رب ﷺ خو ستا سره وعده کړې ده چې که چیرې مونږ د ایمان راوړلو وعده درکړو نو آفت به راڅخه لرې کوي.

نو ای موسی! مونږ تا ته کلک عهد درکوو که دغه آفت دې را څخه لرې کړ نو مونږ به ستا دواړه غوښتنې ومنو، هم په درباندې ايمان راوړو او هم په درسره بني اسرائيل پرېږدو چې درسره لاړ شي. نو بيا به موسى ك ون ته سوال وكر او آفت به مو ترى لرى كر او تر ډېره وخته پورې به دوى د آفت څخه خلاص وه، که دوی ذکر شوي دواړه کارونه کولی دواړه به یې کړي وی او الله ﷺ ته به راجع شوي وي.

مگر دوي په يو وار هم په خپلو وعدو باندې وفا ونه کړه او هرکله به يې چې عهد وکړ او آفت به ترې لرې شو نو ناڅاپه (دستي) په دوی په دائمې توګه خپل عهد ماتوه.

توضيحات

١\_ په ﴿ يَطَيِّرُواْ بِمُوسَىٰ ﴾ كښى د ﴿ يَطَيِّرُواْ ﴾ كلمه په اصل كښى "يَتَطَيَّراً" وه، بيا "ت" په ط باندې بدله او په بله "ط" کښې ادغامه شوه.

دا كلمه د تطيّر څخه اشتقاقه شوى ده تطيّر اصلا په مرغانو باندې د فال نيولو معنى وركوي، د جاهلیت په زمانه کښې د عربانو عادت وه چې کله به یې د یوه کار کولو تداراده وکړه نو په بیدیا كښې به يې كومه مرغى يا مرغه د خپله ځايه والوزاوه، نو كه هغه به ښي طرف ته الوتنه پېل كړه نو الوزوونكي به په زړه كښې په نبول شوي كار باندې پيل كاوه چې په دې كار كښې خير دى، او كه

the same of the same

بالعکس په چپ طرف به والوت نو د هغه څخه به يي صرف نظر کاوه چې په دې کار کښې خير نشته ۱۰۰۰

مگر په استعمال کښې تَطَیُّر مطلق فال نېولو ته ویل کېږي، برابره خبره ده چې د مرغانو په الوزونې سره یې صورت نېولی وي او یا په بل شي پورې ربط ورکړی شوی وي، په دې مقام کښې همدغه عامه معنی مراده ده چې فرعونیانو بدفالۍ ته د موسی الله په شمول په مسلمانانو پورې تعلق ورکړی وه

۲\_ که څه هم فرعون څلور سوه کاله په عيش او عشرت کښې تبر کړه حتى چې \_په اصطلاح\_ په سر باندې يې درد هم نه وه ورغلى ١٠٠، مګر کله چې د موسى الله سره د مقابلې په ميدان کښې ناکام شو او خپل عناد او تکبر ته يې لا ادامه ورکړه نو الله د مشکلاتو او آفتونو سره مخامخ کړ چې څه نا څه تفصيل ته يې په ذکرو شوو ايتونو کښې اشارې شوې دي.

## د موسى 🕮 نهه معجزات

٣\_ الله ﴿ فرمايي چي: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَىٰ تِسْعَ ءَايَنتِ بَيِّنت ِ ﴾ [الإسواء: ١٠١] أو يقينًا مونو موسى على تدنهه واضحه معجزي وركړي وي.

که څه هم مونږ د نهو معجزاتو پوره څېړنه خپل مقام ته پرېږدو مګر دلته دومره لیکو چې په دې مقام کښې هم د موسې ﷺ نهه معجزات پوره کېدلی شي چې شماره یې لاندې لوستلی شئ: الف: د موسی ﷺ د همسا څخه ښامار جوړ شو [الأعراف:۱۰۷].

ب: د ده الله لاس سپېن وپړقېده البته کله يې چې د خپل ګرېوان څخه رابهر کړ [الأعراف: ١٠٨]. ج: په فرعونيانو باندې الله څخ وچکالي وروستله او باران ورېاندې ودرېد [الأعراف: ١٣٠].

د: د دوی ونو مېوجات نه نيول او ټولې ونې يې شنډې شوې [الاعراف: ١٣٠].

دغه دواړه بېلې بېلې معجزې وې، څکه چې وچکالي د باران د نه ورېدلو څخه عبارت ده چې ونې وچې شي او کښتونه د تندې د کېله وسوزي او حاصلات ونه کړي.

اما د فرعونيانو د مېوجاتو کمبود د دې څخه عبارت وه چې ونه به ښه تروتازه وه او ښې پاڼې به يې درلودې خو مېوجات به يې نه نېول، حتى داسې به هم پېښېده چې د کجورې غټې ونې به فقط يوه کجوره نېولې وه او بس<sup>(۲)</sup>.

دا هم څه لرې نه ده چې دغه دواړه معجزې په يوه وخت کښې په هغوى باندې مسلطې شوې وي چې چراګاه او بيابانونه يې د وچکالۍ د کبله وچ شوي وي او د نهرونو او د چينو په اوبو باندې باغونه شنه پاتې شوي وي خو مېوجات به يې نه وي نيولي ۲۰۰۰

١١) التفسير الكبيرج ٢٠ ص١٤٧

<sup>(</sup>٢) الدر المنثورج٣ ص٠٥١

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ج٢ ص٢٣٩

<sup>(4)</sup> تفسير الطبري ج ۶ ص ۲۹

-An-II

ه: په فرعونيانو باندې الله د طوفان ورنازل کړ. د طوفان دپاره مفسرينو کرامو ډېرې معناوې کړې دي ۱۰ مګر کومه معنی چې د عبدالله بن عباس رضيف څخه روايت شوې ده هغه دا ده چې په دوی باندې څو ورځې مسلسل باران وورېد ۲۰، لکه چې الله د نوح د و د قوم په باره کښې فرمايلي دي: ﴿ فَأَحَذَهُمُ ٱلطُّوفَاتُ وَهُمْ ظَلِمُونَ ﴾ [العنکبوت: ۱۴] يعنې: نو د نوح د و و م طوفان د اوبو ډېروالي، ونيوه حال دا چې دوی ظالمان وه.

و بيا الله مخت په هغوی باندې ملخان ورمسلط کړه چې کښت يې ټول وخوړ او د دروازو چولونه يې هم وخواړه چې د کورونو دروازې يې را پرېوتلې، داسې ملخان چې داوسپنې دروازې هم ورته ښنګې نه شوې د او يا په بل عبارت: اوسپنه يې داسې خوړه لکه چې وينې لرګي خوري.

ز: بیا په هغوی باندې نور حشرات هم ورنازل کړی شوه چې قرآن کریم د القمل په نوم یاد کړي دي، او مفسرینو کرامو یې تقریبًا اوه ډوله تفسیرونه کړي دي، ، لکه ورږې، وینې، کونې رخمنډکې، سپږې، کوچني ملخان چې وزر یې نه وي کړي او داسې نور.

ذکر شوې معناوې سره څه منافات نه لري ممکنه ده چې د هرې نوعې څخه به ورباندې ورنازل شوي وي، خو مونږ ته د سعيد بن جبير عبارت تفسير غوره ښکاري چې د ﴿ وَٱلْقُمَّلَ ﴾ کلمه يې په هغو حشراتو باندې تفسيره کړې ده کوم چې په کورونو کښې غلې دانې خوري ده چې په پښتو ژبه کښي ورته د غنمو سپږۍ وايي.

ح بيا په هغوي باندې چينګښې ورمسلطې کړي شوې چې په هر شي کښې به ورپرېوتلي، که چا به د خبرو دپاره خوله وازه کړه نو چينګښې به ورټوپ کړ او په خوله کښې به يې نېغه کښيناسته.

لنډه دا چې فرعونيان چينګښو داسې وزورول چې بل يوه شي هم دومره نه وه زورولي<sup>۶۰</sup>، الله گ<sup>و</sup> چينګښې دومره ډېرې کړې وې چې يو فرعوني سړی به آن د زنې پورې په دغو حشراتو کښې ډوب ناست وه۲۰۰،

ط: بيا الله ﷺ په هغوي باندې د وينو مصيبت ورښکته کړ چې مفسرينو کرامو يې لاندې دوه تفسيرونه کړي دي:

اول: د فرعونيانو ټولې د څښلو اوبه وينې وګرځېدلې حتى د نيل اوبه د قبطيانو دپاره وينې جوړې شوې او د بني اسرائيلو دپاره به خوږې او پاکې اوبه وې<sup>۸۰</sup>.

١١) زاد العسيرج٢ ص١٤٩

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ج٢ ص٠٢٢

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير ج٢ ص٢٢٢

الم زاد السيرج س ١٤٩

<sup>(</sup>٥) الدر المنثور ج٣ ص٥٢٣

<sup>(</sup>ع) الدر المنثور ج٣ ص٥٢٣

<sup>(</sup>٧) نفسير القرطبي ج٧ ص٢٧١: تفسير البغوي ج٢ ص١٩٢

<sup>(</sup>٨) تفسير القرطبي ج٧ ص٢٧١

it telling the will

are larger of a

is the transfer to

the total and the

Minter State VIVE

دوهم: د ټولو فرعونيانو د پوزو څخه به وينې روانې وې او ټول په همدې مرض باندې اخته شوه ۱٬۰ مونږ وايو چې: څه لرې نه ده چې دواړه ډوله وينې به ورباندې الله څخ ورمسلطې کړې وي خو جمهورو علماوو کرامو اول تفسير غوره کړې دي.

## د معجزاتو تفصيل څه معنى؟

۴\_د ﴿ مُفَصَّلَتِ ﴾ کلمه اصلاً د فصل څخه اخستله شوې ده، فصل دې ته وايي چې يو شي د بل شي څخه داسې جدا شي چې په مينځ کښې يې فرجه (خلا) صورت ونيسې ۲۰ او اتصال يې د منځه لاړ شي.

په دې مقام کښې الله گه د موسى هه معجزات يا مصببتونه د ﴿ مُفَصَّلَتٍ ﴾ په کلمه باندې موصوف کړي دي. ځينې علماء کرام ۲۰ وايي چې هر يو مصببت يا معجزې به يوه اونۍ (اوه ورځي) دوام کاوه ترڅو به چې فرعونيان زيات په تنګ شوه نو موسى ه ته ته به يې وعده ورکړه چې که مونږ د دغه مصيبت څخه خلاص شو نو د يو پلوه به درباندې ايمان راوړو او د بله پلوه به بني اسرائيل درسره ازاد کړو.

موسى ﷺ به الله ﷺ ته سوال وكړ خو چې مصيبت يا معجزه به د هغوى څخه پورته شوه نو موسى ﷺ به د يوې مياشتې پورې هغوى ته وخت وركړ ترڅو په خپلو وعدو وفا وكړي.

نو هغوی به خپلې وعدې ماتې کړې، نه به يې ايمان راووړ او نه به يې ورسره بني اسرائيل ازاد کړه، الله گښ به ورباندې بل افت ورنازل کړ او د بل مصيبت سره به يې مخامخ کړه مګر هغوی به بيا موسى الله ته وعدې ورکړې او چې د مصيبت څخه به خلاص شوه نو خپلې وعدې به يې بيا ماتې کړې آن تر آخره.

که څوک د ذکرو شوو معجزاتو يا مصيبتونو ښه اوږد بيان غواړي نو ځينو اوږدو تفاسيرون ته دې مراجعه وکړي \_الله څخ دې پرې رحم وکړي ـ ډېر ښه يې شرحه کړي دي.

### تبصره

۵\_ ځینو علماوو کرامو لیکلي دي چې موسی ﷺ په مصر کښې د مقابلې په میدان کښې د فرعون د مغلوبیت څخه وروسته د یوه کال په شاوخوا کښې وخت تېر کړ<sup>۵۰</sup> نو په دې تقدیر د مصیبتونو فاصله په یوې میاشتې باندې د سړي په ذهن کښې ځای نیسي.

اما ځينو مفسرينو کرامو ليکلي دي چې د فرعون د مغلوبيت څخه وروسته موسي الله شل کاله ۴٠

١١) زاد العسيرج٣ ص١٤٩

۲۱) مغردات الراغب ص۲۹۵

٣١) تفسير ابي السعود ج٢ ص ٢٤٥

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي ج٢ ص ١٩١؛ تفسير الطبري ج٤ ص ٢٠\_٣٠

<sup>(</sup>٥) المحرر الوجيز ج٧ ص١٣۶

<sup>(</sup>ع) تفسير ابي السعود ج٣ ص ٢٤٥

يا څلويښت کاله٬۱، په مصر کښې پاتې شو او فرعونيان يې دعوتول چې ايمان راوړي او بني اسرائيل ورسره ازاد کړي. نو که همدا مضمون واقعیت ولري نو شاید چې د معجزاتو او یا مصیبتونو ترمنځ فاصله به کال یا کلونه وي او دوی ته به د نجات موندلو دپاره ښه پوره چانس ورکړی شوی وي؛ مونر ته همدغه بيان غوره ښكاري، والله ﷺ اعلم.

يمًا عَهِدَ عِنْدَكَ حُد معنى؟

ع څرنګه چې فرعونيانو د موسى نځه د دعاء اجابت څوڅو کرته ليدلي وه او دوى ته تجربه شوي وه چې موسى نته هرڅه وغواړي الله على يې قبلوي، نو دوي دغه حالت داسې تعبير كړ لكه چې الله ﷺ ورسزه عهد کړی وي چې زه به ستا غوښتنه قبلوم، نو ځکه به يې په هريوه مصيبت کښې موسي ﷺ مخاطب ګرځاوه چې: اي موسي! د خپل رب ﷺ څخه دې زمونږ دپاره د هغه شي په خاطر سوال وکړه کوم چې ستا په نزد يې عهد کړي دي، هغه دا چې زه به ستا سوال قبلوم، نو لکه ځنګه چې ستا سوال د مصيبت په نزول کښې قبول شو د مصيبت په پورته کولو کښې هم قبليږي، هله مهرباني وكړه او د سوال لاسونه پورته كړه.

٧\_د ﴿ إِلَّىٰ أَجَلٍ هُم بَلِغُوهُ ﴾ كلمات بِه ﴿ كَشَفْنَا ﴾ پورې تعلق نيسي ٢٠، نو د معنى حاصل يي داسې راوزي چې: فرعونينانو ته مونږ د هر يوه مصيبت څخه وروسته نه دومره ډېر وخت ورکړ چې هغه ته نه شوه رسيدلي او مړه کيده او نه مو دومره لږ وخت وکړ چې تفکر او سنجش يې پکښې نه شو ترسره کولي، بلکي هغوي ته مو د هر يوه آفت څخه وروسته ښه کافي وخت ورکړ چي ښه په حوصله باندې هغه ته رسيدونکي وه مګر دوي د دغه کافي وخت سره سره په دوام داره توګه خپل عهدونه مات کړه او په وعدو باندې يې وفا ونه کړه.

﴿ فَٱنتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَأَغْرَفْنَهُمْ فِي ٱلْيَعِرِبِأَنُّهُمْ كَذَّبُواْ بِنَايَنِيِّنَا وَكَانُواْ عَنْهَا غَنفِلِينَ ۞ وَأُوْرَثُنَا ٱلْقَوْمَ ٱلَّذِينَ كَانُواْ يُسْتَضْعَفُونَ مَشَرِقَ ٱلْأَرْضِ وَمَغَارِبَهَا ٱلَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا ۚ وَتَمَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ ٱلْحُسْنَىٰ عَلَىٰ بَنِيَ إِسْرَ وِيلَ بِمَا صَبَرُوا ۗ وَدَمَّرْنَا مَا كَانَ يَصْنَعُ فِرْعَوْنُ وَقُوْمُهُ، وَمَا كَانُواْ يَعْرِشُونَ ﴿ ﴾

[۱۳۶] نو د دوی (فرعونیانو) څخه مو آنتقام وآخیست (جزا مو ورکړه)، نو په دریاب (سره بحيره) کښې مو ځکه غرق کړه چې زمونږ ايتونو ته يې د دروغو نسبت کاوه او دوي زمونږ د ايتونو

١١) تفسير القرطبي ج٧ ص٢٤٧

<sup>(</sup>٢) المعرر الوجيز ج٧ ص١٤٥

څخه په دوامداره توګه غفلت کوونکي وه.

آلام) او مونږ هغه قوم ته چې په دوامداره توګه کمزوري کړی شوي وه د هغې ځمکې مشرقونه او مغربونه (ټول اطراف) وړيا ورکړل چې په هغې کښې مونږ برکت اچولی وه (د هر ډول حاصلاتو څخه مو ډکه کړې وه).

او (په همدغه ترتیب سره) ستا د رب څخ ښانسته خبره (وعده) په بني اسرائيلو باندې ځکه تمامه

(پوره) شوه چې دوی صبر کړی وه. او مونږ هغه (آبادۍ ټولې) خرابې کړې چې فرعون او د ده قوم به (په ډېر افتخار سره) جوړولې او هغه ماڼۍ (مو هم ونړولې) چې دوی به چتونه چتونه لوړولې.

## د مطلب خلاصه

يعنې: د ډېر کافي مهلت څخه وروسته مونږ فرعونيان په لايقه جزا ورسول او مناسبه سزا مو ورکړه، هغه دا چې په درياب کښې موغرق کړه او دا ځکه چې دوی په دوامداره توګه زمونږ ايتونو ته د دروغو نسبت کاوه او نه د معجزاتو د اثر لاندې راغله او نه پرې خوشاليو يا مشکلاتو څه اثر وکړ، بلکې په دائمې توګه د غفلت په خوب ويده پراته وه.

ر د کومو څخه به چې د غلامانو کار بالمقابل هغو کمزورو خلکو ته مو اقتدار ورانتقال کړ د کومو څخه به چې د غلامانو کار اخستل کیده او د سړیو لا څه چې د انسانانو په سترګه به ورته هم نه کتل کیده

دوی مو د هغوی په ځای په ځمکه کښې خلیفګان وګرځول د برکتناکې ځمکې شرقًا او غربًا ټوله واکداري مو همدوی ته انتقال کړه

په همدې ذکر شوي تفصيل سره مو د بني اسرائيلو سره خپله نېکه وعده پوره کړه او د کومې ښانسته خبرې لوظ مو چې ورکړي وه هغه مو ورته تکميل کړ ځکه چې دوي د فرعونيانو په نادودو او ظلمونو باندې صبر وکړ او د موسى هن په ملګرتيا کښې کلک پاتې شوه.

دا د يو پلوه، او د بله پلوه مو د فرعونيانو هغه ټول مصنوعات د خاورو سره برابر کړه چې دوی به پرې وياړل او د لوړو بنګلو هغه لوړ چتونه مو راوغورزول چې دوی به په تکبر سره هلته ناسته-ولاړه کوله.

## توضيحات

۱\_ د فرعون د هلاک او د بني اسرائيلو د نجات پوره بيان الله چې په 'طه، الشعراء' او نورو سورتونو کښې نازل کړی دی چې مونږ يې هم د همغه ځای تفسير ته پرېږدو، په دې مقام کښې د ارتباط د کبله يوازې په لاندې څو معلوماتو باندې اکتفاء کوو او بس:

الف: مونږ د [الاعراف:۴۰۴] آيت لاندې ليکلي دي چې موسى ظه د فرغون څخه د دوه وو شيانو غوښتنه کړې وه: يو ايمان راوړل او بل د بني اسرائيلو ازادول.

د ډېر جرار بحث څخه وروسته د فرعون د پلوه اولنۍ غوښتنه په نهائي ډول باندې رد کړي شوه

حتى چې د موسى الله د موجوديت سره سره يې ساحران (تازه مسلمانان) شهيدان كړه او د بني اسرائيلو د اولادونو د وژلو تهديد يې وكړ، ته به وايې چې موسى الله يې وژلى وي او هم يې د ده د وژلو تهديد كړى وي، ځكه چې خلك وايي: "ضَرّبُ الفّلام إِهَائهُ المُوَلَى" د غلام وهل د مولا سپكاوى دى. نو د ايمان د كبله د امتي وژل او يا په مرگ سره تهديدول داسې گڼل كېږي لكه چې پيغمبر يې . وژلى او يا ي

ب: دوهمه غوښتنه فرعون ومنله او موسى ها ته يې اجازه ورکړه چې بني اسرائيل زما د پلوه ازاد دي هرطرف ته يې چې سوق کوې سوق يې کړه ۱۰۰۰.

ج: موسى ﷺ پوهېده چې فرعون په خپله ژبه باندې نه ودرېږي نو د همدې کیله یې شپې د شپې په عجله سره بني اسرائیل د قلزم د دریاب لورې ته ولېږدول چې د دوی د استوګنې ځای او د سینا د ټاپو وزمې بیدیا ترمنځ شرقي طرف ته واقع دی ۲۰۰

د: موسى ﷺ او بني اسرائيل د درياب غاړې ته ورسېده او د بندر په لټه کښې وه چې د سينا ټاپو ته په شرقي طرف ورپورې وزي، خو په عين وخت کښې فرعون خپلو همکارانو پښېمانه کړ او ورته يې په ډاګه کړه چې د بني اسرائيلو ازادول ښه کار ونه شو، د دوی په تللو سره بامشقته کارونه او د تشنابونو وينځل او داسې نور خدمات بې سرپرسته پاتې شوه.

ه نو فرعون ښه غټ لښکر په جنګې سامان باندې سنبال کړ او د بني اسرائيلو په تعقيب يي حرکت وکړ ترڅو يې يا بېرته راستانه کړي او يا يې ووژني.

فرعون کولی شو چې ذکره شوې نقشه يې د څو جنرالانو په ذريعه عملي کړې وی او يا يې د ساحل خلکو ته امر کړی وی چې مخه يې ونيسئ او وړاندې تګ ته يې مه پرېږدئ، دا څکه چې بني اسرائيل بې دفاع (تش لاس) وه او د هيچا د مقابلې توان يې نه درلود

مګر الله کان وژل ځای ته رسوي د تعقیب ولوله واچوله تا به ویل چې خپل ځان وژل ځای ته رسوي او هم غواړي چې د مملکت با اعتباره اشخاص (د مفاسدو ملګري) ټول په اجتماعي توګه ووژني.

دا هم څه لرې نه ده چې فرعون به د ډاره يوازې خپل وسلوال نوکران د بني اسرائيلو په تعقيب نه وي ټاکلي چې دوی به هم د ساحرانو غوندې په موسى هن باندې ايمان راوړي او زما په مقابل کښي به يوه قوي مسلحه جبهه جوړه کړي چې بيا به يې ماتول ډېر ګران کار جوړ شي.

نو د همدغه خطر د کبله به يې د تعقيب قومنداني په خپل لاس کښې اخستې وي او د لښکر په سر کښې به روان شوي وي.

و: کله چې د بني اسرائيلو په فرعونې لښکر باندې سترګې ولګېدې نو موسى علی ته يې شکايت وکه چې د يې شکايت وکې چې د يو شکايت وکړ چې اوس نو زمونږ د مرګ وخت راورسېد او د تښتېدلو لار مو نشته ځکه چې د يو پلوه فرعوني بې رحمه لښکر دی او د بله پلوه درياب.

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز ج٧ ص١٤٥

<sup>(</sup>٢) تفسير القاسسي ج٧ ص٢٢٩

نو موسى نغه د الله څخ په امر درياب په امسا باندې وواهه چې دولس کوڅې پکښې جوړې شوې او هر يو قوم په خپله کوڅه باندې د سينا بيديا ته ورپورېووت او درياب ځاي په ځاي ودريد. ز: خو فرعوني لښکر يې تعقيب پرېنښود او درياب ته ورپسې ورښکته شو ترڅو دوي هم په

کوڅو کښې ورپورېوزي او ځانونه بني اسرائيلو ته ورورسوي، مګر درياب د موسى علا په اشاره حرکت وکراو فرعونیان ټول هلاک شوه.

## يَمُ حُد معنى؟

۲\_ د ځیم کلمه د هغه دریاب نوم دي چې ډېر ژور وي، برابره خبره ده چې اوبه یې خوږې وي او که تروی ۱٬۱٬ په قرآن کښې د ذکرې شوې کلمې اطلاق په رود نيل باندې هم راغلي دي چې الله دي فرمايى: ﴿ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَأَلْقِيهِ فِي ٱلْيَمْ ﴾ [القصص: ٧] يعنى: مونه د موسى على مور تدالهام وکړ چې که په موسى على باندې وډاره شوې چې فرعون به يې شهيد کړي نو په درياب (رود نيل)

اما په دې مقام کښې ذکره شوې کلمه د رود نيل څخه عبارت نه ده او چا چې ترې همدغه معني اخستي ده٬۲۰ هغوي غلط شوي دي بلکي دلته ترې د قلزم بحيره مراده ده چې بحيرة الأحمر (سره بحيره) هم ورته وايي دا ځکه چې: موسى على غوښتل چې بني اسرائيل د شام طرف ته بوزي چې د مصر شرق خوا ته واقع دي او په منځکښې يې ذکره شوې بحيره حاثله ده نو معلومه شوه چې دوي د همدې بحيرې څخه تير شوي دي او د سينا بيديا ته ورپورېوتلي دي چې شاماتو پورې مربوطه ده.

که بالفرض بني اسرائيل د رود نيل څخه تير شوي وي چې د مصر په غرب ساحه کښې بهيږي نو دوي خو په د سينا څخه ډېر لري وتلي وي هسې نه چې ور رسيدلي وي.

# دلته د الأرض څخه كومه ځمكه مراده ده؟

٣\_ مفسرينو كرامو د ﴿ آلاً رض ﴾ كلمه په دې مقام كښې په لاندې معناوو سره تفسيره كړې ده: الف: دغه ځمکه د شام او د مصر د ځمکې څخه عبارت ده چې دواړه الله ﷺ بني اسرائيلو ته ورکړې او د دوی د حکومت لاندې وګرځېدې ۱۳، البته د وخت په تېرېدلو سره.

ب: دلته د ټولي دنيا ځمکه مطلب ده ځکه چې د داود الله او د سليمان الله حکومتونه ټولي دنيا ته شامل وه چې دوي دواړه هم د بني اسرائيلو څخه دي ۴٠٠.

مونږ ته اوله معني ښه برېښي ځکه چې په هغه وخت کښې د مصر ځمکه د فراعنه وو په لاس كښې وه او بني اسرائيلو به پكښې د ذلت عمر تېراوه، خو الله ﷺ هغوى هلاك كړه او څه وخت

<sup>(</sup>١) تفسير الخازن ج٢ ص٤٢٢؛ مفردات الراغب ص٥٧٧

<sup>(</sup>۲) تفسير الفاسمي ج٧ ص٢٤٢

<sup>(</sup>٢) تفسير البغوي ج٢ ص١٩٤: تفسير الكشاف ج٢ ص١٤٩

<sup>(</sup>٤) تفسير القرطبي ج٧ ص٢٧٢

الرائيل يې دوی ته ورکړه، او د شام ځمکه د عمالقه وو (بوت پرستانو) په لاس کښې وه او بني اسرائيل يې په مقابل کښې په جهاد کولو باندې مکلف شوه چې په نتيجه کښې د څلوېښتو کالو څخه وروسته د يوشع بن نون الله په زمانه کښې الله څخه هغوی مغلوب کړه او د دوی حکومت يې پکښې قائم کړ ﴿ وَمَنْ أُوْفَى بِعَهْدِهِ ، مِرَى الله په .

(نو) هغوی (بني اسرائيلو) وويلې چې ای موسی! مونږ ته هم دغسې يو بوت (معبود) وګرځوه (وټاکه) لکه څنګه چې دوی لره بوتان (معبودان) دي. ده (موسی هه) وويلې چې يقينًا تاسو داسې قوم ياست چې جهل (کم عقلتوب) کوئ

[۱۳۹] ېې شکه دغه خلک چې دي (د دوی) هغه (دين) د منځه تلونکی دی چې (دوی) پکښې (مشغول) دي. او هغه څه باطل دي چې دوی يي کوي (د شر څخه په غير څه خير پکښې نشته).

[۱۴۰] ربيا) ده (موسى ﷺ) وويلې چې ايا زه تاسو ته د الله ﷺ څخه په غير بل معبود ولټوم. حال دا چې ده رالله ﷺ) تاسو ته (د خپلې زمانې) په ټولو عالمونو باندې بهتري درکړې ده.

[۱۴۱] او (دا یې هم ورته وویلې چې) هغه وخت درپه زړه کړئ چې د فرعون د ټبر (فرعونیانو) څخه یې نجات درکړ. چې تاسو ته به یې بد (او سخت) عذاب رشاوه (هغه دا چې) ستاسو زامن به یې (په شدت سره) وژل او ښځې (لورګانې) به یې ستاسو پرېښودلې

په دغه (نقشه) کښې ستاسو د رب څخ دپلوه لوی امتحان (يا لوی نعمت) دی.

## ارتباط

مونږ د [الأعراف: ۱۰۳] آيت لاندې ليكلي وه چې د موسى ﷺ ژوند په پنځو مرحلو باندې ويشلى شوى وه، نو كله يې چې د څلورمې مرحلې څه بيان ختم شو د دې ايتونو څخه وروسته د ډېرو ايتونو پورې د پنځمې مرحلې څه شرحه او بيان لوستل كيږي، ترڅو: الف: نبي کريم رخم متسلي شي او د يهودو په نادودو او بې عهدۍ باندې ډېر متاثر نه شي چې دوی خو د همغو خلکو اولاده ده چې د موسی نځ سره يې ډېرې نادودې او بې عهدۍ کړې وي. ب: مومنان بيدار شي چې د يهودانو په چلونو او مكاريو باندې تېر نه وزي او د هغوي د كړنلاري څخه ځانونه بچ وساتي.

## د مطلب خلاصه

يعنى: اى پيغمبره! بني اسرائيل خو مونو د درياب څخه په معجزانه توګه پورېويستل، كه نه نو يا به فرعوني لښکر پوپنا کړي وي او يا به يې د غلامۍ دپاره بېرته ستانه کړي وي مګر د دغه بارز نعمت د لیدلو سره سره کله چې دوي د دریاب څخه هغې خوا ته پورېواته او په یوه بوت پرست قوم باندې يې چې د غوا په شکل د يوه بوت عبادت يې کاوه ـ سترګې ولګيدې نو په ځاي د دې چې د موسي علا څخه شرعي احکام وغواړي چې د فرعون د ظلم څخه خلاص شوو او د شريعت د تعميل دپاره ښه پوره جوګه ياستو، د هغه څخه يې وغوښتل چې اي موسي! (لکه يوه عادي سړي ته چي خطاب کوي، مونږ ته هم يو معبود ودروه لکه څنګه چې دوي معبودان لري او په عبادت يې مشغول دي. نو موسى الله ورته لاندى خطابه وركره:

١\_ تاسو خو يو جاهل قوم ياست، تاسو خو د فرعون د بوت پرستۍ انجام وليد چې ستاسو د ستراكو لاندې تباه شو ، كه بالفرض تاسو بوت پرستۍ ته واوړئ نو تاسو به هم تباه شئ.

٢\_ د ډېر جهالت خبره لا دا ده چې د بل چا څخه نه بلكي زما څخه (چې الله على د بوت پرستي د منځه وړلو دپاره راستولي يم) د بوت درول غواړئ، د فرعون سره خو زما جګړه په کومه پوله پڼې باندې نه وه، د هغه څخه خو ما د بوت پرستۍ پرېښودل غوښتل ايا زه اوس په خپل لاس تاسو ته د عبادت دپاره بوت ودروم؟

٣\_ايا ستاسو خيال دي چې د فرعون بوت پرستي جائزه نه وه او نورې بوت پرستۍ جائزې دي؟ ۴\_ په کار خو دا ده چې تاسو ماته وړانديز کړي وي چې دغه بوت پرستان هم د بوت پرستۍ څخه منعه کړه چې د غوا په عبادت لګيا دي.

۵\_ اي زما ناپوهه قومه! هغه دين چې دغه خلک پکښې مشغول دي د منځه تلونکي دي او دغه خلک چې څه کوي هغه باطل دي، نه ورته په دنيا کښې په درد خوري او نه په آخرت کښې، بلکې محض خپل وخت ضائع كوي او خپلو ځانونو ته د هلاكت كنده كني.

ع\_ ای قومه! تاسو ته الله ﷺ زه د دې دپاره دراستولی يم چې تاسو ته زما په دريعه د خپلې زماني په ټولو عالمونو باندې فضيلت درکړي او تاسو د ټولو عالمونو امامان جوړ شي. ايا تاسو غواړئ چې بوت پرستانو پسې اقتدا، وکړئ او د الهي فضيلت څخه ځانونه ښکته راوغورزوي؟ ۷\_ ای قومه! ستاسو د نجات خو ډېر وځت نه دی تېر شوی همدا پرون الله ﷺ تاسو ته د

فرعونيانو څخه نجات درکړ چې په بې رحمانه توګه يې ستاسو نارينه اولادونه وژل او ستاسو

لورګانې يې د خدمتونو دپاره پرېښودلې، چې ستاسو دپاره ستاسو د رب گاد پلوه لوی امتحان وه او نجات يې لوی نعمت وه.

نو د الله ﷺ شکريه وکړئ او فرعوني خاصيتونه د مغزو څخه وباسئ چې د دې څخه وروسته غير شرعي غوښتنې ونه کړئ.

## توضيحات

۱ ـ فرعون پورې د مربوطو بحثونو څخه وروسته د ذکر شوو ایتونو څخه نېولي آن تر [۱۷۱] آیت پورې الله څخ د بني اسرائیلو پورې مربوط بحثونه نازل کړي دي چې تقریبًا نهو بحثونو ته رسېږي.

## د ایتونو ارشاد

۲\_ دا ایتونه مونږ ته ارشاد کوي چې باید د الله څخ د نعمتونو شکریه وکړو چې په ایمان باندې یې مشرف کړي یاستو او د شرکیاتو څخه او د شرکي رنګو شیانو څخه ځانونه بچ وساتو او هم د دین په باره کښې قرآن او حدیث ته مراجعه وکړو او د خلکو ړوند تقلید ونه کړو.

همدې ته نبي کريم ﷺ په لاندې يو حديث کښي اشاره کړې ده:

يوه ورځې نبي كريم ﷺ د حنين غزا ته روان وه چې يوه ونه ورته مخې ته ورغله چې د "ذات أنواط" په نامه يادېده. په دې ونې پورې به مشركانو خپلې سلاگانې زوړندولې او په كال كښې به يې يو ځل د دې تعظيم كاوه (۱۰ نو صحابه كرامو ﴿ د نبي كريم ﷺ څخه وغوښتل چې مونږ ته هم د ذات انواط غوندې يوه ونه وټاكه چې سلاگانې ورپورې زوړندې كړو لكه څنګه چې هغوى ورپورې زوړندې كړې دي (او هم يې تعظيم وكړو).

نو نبي کريم ﷺ وفرمايل چې: سبحان الله دا خبره خو داسې ده لکه چې د موسى ﷺ څخه خپل قوم وغوښتل چې مونږ ته هم د بوت پرستانو په شان بوتان ودروه چې عبادت يې وکړو. بيا نبي کريم ﷺ سوګند ياد کړ او ويې فرمايل چې: «لَتَرکَبُنُ سُنَّةَ مَنْ کَانَ قَبُلَکُم ﴿ صُرور هرومرو به تاسو د هغو خلکو په لاره باندې سواره شئ (وروخېژئ) کوم چې ستاسو څخه پخوا تير شوي دي.

# بني اسرائيلو ولي د بوتانو وړانديز وکړ؟

۳\_ څرنګه چې بني اسرائيل ډير کلونه د فرعون د کفري او الحادي دولت لاندې پاتې شوي وه او. ډېر کلونه يې د بوتانو عبادت کړی وه نو د دوی په خيال کښې بوت پرستي د هر دين جز ګڼله کيده. دوي دا فکر کاوه چې که بالفرض يو پيغمبر د خپل امت دپاره کوم يو بوت د عبادت دپاره نصب کړي نو هغه به ناجائز کار نه وي او پېغمبران به داسې کارونه هم کوي، العياذ بالله.

۱۱)، تفسیر الترطبي ج۷ ص۲۷۳ ۲۱)، ترمذی شه بف ج۲ ص ۴۱

نو د همدې کبله مونږ وايو چې د هغوی وړاندېز د ارتداد د کبله نه بلکې د جهالت د کبله وه. د همدې وجي څخه موسى نته هغوى د ﴿ تَجْهَلُونَ ﴾ په عوض په تکفرُون باندې مخاطب نه کړه چي تاسو كافر قوم ياست". غم سام على الكونينسي إداد كراز

## يادونه

۴\_د ﴿ بَلَآءٌ ﴾ د کلمې په نعمت او هم په محنت دواړو باندې اطلاق کېږي (۱۰).

په دې مقام کښې که د ويك توري نجات ته اشاره وي نو ﴿ بَلآ " ﴾ به د نعمت معني وركړي او که د اولادونو وژلو ته اشاره وي نو ﴿ بَلاَّ يُ ﴾ به د محنت او امتحان معنى وركړي، او كه د مذكور په تاويل سره دواړو ته اشاره شي نو بيا به د ﴿ بَلَآ يُ ﴾ د كلمي څخه ما يطلق عليه البلاء مراد كړي شي چې نعمت او محنت دواړو ته شامله شي.

د الله الله الله الله و تعزيز التفاسير" څلورم ټوک په همدې ځاي باندې ختم شو، والحمد لله على

- يهام ويرقبي فتي كبريم كلات حقيق بقرأ تبا أوان وه جي ديد وتديره محمل لمد ويقله جي لا اداشه

الواط يد العديان ، يه يتهدن بدري ناسكان فيلي عاكان ايريان إلى الأد قيلي به

المراس عَلَيْ وَ وَلَيْ الْعَبِ الْأَلُونِ " الرَّاسِطَاءِ كَرَّا لِعَلَيْهِ \* ( جي أَبِيْمَ اللَّهُ تَحْفُهُ وَعَرِيبَالُ بِي الرَّابِ الْمُحْرِدِةِ

نو سي كريم # وقيرمايل سي سيعان الله وا حيا غو والني دولية جي لا موسى # غيد قيل الو

المستخور يحرب واستساعه تطويد ومهورة عبي او المدور والمدالي اليالي اليالي والو

philips to be signed in the state of the same of the same of the same of the same of

المعارية المنافية والمعارية والمنافية والمنافية والمنافية والمنافية والمنافية والمنافية المنافية المنا

group and the by the completed the engineering the first the first the contract of the contrac

خلكو بدلاره ماندي سواره سي اوروجيزن كوم يحي سناسي عب يجواني أسائله حي

The Bright act in Hall, the is whe mando in a fragility of the and have the

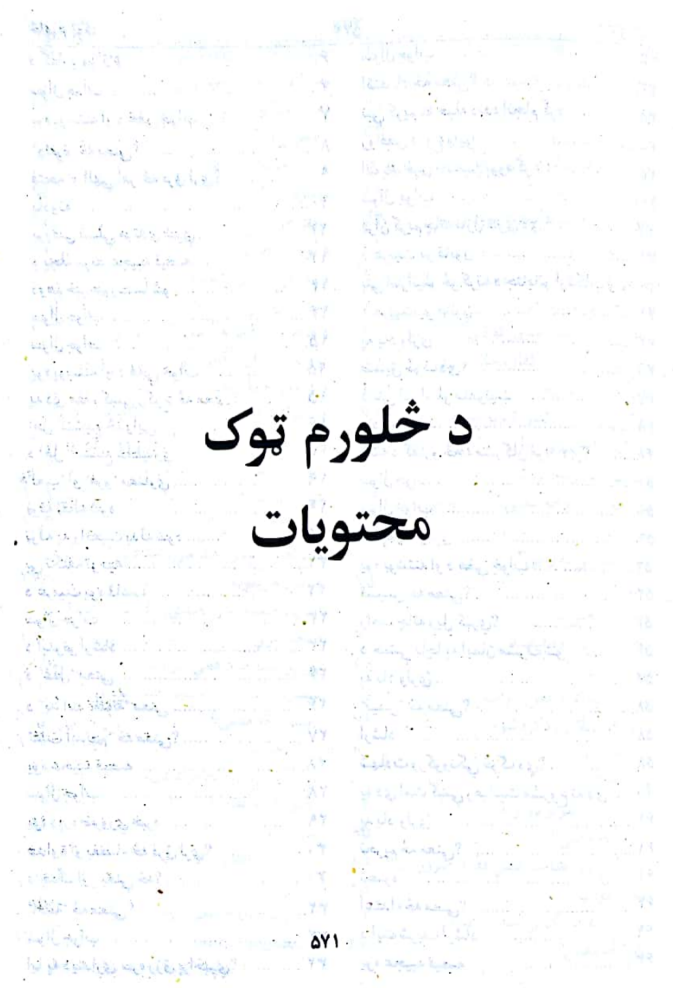
الله بهند بالمدور المواسليل ولي و يونان وراتم يو وكرا

and is not have the good on the time things things the light of the same

الإيماليوندي كرعودي واوطه مي تعظيد ركرون

ا و المجال کالوند می د دوناند عباد - افزی ده مو د دوی - سنار کوسومات بدست : ایر دون بر انجال کیده

منا له دوي دا کري چې در ناتغوم پر ښدې د حيل ات دياره کوم يو چې د عباد ت ډياره بدسې



| محتويات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۵۷۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ادرم ټوک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| نظائرو مراعات په کار دي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٠ ١٨٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | لورم ټوک<br>وال جو ابوال جو اب او د د د د د د د د د د د د د د د د د د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| صرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | A THE RESIDENCE OF THE PARTY OF | 10 1 Lul 10 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| وال جوابوال جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | a delimination                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | The state of the s |
| شه د 'سَلامُ عَلَيْكُمْ' تفسير۲۲۴                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | The state of the s | 111. Alexander                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| اهونه په جهالت سره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | A 171                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| عربيت څو تواعدعربيت څو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| م شیان کفارو په عجله سره غوښتل۲۲۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 5 1 1/1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ال ۱۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| وال جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 199                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| مَفَاتِح تحليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ه يې معالك١٦٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ارا د ندرو حبواناتو سر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ياذ ولرئياذ ولرئ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | • 1 · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ے یہ کتاب مطلب دی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ببآڅه معنی؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | . حد به وایی: ۱۰۰۰۰ ع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الحداب دافراط أو تقريط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| دونه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ۲۰۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | وال چو. ب ر<br>دونه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| رال جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ست                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | دونه<br>اروي هم حشر کبري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ه عجيبه قيصهه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۲۰۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | اروي سم صور ېږي.<br>په پوښتنه او د هغې جواب.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| رال جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۳۰۴                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ، پوښته د کلمې تحليل<br>اَرَايْتُكُمْ د كلمې تحليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| تاب مبين د كوم كتاب نوم دى؟ ٢٣۶                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 5· Y.O                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ارايتكم د تعمې د عين<br>وال جوابوال جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| تَوَقِي د کلمي معني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | s Y.O                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | وال جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ريي<br>قيت څه معنی؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | رفیصه<br>تقدیر واکا کند. مناده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ظه ملائک د کومو ملائکو نوم دی؟ ۲۳۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ¥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الضَّرَّاء او ۱ الْبَاسَاء معناو:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| رال جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | يين څه معنی؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| حساب د سرعت معنی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | دى ايت ماثور تفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| نه د 'ظُلُمَات' معنیای بیستند۲۴۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | وال جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| نَرُّع څه معنی؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بَعْتَهُ كلمه خه معنى؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ده څوک مخاطب دی؟۲۴۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <br>لاس څه شي ته وايي؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| يني او لاندېني عذابونه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تهد خَتُم معنی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| نه ماثور تفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | وال جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| وند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | خُزانن معنى؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| رند ۲۴۵ معنی معنی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | يال جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ال جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ه پوښتنه او د هغې جواب .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ميران او د احكامو هېرېدل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | غيب ډولونهٰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ال جوابالله عبران الله عبرا |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | اوند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ری څه معنی؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الجواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| TO1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | n. Hawarketahtobn com                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | با پرستان فقيري عيب ګڼي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| . ۲۷۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | خلورم ټوک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| يېې                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲۵۵ مبارک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| reference to the second |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 11 444                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1 T T T T T T T T T T T T T T T T T T T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | برالحمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | سون چوب سیسس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | يو. پوښت او د عمي م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| WY.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | د لم ب کمل بدد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۱۷۰ مستقرا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | و کار کسر که تویدوه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۲۷۲ تبصره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | محاجه حدمعنی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۲۷۲ سوال جو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | يادونه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| واب۱۲۱ د کجورې                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | يوه پوښتنه او د ه يې د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| سان نزول اطلاق خول۲۷۴ د عرست                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | په نفسير يا مصداق د ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| المتسالة ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | سوال جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ىك سوالجوا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | مهله اولاده هم نعمت د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| سعير مرجع١٧٧ د رنديق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | په مِن دُرِيتِهِ کښي د ه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٧٧٨ 'خرق' څ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | سوال جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲۷۸ يه چنت ک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | عجيبه قيصه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۲۷۸ د لطیف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | درې ضعائر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲۷۹ تصاد د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | سوال جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ابا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | يوه پوښتنه او د هغې جو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | اقتداء څەمعنى؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | عربيت يو قانون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۱۹۷۱ د الله ها ۱۸۵۲ د الله ها ۱۸۵۲ سوالون ۱۸۵۸ مبارک ۱۸۵۹ مبارک ۱۸۵۹ مبارک ۱۸۵۹ مبارک ۱۸۵۹ مبارک ۱۸۵۹ د عبد اله ۱۸۵۹ د عبد اله ۱۸۵۹ د عبد اله ۱۸۵۹ سوال جو ۱۸۵۹ سوال جو ۱۸۵۹ سوال جو ۱۸۶۹ سول بو ۱۸۶۹ سول |

| محتويات                          | ΔΥΥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | يلورم ټوک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ىنى؟                             | ۵۷۷ استکثار محدمه ۱۳۱۸ ستکثار محدمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ره عجيبه قيصه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| rf9                              | ۲۱۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ادونها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 70                               | LOGE S                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | جهد٠ څه معنی؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| خ کښې همېشه وي۲۵۱                | ۳۲۱ کافران به یه دوز                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | بوال جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۵۲۶                             | ٣٢٢ توليد څدمعني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ، تقلیب معنی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| بې پيغمبر تېر شوی دی؟۲۵۵         | 6049 64                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | لَلِ او فُوَّاد څه فرق لري؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| TOS                              | ٢٢٣ تيصره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | سوال جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٣٥۶                              | ٣٢٥ يادونه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | د <sup>.</sup> قُبُلا ٔ د کلمې معنی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| دوه تفسيرونه۲۵۶                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | يادونه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| * YAY                            | T and the second | . د نورو په اشتراک سره غه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| رِینَ څخه څوک مطلب دی؟ ۳۵۷       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | شياطين الجن والانس څو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| رين ده وه هي ۲۵۸                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ځل کښې بل کفرخل                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | اوحر: څه معنی؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                  | 1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ىنى                              | The same of the sa |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| جوهات<br>باعد                    | T www                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| T97                              | سوال جواب<br>۲۳۳ دوه ډوله تفس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | The second secon |
| بر                               | ٣٣٣ عاف البطن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | سوال جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| . څه معنی؟<br>. مد               | U . G                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | مون جو بد<br>د خلکو اکثریت بی لاری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| rfd.,                            | www.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| او غَيْرَ مَعْرُوشَات معناوي ٣٧٠ | د مَعُرُوشَات ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| عنی؟                             | اب ۱۳۸۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | يوه پوښت او د ععي جو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| صلاتو زکات                       | I_ ·C ± ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | يادونه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۲۷۲                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | طاهري او باطني کناهوز<br>"                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ښې۲۷۲                            | وور المان خده                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | په دبحه کښې د الله څاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| •قَرْشًا معناوي٧٣٠               | 1.32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| معنی۷۴                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | دلته د اکبر او ارزل:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | يو نحوي تحليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Yf                               | سوال جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | د مشركانو حالت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ر د نزول حکمت۲۷                  | 루트 (프로그램 프리크) (100 HOLD IN 1992 - 1992 - 1993 - 1993 - 1993 - 1993 - 1993 - 1993 - 1993 - 1993 - 1993 - 1993 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٧٨                               | ٣٤٤ سوال جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | صغّار محدمعنی؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٧٨                               | ع۳۴ یادونه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ىعنى؟                            | دىدىدى 'خَوَايَا' خُه م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| /٩                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| V                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| محتويات                         | . ΔΥΑ                      | څلورم ټوک                                            |
|---------------------------------|----------------------------|------------------------------------------------------|
| F17:                            | ۳۸۲ سوال جواب              | يوه معجزه                                            |
| ، معنی؟                         | ۲۸۲ لږ وخت تذکر څه         | يو.<br>سوال جوابوال جواب                             |
| F10                             | ٣٨٣ سوال جواب              | يوه عجيبه قيصه                                       |
| د، ۲۱۵                          | ۳۸۷ قیلوله څه معنم         | ر                                                    |
| £15                             | : ۳۸۷ سوال جواب            | ر عن عنی                                             |
| ¥19                             | ٣٨٧ يادونه                 | سون ېو ې<br>يوه پوښتنداو د هغې جواب .                |
| ن تله حقه دهن                   |                            | يو، پورسند<br>سوال جوابسال جواب                      |
| *1V ?0                          | ۳۸۸ مغه څنګه تله د         | املاق څه معنی؟                                       |
| څه شي تلل کېږي؟۲                | ۳۸۸ د قیامت په ورخ         | ظاهري او باطني ګناهونه                               |
| ۴۲۰<br>۴۲۱                      | ۲۸۹ تبصره                  | د اَشُدُهُ د کلمي معنى                               |
| ¥Y1,                            | ۳۸۹ سوال جواب              | د دې ايت ارشاد                                       |
| حکمت دی؟                        |                            | سوال جواب                                            |
| نی؟                             |                            | عَلَى الَّذِي أَحْسَنَ حُدمعني                       |
| کري تراخي دپاره ده۲۵            |                            | يادونه                                               |
| 470                             | ي ٣٩٥ سوال جواب            | يار<br>دلته کومې پرښتې مرادې د و                     |
| هغي جواب                        |                            | اياد اتيان نسبت الله عدته                            |
|                                 |                            |                                                      |
| 475                             | عهم يادونه                 | د قيامت په کومې علامې<br>دروازه بندېږي؟<br>سوال جواب |
| FTV                             | ۲۹۸ د دې ايت ارشاد         | سوال جواب                                            |
| كېدل غواړيکېدل                  | فتلو په اړوند د مرګ څخه بچ | د مغرب څخه د لمر د را-                               |
| ريري                            | ۲۹۸ د شیطان شپر لا         | څو ټکي                                               |
| دم عنه او حواء رمزينها مثال ۴۳۲ | ۳۹۹ په جنت کښي د آ         | يوه پوښتنه او د هغې جواب<br>سوال جواب                |
| FTY                             | ٣٩٩ سوال جواب              | سوال جواب                                            |
| له پیاده کړه                    | ۲۹۹ ابلیس خپله نقث         | يوه پوښتنه او د هغې جواب                             |
| FTF                             | ۴۰۱ سوال جواب              | متفرقي ډلېد<br>د حسناتو چندونه                       |
| هغی جواب                        | ۴۰۱ یوه پوښتنه او د        | د حسناتو چندونه                                      |
| ې څوک مخاطب دي؟                 | ۴۰۲ په اهیطوا کند          | يادونه                                               |
| ان د ځانه سره راکوز کړي؟ .۴۳۶   | ۴۰۵ کومشہ                  | د "نُسُك" د كلمي معنى                                |
| س د امتحان څرګند فرقونه ۴۳۶     | ۴۰۶ دادم نظوراو ابله       | سوال جواب                                            |
| ل فطري شی دیل فطري شی           | ۴۰۶ خپل عورت پټو           | يادونه                                               |
| FTA                             | (Y) سوال جواب              | الأعراف                                              |
| FT9                             |                            | سريزة                                                |
| څه شي نوم دی؟۴۳۹                |                            | د ځرج د کلمې تفسير                                   |

|                                             | ΔΥ9 · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | خلورم ټوک                                        |
|---------------------------------------------|-------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| محتویات<br>سور* یو شی دی؟۴۷۳                | ۴۴۲ ایا حجاب اه                           | د قبيلة' معنى                                    |
| ک دي؟ک                                      |                                           | سوال جواب                                        |
| ۴۷۴                                         | شوی دی۴۴۵ یادونه                          | يو ايت په بل ايت سره تفسير                       |
| ې د تحليل                                   | K FFD                                     | يادونه                                           |
| ۴۷۵                                         | المال حداد،                               | مسجد شخه معنی؟ب                                  |
| عاقبت                                       | والموالون ول ٢٢٨ د اها الأعراق            | مشرکانو د دې کبله په برېنډ                       |
| فخه ليدل او خبرې كول ۴۷۷                    | ۴۴۹ د لری مسافی څ                         | 'زينة' څەمعنى؟                                   |
| يل معناوي                                   | ديدي ۴۴۹ د انتظار او تأور                 | په بربنډه لمونځ کول جائز نه                      |
| ۴۸۱                                         |                                           | سوال جواب                                        |
| FAY                                         |                                           | اسراف وپېژنئ                                     |
| FA)                                         | is citate . +61                           | يوه لنډکۍ قيصه                                   |
| الْعَرْشُ معنى                              | ۴۵۴ ا څخه د                               | دنياوي نعمتونه                                   |
| نی؟                                         | /   -                                     | اجل څه معنی؟                                     |
| ئيبي معنى)ينين                              | ۴۵۵ الا ما                                | سوال جواب                                        |
| FAD                                         | عدي سوال جواب                             | د "أمًّا" د كلمي تحليل                           |
| افرادي معنی)افرادي معنی                     | نرح فرید ر                                | سوال جواب                                        |
| <sup>ε</sup> ΛΥ                             | سوان جواب                                 | يادونه                                           |
| يصه                                         | EAN C                                     | په دې مقام کښې (نصيب) څ                          |
| ۸۸                                          | مدي حويي بيسره.                           | سوال جواب                                        |
| خى؟                                         | wev .                                     | دلته د 'أمَّة' معنى                              |
| ن۱۸                                         | Sec 19231 3                               | اولنۍ ډله او وروستنۍ ډله.                        |
| جهر بهتر دي او که خفید؟۹۱                   |                                           | رىتى پەت،رورومىتى بەت.<br>'ضعف' څەمعنى؟          |
| ٩٢                                          | .,,,,,,,                                  |                                                  |
| او رجاء ترمنځ دی۹۳                          | ۴۶۲ ایمان د خوف ا                         | د الکُلِّ ضِعْفُ معنی                            |
| ٩٣                                          | نه بېرته کېږي ۴۶۵ سوال جواب               | د کفارو دپاره د جنت دروازې                       |
| ۱ معنی۱                                     | دلته د ارحمت                              | كفار اسمان ته نه شي ختلي .                       |
| نى؟                                         | اقلال څدمع                                | سوال جواب                                        |
| ۷٧                                          | *** 1 Kir . 499                           | د "الْحُمَّا "معنىد                              |
| Αγ                                          | ۴۶۸ بادونه                                | د <sup>ع</sup> فل د کلم معنی                     |
| ۹۷<br>ب منشابرسید                           | ۴۶۹ د د ت                                 | بادونه                                           |
| نی رسول دی۱                                 | 1 A J 8487 = 21 489                       | . درد<br>حال خراب                                |
|                                             | 459 459                                   | د ځل د کلمې معنی<br>بادونه<br>سوال جوابسوال جواب |
| وه؟<br>                                     | ۴۷۰ مهتروم خوف                            | يوه پوښتنه او د هغې جواب.<br>۱۱ - د              |
| Languaguaguaguaguaguaguaguaguaguaguaguaguag | ۲۲۰ بيوال جواب                            | باثور تفسير                                      |
| څومره ځلکو نجات وموند ۲۰۰۰                  | ۴۷۳ په بېړۍ کښې                           | الْأَعْرَاف معنىا                                |

| ورغلی وه؟ ۵۴۱ ۱ | مصرته بني اسرائيل څه وخت           |
|-----------------|------------------------------------|
| ۵۴۱             | د موسى على د ژوند څو مراحل         |
| ودار شو؟ ۵۴۳.   | د موسی اللہ څخه فرعون ولی          |
| DFF             | لا بر خطري شي وپېژني               |
| DFF             | يادوني                             |
| DFF             | يو صرفي تحليل                      |
| ۵۴۷             | د جادوګرانو ټول تعداد              |
| ۵۴۸             | تعبان د کوم مار نوم دی؟            |
| A#A             | <b>سوال جواب</b>                   |
| A495            | آیا د ساحرانو څخه پرته بل چا ا     |
| DDY             | ساخرانو فرصت وندموند               |
| ۵۵۲             | ایا ساحران شهیدان کری شوه؟         |
| ۵۵۳             | يوه عجيبه اشاره                    |
| AAT             | يادونه                             |
| 00F             | سوال جواب                          |
| فت وعده ۵۵۶     | بني اسرائيلو ته د ځمکې د خلاه      |
| 009             | يو صرفي تحليل                      |
| 009             | د فرعونيانو بدفالي                 |
| 881             | د موسى على نهه معجزات              |
| 087             | د معجزاتو تفصيل څه معنی؟           |
| D\$Y            | ىبصرە                              |
| ۵۶۲             | ويمَا عَهِدَ عِنْدَكَ حُد معنى؟    |
| 855             | يادوند                             |
| شنی             | د فرعون څخه د موسی 🕮 غوښ           |
| 599             | ایم خدمعنی؟                        |
| 599             | یم څه معنی؟دلته کومه ځمکه مطلب ده؟ |
| 599             | د ایتونو ارشاد                     |
| يز وكړ؟ ٥٤٩     | بني اسرائيلو ولي د بوتانو وړاند    |
| Δ٧٠             | يادونه                             |
|                 |                                    |

| ۵۰۵         | سوال چواب                      |
|-------------|--------------------------------|
| ستی ۵۰۸     | د نوح قط په اولاده کښې بوت پر  |
| A. 4        | عادیان جسیم حلک وه             |
| A. 9        | سصره                           |
| AL          | . دونه                         |
| ۵۱۰         | الام د کلمې تحلیل              |
| A 1         |                                |
| مغلومات ۵۱۴ | د صالح ﷺ د معجزانه اوښي څه     |
| ALA         | ابو رعال خوت وه:               |
| شوه؟ ١٩٥    | ثموديان په څه ډول عذاب هلاک    |
| ۵۱۶         | بصره                           |
| 019         | ياد وكرى                       |
| ۵۱۹         | لوط عمل                        |
| ۵۱۹         | سحان الله                      |
| واده؟ ٢٥٥   | د بوط عمل څه ج                 |
| وی دی؟ ۲۵   | نوط عد په کوم خای کښې تېر ش    |
| ۵۲۲         | مَدَین د کوم ښار نوم دی؟       |
| ۵۲۳         | 'بَيْلَة' خُدمعنى؟             |
| ۵۶۳         | په لاره کښې کېناستل            |
| 5YV         | عود خدمعنی؟                    |
| ۵۲۸         | سوال جواب                      |
| ۵۲۸         | يوه پوښتنه او د هغې جواب       |
| لاک شو ۵۲۹  | د شعیب ﷺ قوم په کوم عذاب د     |
| ۵۳۰         | 'غنی' څه معنی؟                 |
| ۵۳۰         | يادونه                         |
| ۵۲۰         | خطيب الانبياء څوک دی؟          |
| DTT         | *عَفُو* څه معنى؟               |
| ۵۳۳         | بى بركته مال وپېژنئ            |
| 445         | ايمان د خوف او رجاء ترمنځ دي . |
| ۵۳۷         | د عربیت یو تحلیل               |
| ۵۲۸         | سوال جواب                      |
| ۵۲۸         | دلته کوم عهد مراد دی؟          |
| ۵۴۰         | د 'حقيق' معنىد                 |
| شنه ۵۴۰     | د فرعون څخه د دوه وو شيانو غوټ |
|             |                                |



